PATRILINEARITAT UND SILSILA

Yunus Hentschel und Michael Mitterauer

EIN SPANNUNGSFELD ZWISCHEN VATERLICHER ABSTAMMUNGSLINIE UND
SUFISCHER LEHRTRADITION AM BEISPIEL SUDOSTEUROPAS

In seinem Standardwerk ,,Familie und Verwandtschaft auf dem Balkan. Analyse einer
untergehenden Kultur* schreibt Karl Kaser (1995):

,,Uber das auf patrilinearer Abstammung beruhende Verwandtschaftssystem gibt es allerdings
kaum Arbeiten. Deswegen kann auch unsere wissenschaftliche Diskussion dartiber kurz
ausfallen. Es gibt meines Wissens nur eine wissenschaftliche Abhandlung, die diesen
Zusammenhang explizit untersucht. B. Denich sieht einen starken Zusammenhang zwischen
Pastoralismus und Patrizentrismus. Damit flhrt sie Gber das Verwandtschaftssystem wieder auf
den Zusammenhang von Patrilinearitat, Pastoralismus und Balkanfamilienhaushalt hin.
Interessanterweise wurde ihr Beitrag, obwohl schon vor tiber zwanzig Jahren erschienen, kaum
rezipiert. Ein weltweiter Vergleich — so ihre Beobachtung — wirde zeigen, dass bestimmte
Methoden der grundlegende Nahrungsmittelversorgung und die geschlechtliche Arbeitsteilung
insofern zusammenarbeiteten, als solche Formen bevorzugt wirden, die fir die wichtigsten
Aufgaben der sozialen und materiellen Reproduktion eine geschlechtsspezifische
Verantwortung konzentrieren. In Gartenbaugesellschaften wirden sich die wichtigsten
Aufgaben bei den Frauen konzentrieren; solche Gesellschaften sind zumeist auf matrilinearer
und matrilokaler Basis organisiert. Das Gegenteil bei pastoralen Gesellschaften: Hier wird die
Hauptverantwortung den Mannern zugewiesen: Die Folge seien Patrilinearitat und
Patrilokalitat. Die 6kologische Adaption halt die mannlichen Verwandten zu dem Zweck
zusammen, eine Kontinuitat in ihrer Abstammungslinie zu erhalten und die Versorgung
sicherzustellen. Denich vermeint auf dem Balkan folgende Beobachtung machen zu kdnnen:
Unter den hauptséchlich  Landwirtschaft treibenden  Ménnern  dominiert ein
Verwandtschaftsstruktur, in der die Manner nur in vertikalen Abstammungslinien verwandt

seien.«!

In diesem Zitat erscheinen viele soziale Strukturelemente angesprochen, die in patrilinearen

Verwandtschaftssystemen hdufig miteinander verbunden auftreten: etwa Patriarchalismus im

! Karl Kaser, Familie und Verwandtschaft auf dem Balkan. Analyse einer untergehenden Kultur. Wien, Koln,
Weimar 1995, 59. unter Bezugnahme auf Bette S. Denich, Sex and Power in the Balkans, in: Michelle Z.
Rosaldo/Louise Lampshere (Hgg.), Women, culture and society. Stanford 1974, 243-249.



Familiensystem, geschlechtsspezifische Arbeitsteilung in der Arbeitsorganisation, patrilokale
Ansiedlung junger Ehepaare in den Residenzregeln oder Mannerdominanz in den
Abstammungsverbanden. Im Balkanraum begegnen diese Strukturelemente seit friihen Zeiten
in der Regel als einheitlicher Merkmalkomplex. Der Konnex zwischen ihnen ist jedoch nicht
durchgehend  zwingend. Auch in  Sudosteuropa finden sich  diesbeziiglich
Ausnahmeerscheinungen.

Karl Kaser hat dieses historisch-anthropologische Modell aufgegriffen und in vielen Arbeiten
weiterentwickelt. In ,,.Balkan und Naher Osten. Einfuhrung in eine gemeinsame Geschichte*

formuliert er 2011:

,»Interessant ist, dass der vorislamische Usus der Cousinenheirat vom islamischen Eherecht
nicht untersagt wurde. Sie war deshalb sehr beliebt, weil durch eine solche Verbindung ein
etwaiger Gltertausch anldsslich der Heirat in der engeren Verwandtschaft blieb. Wéhrend die
balkanischen und turkischen Abstammungsgruppen exogam orientiert waren, bevorzugten die
arabischen die Endogamie. Diese manifestiert sich vor allem in einer Form der
Parallelcousinenheirat: Der Vatersohn heiratet die Vaterbrudertochter (,,bint amm®). Die Ehe

vollzog sich also innerhalb der patrilinearen Abstammungsgruppe.‘?

Dem 0Okologisch begrundeten Muster der Patrilinearitét stellt er hier ein religios-kulturelles
Erklarungsmuster an die Seite — ndmlich die im ethnologischen Vergleich so einmalige bint
‘amm-Ehe. Fiir manche Forscher wie etwa den russischen Ethnologen Andrey Korotayev® gilt
dieses ,,islamische Modell* als die eigentliche Ursache flr die Verbreitung eines spezifischen
Heiratsmuster unter Verwandten in der ,,Islamischen Welt“. Mit der Expansion des Islam hatte
sich eine derart spezifische Form der Patrilinearitat im Nahen Osten wie insgesamt in den
islamisch gepragten Kulturrdumen verbreitet. Kaser ist der Annahme eines solchen
Entwicklungszusammenhangs gegeniiber  kritisch. Er stellt die Kontinuitat zum
,vorislamischen Eherecht* auf der Arabischen Halbinsel her — und damit eine rein religidse
Erklarung der in der bint ‘amm-Ehe zum Ausdruck kommenden Patrilinearitat in Frage. Eine
Erklarung aus den spezifischen Stammesstrukturen, die sich in den grofRen Wistenregionen des

Nahen Ostens ausgebildet haben - insbesondere in Verbindung mit der hier besonders weit

2 Karl Kaser, Balkan und Naher Osten. Einflihrung in eine gemeinsame Geschichte (Zur Kunde Stidosteuropas
11/40). Wien, Kdln, Weimar 2011, 331.

3 Andrey Korotayev, Parallel Cousin (FBD) Marriage, Islamization and Arabization, in: Ethnology 59, 2000
359-2004. derselbe, World Religions and Social Evolution of the World Oikumene Society. A Cross-Cultural
Perspective. New York 2004.



zuriickreichenden Kamelzucht — hat die groRere Wahrscheinlichkeit.* Dass die Ausbreitung der
Endogamie in patrilinearen Gesellschaften sowohl mit religidsen als auch mit 6kologischen
Bedingungen zu tun hat, erscheint insofern plausibel, als Okologie und religiés bedingte
Verwandtschaftsstrukturen untereinander in Wechselwirkung standen — allerdings mit einer
Prioritat von naturrdumlichen Bedingungen. Bis in die Gegenwart erscheint Endogamie als ein
besonderes Charakteristikum islamischer Gesellschaften — und sie wurde sicher auch mit der

Expansion des Islam uberregional weiter verbreitet.

Kasers berechtigte Skepsis hinsichtlich der , religiésen‘® Begriindung fiir die bint ‘amm-Ehe
und der daraus folgenden dominanten Patrilinearitat soll hier aufgegriffen und aus zwei
Perspektiven her weiterdiskutiert, und schlielich in konkretem Bezug auf den Balkan
analysiert werden. Zum einen wird die Positionierung des Koran hinsichtlich der
Geschlechterrollen, Eltern-Kind Beziehungen wie auch Heiratsstrukturen reflektiert und
thematisiert. Der Koran wird hierbei nicht nur als die islamische Offenbarung und somit als die
zentrale Referenzquelle muslimischer Ideengeschichte, sondern auch als ein gesellschafts-
diskursives  Grundungsdokument der sich formierenden koranischen Gemeinschaft
verstanden.®

Zum anderen aber soll eine zentrale islamische, religios-gesellschaftliche Struktur spirituell-
legitimierender Abstammung und ,,Verwandtschaft* diskutiert werden, die zusatzlich zu der
oben genannten genealogischen Patrilinearitat besteht bzw. diese auch als alternative
Genealogie herausfordert. Die Rede ist von der sogenannten silsila, der ,,Kette“ der spirituellen

Lehrer und Lehrerinnen der Sufis, den islamischen Mystikern und Mystikerinnen.’

4 Michael Mitterauer, Heiratsmuster im interkulturellen Vergleich. Von der Goody-These zum Korotayev-
Modell, in: Norbert Franz, Thomas Kolnberger. Pit Péporté (Hgg.), Bevolkerungen, Verbindungen, Grundrechte.
Festschrift fur Jean-Paul Lehners. Wien 2015, 37-60.

5 Allgemein ist zu hinterfragen, ob die Kategorien des ,,Religiosen*, ,,Sakularen*, ,,Profanen* etc. auf den Islam
Uberhaupt anzuwenden sind. Shahab Ahmed verneint dies vehement, insbesondere dort, wo versucht wird, den
Islam in eine Dichotomie zwischen religids/muslimisch und sékular/kulturell/nicht-muslimisch zu pressen. Der
Islam misse in einer solchen Hinsicht konzeptualisiert werden, in der das ,,Weltliche“ und ,,Spirituelle“ sich nicht
binér ausschliellen, sondern sich ergénzen, und somit auch Widerspriiche und Uneindeutigkeiten als authentisch
islamisch umfasst werden kdnnen. vgl. Shahab Ahmed, What is Islam? The Importance of Being Islamic.
Princeton, Oxford 2016, 206ff, passim.

& Angelika Neuwirth, Der Koran als Text der Spatantike. Ein europaischer Zugang. Berlin 2010, 120, 185,
passim.

7 zu der entscheidend wichtigen Position und tragenden Rolle von Frauen und Genderfragen im Sufismus siehe:
Sa‘diyya Shaikh, In Search of al-Insan: Sufims, Islamic Law, and Gender, Journal of the American Academy of
Religion (2009), 1-42.; Camille Adams Helminsky (Hg.), Women of Sufism. A Hidden Treasure. Writings and
Stories of Mystic Poets, Scholars & Saints. Boston, London 2013.

Der Begriff sif7 bezeichnet eine/n den Sufismus Praktizierende/n jeglichen Geschlechts.



Die spirituelle Genealogie des Sufismus

Eine Eingliederung in einen dieser geistig-spirituellen Stammbaume? ist nicht nur eine der
wichtigsten Ausdrucksformen mystisch-islamischer Praxis und Lehre, sondern dartiber hinaus
auch der sozialen Organisation in islamischen Gesellschaften. ® Die silsila stellt eine
Verbindung tber die Lehrer oder eben auch Lehrerinnen, zur Grindungsfigur des Lehrweges
(rariga) und Uber diesen zum Propheten Muhammad und dessen Familie her. Die Initiation in
einen solchen Weg bedeutet ein Eintreten in eine spirituell-familidre Gemeinschaftsstruktur.
Auf einer horizontalen Ebene betont diese die Geschwisterlichkeit zu den Mit-Sufis und
dariiber hinaus ausstrahlend auch auf die Mitmenschen. Vertikal tritt der Sufi-Adept oder die
Sufi-Adeptin in eine Abstammungslinie zum Propheten und den ihm nachfolgenden Sufi-
Meistern und Sufi-Meisterinnen ein. Sie sollen sich dieser Verbindungslinie durch ritualisierte

und wiederholte Anrufungen vergegenwdrtigen und verinnerlichen.*®

Die silsila ist zunachst also eine spirituelle Abstammung, kann aber, auch im physischen Sinne
genealogisch bestimmt sein. Denn es ist im Sufismus durchaus verbreitet, dass die Lehrautoritét
der silsila an den Sohn des verstorbenen Lehrers weitergegeben wird. Dies kann Ausdruck einer
genuin patrilinearen Tradition sein, hat aber oftmals auch vornehmlich pragmatische
familienstrukturelle Griinde. Denn in vielen Féllen, in denen sufische Lehrer mit ihren Familien
in den Raumlichkeiten sufischer Zusammenkunft (zawiya, dergha, tekke) leben, miisste, mit
der Ernennung eines neuen Lehrers auBerhalb der Familie, die Witwe des verstorbenen Lehrers
mit ihren Kindern der neuen Familie weichen. Sie wirde so ihren Wohnort verlieren. Um eine
solche prekare Situation zu vermeiden, wird die Lehrautoritét an einen Sohn weitergegeben -
unabhéngig ob dieser die Ausbildung dazu hat oder eventuell sogar noch ein Kind ist. Diese
Praxis ist allerdings Gegenstand auch der inner-sufischen Kritik, da sie in einem solchen Fall
die Lehrqualitat als nicht gegeben sieht.!! Im Kontext siidosteuropaischer Sozialstrukturen
stellt dies jedenfalls eine Alternativorganisation zum patrilokalen Balkanfamilienhaushalt dar.
Fur das Folgende soll die silsila des Sufismus vor allem aber als eine ,,Erbfolge* der spirituellen

Genealogie diskutiert werden. Dabei ist - wie auch das eben angefiihrte Beispiel illustriert -

8 Annemarie Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam. Die Geschichte des Sufitums. Kaln 1985, 324ff,
330f.

9 John Voll, Sufism: Stfi Orders. in: John L. Esposito et al. (Hgg.), The Oxford Encyclopedia of the Modern
Islamic World. Vol. 4. New York, Oxford 1995, 109-117, 109.

10 Schimmel, Mystische Dimensionen, 331.

11 Brian Silverstein, Sufism and Governmentality in the Late Ottoman Empire, Comparative Studies of South
Asia, Africa and the Middle East 29, 2 (2009), 171-185, 176.



festzustellen, dass sich die silsila-Struktur in einem komplexen und ambigen

Spannungsverhéltnis zu patrilinearen Strukturen befindet.

In Hinblick auf genealogische Begrifflichkeit ist zu sagen, dass eine ,,Kette“ von Vorvétern
uber die Generationenfolge in (arabisch-)islamischen Kontexten grundsatzlich nicht als silsila
verstanden wird. In der arabischen Namenstruktur wird eine solche Generationenfolge als
nasab bezeichnet und spiegelt durch die Kennzeichnung der Sohn-Vater-Vorvéter-Linie, aber
auch der Tochter-Vater-Vorviter-Linie ein soziales Strukturprinzip wider, das dominant
patrilinear ist. Darlber hinaus wird durch die sogenannte kunya die Vater- oder Mutter-Sohn,
manchmal aber auch die Vater- oder Mutter-Tochter Beziehung hervorgehoben. Genealogie
spielt in arabischer und in Folge islamischer Namens- und somit auch Identitatskonstruktionen
eine wesentliche Rolle. Der nasab wird so zu einem symbolischen, und oft auch manipulierten

Ausdruck des Prestiges.'?

Der Koran und die Kritik an der Patrilinearitét

Wesentlich erscheint, dass im Koran genealogische Beziehungen nicht als absolute Norm
gelten. Patrilinearitét ist hier nicht grundsétzlich vorgegeben. Im Gegenteil: Die koranischen
Aufrufe zu einer gesunden Kinder-Eltern-Beziehung beziehen sich im Allgemeinen auf beide
Elternteile.® Zudem kritisiert der Koran eine Bevorzugung eines Sohnes vor einer Tochter, und
verurteilt die vorislamische Praxis des Madchenmordes aufs Scharfste.!* Spezifische Beziige
zu ,,Véatern“ werden entweder in Verweisen auf die ,.biblischen Propheten“ und deren
genealogischen Kontinuitaten und Briiche getroffen.’® Oder aber sie kritisieren ein angeblich
beharrliches Festhalten der Mekkaner und Mekkanerinnen an den ,, Traditionen der VVorvétere
und einer damit verbundenen Weigerung, den Islam anzunehmen.® Der Koran greift somit
haufig die patriarchalen Normen und Legitimationen der vorislamischen Araber und
Araberinnen auf, kritisiert sie, und lehnt sie zum Teil auch entschieden ab. Auch die vielzitierte
Maglichkeit der Polygamie stellt eigentlich eine Beschrankung der vorher gelebten Praxis dar.

12 Zoltan Szombathy, Genealogy in Medieval Muslim Societoes, Studia Islamica, 95 (2002), 5-35.

13 ygl. Koran 2:83,180,215; 4:11,36,135; 6:115; 12:99,100; 13:23; 14:41; 17:23; 18:80; 19:14, 28; 27:19; 29:8;
31:14; 71:28.

14 ygl. Koran 2:133; 16:57-59; 17:40; 37:149-157; 43:16-18; 52:39; 81:8.

15 vgl. Koran 5:74,87; 7:95; 9:114; 22:78; 28:23,25-27; 37:102.

In der Sure 12 spielt die Vater-Sohn Beziehung zwischen Jakob und Joseph, sowie zu den Briidern eine zentrale
Rolle, die dann aber wieder in der Sohn-Eltern Beziehung gipfelt 12:99-100.

Die Mutterrolle Marias nimmt eine besondere Stellung im Koran ein, vgl. Koran 3:36-45; 19:16-34.

16 ygl. Koran 2:170; 5:104; 6:91,148; 7:28,70, 71,173; 10:78; 11:62,87,109; 12:40; 14:10; 16:35; 18:5; 21:52-54;
23:68,83; 25:18; 26:26,70,74,86; 27:67,68; 31:21; 34:43, 36:6; 37:85; 43:22-26; 44:36; 44:25; 53:23.



Sie betont die Beziehung der Ehepartner auf der Basis von Gleichheit, bindet die Polygamie an
eine lebensnotwendige Versorgung von Waisen und legt den Impuls hin zur Monogamie, die
eine spirituell reifere und gerechtere Beziehung bedeutet.’

Die Pflege der familiaren Beziehungen ist eine wesentliche Forderung des Koran, doch dirfte
sie in der koranischen Ausdrucksweise der Verwirklichung des Islam, also der spirituell und
gesellschaftlich umgesetzten Hingabe an Gott, nicht im Wege stehen. Daher wird von den
Glaubigen sogar eine klare Distanzierung von den eigenen Familienmitgliedern gefordert,
wenn diese feindselig gegenlber der muslimischen Gemeinschaft und dem islamischen
Monotheismus agieren.'® Die Verbindung zum Glauben und zur koranischen Gemeinschaft
steht somit tiber der genealogisch-familidren Verbindung, und stellt einen deutlichen Bruch mit
dem vorislamischen Patrizentrismus und den patrilinearen Stammesstrukturen dar. Zudem wird
die spirituell-ethische Eigenverantwortung als Maxime betont. In den Beschreibungen des
Juingsten Gerichts wird dieses Prinzip tiber die genealogische Bande gestellt.'®

Weiters thematisiert der Koran Verwandtschaftsbeziehungen, definiert in diesem Kontext die
Heiratsmoglichkeiten und -verbote und entwickelt die Grundlagen des Scheidungs- wie auch
des Erbrechts. Dabei wird der Frau Rechtssubjektivitat nicht nur zugesprochen, sondern aus der
Perspektive der koranischen Verkiindigung als unumstoRlich definiert.?° Eine gerechte und
solidarische Beziehungsarbeit in Partnerschaft und in der Familie wére dabei unter den zuvor
genannten Voraussetzungen eine zentrale Verwirklichung der spirituellen Entwicklung des und

der Einzelnen.

Es wiirde den Rahmen sprengen, die im Koran aufgeworfenen Fragen der Genealogie und der
Geschlechterfragen hier in weiteren Details auszufuhren. Es soll aber darauf verwiesen werden,
dass der Koran Frauen und vor allem Mutterfiguren besonders positiv darstellt. So wird durch
das Haus ‘Imran, personifiziert durch Maria, die Mutter Jesu und ihre Mutter, eine matrilineare
,.,genealogische Gruppe, als Gegenstiick [...] zu dem Haus Abraham2 als patrilineare Struktur
dargestellt. Der Koran kritisiert patrilinearer Dominanz nicht nur in gesellschafts-rechtlichen

Innovationen, sondern auch in der fir die koranischen Sprache charakteristischen

17 ygl. Koran 4:1-4,14,19,25,127-130.

18 vgl. Koran 46:15,17; 9:23,24; 19:42-49; 58:22; 60:4.

19 ygl. Koran 2:200; 80:33-42.

2 ygl. Koran 2:229,233; 4:7,11,33; 24:31; 33:5,6,49,55; u.a.
2L Neuwirth, Koran als Text der Spatantike, 533.



ausgewogenen Gender-Balance. %2

Zudem sei auf die spirituellen Prinzipien und
gesellschaftsrechtlichen Impulse des Koran hin zu einer Souverdnitat, VVerantwortlichkeit,
rechtlichen Absicherung und gesellschafts-religiosen Gleichstellung der Frau verwiesen.?®
Diese Impulse sind ebenso in den Ausspriichen des Propheten Muhammad (kadiz pl. akadiz)
wiederzufinden. Als ein signifikantes Beispiel der Herausforderung des Patrizentrismus durch
den Prophet Muhammad, sei auf einen seiner als authentisch angesehen Ausspriiche verwiesen,

in dem er gesagt haben soll, dass das Paradies zu den FiiRen der Mutter liege.?*

Zur bint ‘amm-Ehe ist im Weiteren zu sagen, dass der Koran diese, wie Karl Kaser richtig
feststellt, zwar nicht verbietet?, aber auch in keiner Weise empfiehlt oder gar einfordere. Im
Gegenteil, die Wahl des Partners soll nicht aus pragmatischen, materiellen Griinden oder der
gesellschaftlichen Stellung, sondern allein in Bezug auf die Qualitat des Glaubens und der
gegenseitigen Unterstiitzung darin getroffen werden. 2 Dariiber wird in Hadithen davor
gewarnt, in zu naher Verwandtschaft zu heiraten, um die Gefahr von Inzest bedingter

Behinderung zu vermeiden, wie an anderer Stelle bereits ausgefiihrt worden ist.?’”

Die in der ,,Islamischen Welt*“ dominante Patrilinearitat, der Patrizentrismus, oder auch die bint
‘amm-Ehe stehen somit in einem kontrastreichen Spannungsverhéltnis zu den Hauptquellen des
Islam, also dem Koran und der sunna. So ist festzustellen, dass die koranischen und
prophetischen Impulse zu einer Gleichstellung der Frau nicht weitergefiihrt, sondern im
Gegenteil im Sinne patriarchaler Strukturen blockiert worden sind. 2 Der im
globalgeschichtlichen Vergleich herausragende gesellschaftliche und religios-rechtliche Status
von Frauen im frihen Islam wére bald von einer ménnlichen Dominanz in Kontinuitat zu
vorislamischen nomadischen ldentitaten zuriickgedrangt worden. Dies hatte dann zu einem
Patrizentrismus und zu einer genealogischen Patrilinearitat gefuhrt, wie sie bei den meisten

Kulturen der Welt vorzufinden sind.?

Ein Beispiel matrilinearer Hadith-Tradierung

22 Michael Sells, Approaching the Qur’an. The Early Revelations. Introduced and translated by Michael Sells. 2.
Auflage. Ashland 2007, 103ff, 127, passim.

2 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an. Chicago 2009, 33.

2 ygl. Sunan an-Nasa’i 3104 (Buch 25, Hadith 20).

% ygl. Koran 4:23; 33:50.

2 ygl. Koran 2:221; 4:25; 24:12.

27 Michael Mitterauer, Historische Verwandtschaftsforschung. Wien, Kéln, Weimar 2013, 221f.

28 Nasr Hamid Abu Zaid/ Hilal Sezgin, Der Koran und die Zukunft des Islam. Die Basis einer Weltreligion.
Freiburg, Basel, Wien 2011, 154ff.

2 Elizabeth Warnock Fernea, Family. in: Esposito et.al (Hgg.): The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic
World. Vol. 1. 458-461, 458.



Im Gegensatz dazu sei der friihe Islam als ein Milieu zu verstehen, in dem Frauen nicht nur
eigenstandige gesellschafts-religiosen Akteurinnen gewesen sind, sondern auch eine zentrale
Rolle in der Tradierung von Hadithen, in der Jurisprudenz und ganz allgemein in der
Vermittlung von Wissen gespielt hatten. Dabei sind spezifische Formen der ,,matrilinearen*
Wissensiibermittlung zu betonen. Die Frauen des Propheten werden bereits im Koran als die
,Mitter der Glaubigen«3° bezeichnet, ohne aber physische Nachkommen zu haben. lhre
Mutterschaft ist hier als eine geistig-spirituelle zu verstehen, und manifestierte sich vor allem
in ihrer wichtigen Rolle in der Hadith-Ubermittlung. Dies traf insbesondere auf ‘A’isah bint
Abi Bakr zu. Diese zog Uber diese Vermittlungsrolle hinaus, in einer Form der Adoption,
‘Amrah bint ‘Abd al-Rahman (gest. 724) auf, die eine der angesehensten Lehrerinnen und
gesellschaft-religiosen Authoritdten in der Hadith-Kunde und der Rechtsauslegung wurde.
Selbst der fur seine Frémmigkeit bekannte Kalif ‘Umar b. ‘Abd al-‘Aziz (reg. 717-720) soll
diese angesehene Gelehrte konsultiert haben. Zudem findet man ‘Amrahs Uberlieferungen in
allen kanonischen autoritativen Hadithsammlungen. Dartiber hinaus wurde auf sie auch in allen
Rechtsschulen verwiesen. In den ersten Generationen des Islam nahmen Frauen wie ‘Amrah
am gesellschaftlich-religiésen Leben nicht nur aktiv und selbstbestimmt Teil, sondern wirkten

in der Herausbildung der Grundlagen der islamischer Ideengeschichte konstitutiv mit.3!

In der Hadith-Wissenschaft gilt die Qualitat der Kette der Tradenten und Tradentinnen (isnad)
als Marker fiir die Authentizitat einer Uberlieferung. Diese Kette der Hadithiiberlieferung soll
nun als eine weitere Form der islamischen geistig-religiosen Genealogie zur Diskussion gestellt
werden, die in ihren Anfangen und Grundlagen keineswegs ausschlielich patrilinear war,

sondern auch stark ausgepragte ,,matrilineare* Strukturen aufwies.

Dieses Spannungsverhéltnis zwischen spirituellem Ausdruck und patrilinearen Strukturen
besteht - neben dem isnad und nasab/kunya - in noch komplexerer und ambigerer Weise auch
in der dritten hier diskutierten islamischen ,,Genealogie, namlich der bereits vorgestellten
sufischen silsila. Wobei anzumerken ist, dass gerade der Sufismus von seinen Anféangen an eine
aufllergewohnliche Geschlechter-Dynamik aufgewiesen hat, in der Frauen nicht nur zu den
angesehensten Autoritaten zdhlten, sondern - in Ableitung vom Koran - oftmals auch ein

Menschenbild reflektiert haben, welches von einer klaren Gender-Aquivalenz gepragt und

%0 vgl. Koran 33:6.
31 Mona Hassan, Relations, Narrations, and Judgements: The Scholarly Networks and Contributions of an Early
Female Muslim Jurist. Islamic Law and Society 22 (2005), 323-351.



getragen wurde. Deren Existenz schliel3t aber auch nicht solche Ausdrucksformen des Sufismus

aus, die patriarchal bis misogyn waren.?

Sufische Lehrmethoden und deren Gender-Verhaltnisse

Die Grundlage des Sufismus (tasawwuf), die islamische Mystik, ist das Streben nach einem
unmittelbaren Erleben Gottes und darin nach einer Transformation des menschlichen
Bewusstseins und Wesens. Zu diesem Zwecke haben Sufis tber die Jahrhunderte eine Vielzahl
von Methoden und Techniken spiritueller Ubung und Erziehung entwickelt. Das Fundament
dieser weltanschaulichen Transformation sei aber die Beziehung zwischen Schiler/Schilerin
und Lehrer/Lehrerin (sayk/a), sowie im Weiteren mit der Gemeinschaft um die/den jeweilige/n
Lehrer/Lehrerin, deren/dessen Legitimitdt von gesellschaftlich weitreichender Akzeptanz

getragen wird.>®

Insbesondere in der Friihzeit des Sufismus bestanden diese Gemeinschaften um individuelle
Lehrer und Lehrerinnen. Im 12. Jahrhundert organisierten sich Sufis aber zunehmend in
,Wegen“ (sg. rariga), also Strukturen, in denen Methoden der Lehre, der Praxis und der
gemeinschaftlichen Organisation weitergegeben und kultiviert wurden. Durch die
Angliederung (silsila) an sufische Grunderfiguren - und Uber diese an den Propheten
Muhammad - wurde eine unmittelbare Erfahrung des Géttlichen versprochen. Dabei wurde die
Anleitung durch einen solchen Lehrer oder eine solche Lehrerin zumeist als eine Notwendigkeit
vorausgesetzt, da er oder sie eben als in der spirituellen Genealogie der ,,Gottesfreunde*
(aulzya) stehend verstanden wurden. Diese spirituellen Fihrer und Fihrerinnen (mursid/a)
hatten, unter Anleitung ihrer Lehrer und Lehrerinnen, die notige spirituelle Transformation
bereits selbst durchlaufen, um so die Schilern und Schilerinnen in der Erziehung ihres Selbst
(nafs) zu fuhren. Der Schuler oder die Schilerin miisse dafiir dem say/ oder der sayha aber sein
bzw. ihr kompromissloses Vertrauen entgegenbringen. Die Bereitschaft zu einem solchen
umfassenden Gehorsam wird durch das Leisten eines Treueschwurs (bay ‘a) bezeugt. Dieser
wirde erst die Initiation in die rariga, und somit die Eingliederung an die spezifischen Wissens-
und Praxisformen ermdéglichen. Somit waren sufische Wege, legitimiert durch die jeweilige
silsila, als machtvolle Traditionen muslimischen Wissens und Praxis, wie auch als

gemeinschaftliche Organisationsstrukturen zu bezeichnen.3* Die silsila-Struktur meint in Folge

32 Shaikh, al-Insan, passim.
33 Alexander Kynsh, Sufism. A New History of Islamic Mysticism. Princeton, Oxford 2017, 60f.
34 vgl. Nile Green, Sufism: A Global History. West-Sussex 2012, 8f. John Voll, Sufism, passim.



also ein Jahrhunderte umspannendes Netzwerk spiritueller Beziehungen, und somit eine
Eingliederung in eine spirituelle Familienstruktur, wie es der Islam mit dem Konzept der umma

grundsatzlich schon vorlegt.®

Durch die silsila wird in einer riickwarts gewandten Rekonstruktion Autoritdt und Legitimation
fir die Gegenwart hergestellt. Entscheidend firr diese Autoritat sowie fiir das Ansehen eines
Sufi-Lehrers oder einer Sufi-Lehrerin ist oft die Zahl, vor allem aber die Bedeutung friherer
Meister und - zumindest in der offiziell Darstellung - seltener angefuhrten Meisterinnen der
jeweiligen Traditionslinie. Es ist nicht die Vater-Sohn-Linie in dem durch silsila begriindeten
System entscheidend, sondern die Verbindung von Meister oder Meisterin und Schiler oder
Schilerin. Dennoch wird die genealogische Abstammung - insbesondere wenn dadurch eine
Abstammung von der Familie des Propheten® hergestellt werden kénne -oft durchaus als
autoritativ verstanden. Eine solche genealogische prestigehafte Abstammung wird auch oft
hervorgehoben, oder gar kreativ ausgelegt bzw. ,,ausgebessert werden. Deshalb besteht im
Sufismus ein ambiges Spannungsverhaltnis zwischen dem Abstammungsprinzip der
Patrilinearitdt oder dem Prinzip der Ausbildung durch Lehre, Initiation, sowie der erteilten
Erlaubnis (igaza) zur Fortfuhrung der Lehre und somit der silsila.®’

Das silsila-Prinzip im interreligiésen Vergleich

Im Sinne der sufischen spirituellen Verbindungslinie soll fur das Folgende das silsila-Prinzip
als ein Code-Wort fur alternative soziale Systeme vorgeschlagen werden, das auch jenseits
islamischer Gesellschaften, und somit auch auf anderen Weltreligionen in &hnlicher Weise
anzuwenden waére. Das Judentum kennt den Rabbi als Lehrer. Im Christentum gibt es sehr
vielféltige Formen spiritueller Lehrer-Schiller-Verhéltnisse: Vom Taufpaten als ,,pater
spiritualis* Uber Kklosterliche Bindungen spiritueller Lehre bis hin zur ,apostolischen
Sukzession* der Bischdfe, die als Vermittler von Glaubens- und Weihetradition als Wahrer des
rechten Lehrguts zuriick bis zu den Aposteln gedacht werden. Der Guru im Hinduismus,
Buddhismus und Sikhismus gehort sicher ebenso zum Typus des religiésen Lehrers, der sakrale
Traditionen an seine Schiler weitervermittelt. Vielleicht besteht die Gefahr, den Begriff silsila

zu Uberdehnen, wenn man ihn so weit fasst. Aber als ein sozialhistorisches Grundmuster, das

% vgl. Koran 33:6,40.

36 Wobei hierbei zunachst die agnatische Linie Gber ‘Al b. Abi Talib betont wird, aber die direkte genealogische
Abstammung ja eigentlich (iber dessen Frau Fatimah, der einzig tiberlebenden Tochter des Propheten, gehe, die
aber kurz nach ihrem Vater verstarb.

37 Jonathan Brack, Was Ede Bali a Wafa’1 Shaykh? Sufis, Sayyids and Genealogical Creativity in the Early
Ottoman World, in:A.C.S Paecock/ Sara Nur Yildiz (Hgg.), Islamic Literature and Intellectual Life in
Fourteenth- and Fifteenth-Century Anatolia. Wiirzburg 2016 (Istanbuler Texte und Studien 34), 333-360.



mit der Patrilinearitdt konkurriert bzw. eine Alternative im Sinne einer spirituellen
Verwandtschaft darstellt, wird man diese verschiedenen Formen spiritueller Lehrerschaft wohl

verstehen dirfen.

Spirituelle Beziehungen auf der Basis von Lehre spielen innerhalb der von den grolRen
Weltreligionen gepragten Kulturrdume dabei aber eine unterschiedlich stark pragende Rolle.
Lateineuropa als die seit dem Mittelalter von der Westkirche beeinflusste Grofregion war sehr
stark von solchen sozio-kulturellen Strukturen beeinflusst. Innerhalb von Lateineuropa
entfalteten sie sich wiederum seit der Reformation in den evangelischen Landern stérker als in
den katholischen. Das lasst sich etwa im Bereich des Schulwesens verfolgen. Die
Scholarisierung erfasste die ersteren starker als die letzteren. In der Regel finden solche
Entwicklungen in unterschiedlich stark ausgeprégtem Individualismus eine Entsprechung. Die
von spezifischen Strukturen der Ostkirche beeinflussten beeinflussten Regionen des

Balkanraums nahmen eine andere Entwicklung.

Auch wenn innerhalb des islamisch gepragten Kulturraums die Patrilinearitdt und die
Verbreitung der bint ‘amm-Ehe ein bestimmender Indikator darstellen, ist mit den silsila-
Strukturen ein Alternativmodell der Familienzugehdrigkeit gegeben. In der Ausbreitung des
Islams charakterisiert das bint ‘amm-Heiratsmuster zundchst jene Kerngebiete, die bis in die
Zeit des Kalifats der Abbasiden erschlossen wurden: Uber diese Kernregionen hinausgehend
hat jedoch vielfach das Sufitum die weitere Verbreitung des Islam maRgeblich bestimmt — und
mit ihm Sozialformen der silsila. Die von den Sufi rariga-Gemeinschaften entwickelten
Sozialformen wirkten aber auch in den alten Kernregionen als wesentliche
Gesellschaftsmodelle und beeinflussten die Ausformungen islamischer Weltanschauung
nachhaltig. Der Sufismus strahlte dabei Uber populare Modelle der spirituellen
Lebensausrichtung immer schon auch ber seine initiierten Anhanger und Anhéngerinnen aus
und beeinflusste Verhaltensweisen, ldeale der Weltanschauung, ethische Verpflichtungen,

sowie Formen des Denkens weiter Bevolkerungsschichten.®

Die sufischen rariga-Gemeinschaftsformen sind dabei in ihren Grundstrukturen deutlich von
den christlich-européischen zu unterscheiden. Insbesondere friihe Sufis propagierten zwar
immer wieder eine streng asketische und zoélibatere Lebenshaltung, diese wurden aber in

Bezugnahme auf den Koran und das prophetische Vorbild zunehmend und mehrheitlich von

38 Alexandre Papas, Toward a New History of Sufism: The Turkish Case. History of Religions 46,1 (2006), 81-
90, 86.



Sufis abgelehnt, und die spirituelle Wichtigkeit der Sexualitét, der Ehe und der Familie betont.*
Eine vom Lehrer oder der Lehrerin bestimmte bzw. legitimierte Ehepartnerwahl wére dabei ein
weiteres Charakteristikum des spezifischen sozialen Muster des ,,Sufi-Islams* mit seiner
starken Betonung auf das Spirituelle fokussierten Sozialbeziehungen, die im gesamten
islamischen Kulturraum zu finden sei, dabei mit anderen Gesellschaftsstrukturen in Interaktion

stehe und auch konkurriere.

Patrilineare Strukturen am Balkan

Der Balkanraum ist innerhalb des Kontinents Europa jene Region, die am stdrksten von
Patrilinearitat gepragt ist.*° Dieses Grundmuster des Verwandtschaftssystems reicht hier
historisch sehr weit zuriick — und wirkt sehr intensiv bis in die Gegenwart. Alle einleitend
zitierten Facetten - (ber Patrilokalitit als Residenzregel, Patrizentrismus in der
Haushaltsfiihrung bis zu ménnerrechtlichem Erbe und geschlechtsspezifisch stark polarisierten
Geschlechterrollen - lassen sich in der Sozialgeschichte der Balkangesellschaften immer wieder
vorfinden. In diesem Sinne ist Stidosteuropa ein Kulturraum der Vater und Vorvéter, weniger
einer der Lehrer oder gar Lehrerinnen, die tber Linien der spirituellen Bindung Lehrgut an die
folgenden Generationen weitergeben. Insofern erscheint diese GroRregion sehr geeignet, um

hier dem Spannungsfeld zwischen Patrilinearitat und silsila beispielhaft nachzugehen.

Patrilinearitat auf dem Balkan kann sich in einer Vielfalt sozialer Phd&nomene ausdriicken. Sie
kann hier Ahnenkult wie Blutrache bedeuten, Irrelevanz weiblicher Verwandtschaft genauso
Rechtlosigkeit von Frauen, Ausschluss von Ehefrauen und Tochtern von Erbe und Eigentum
und damit Beschrankung der Besitzweitergabe auf die ménnliche Nachkommenschaft. Solche
Faktoren haben gravierende Auswirkungen auf die Familienformen. Ebenso beeinflussen sie
die gesamte Gesellschaftsstruktur.*!

Bei einem Vergleich, der von religiosen Faktoren sozialer Phanomene ausgeht, kommt wohl

dem Ahnenkult besondere Bedeutung zu. Er reicht im Balkanraum weit vor die Zeiten

%9 Reza Hajatpour, Sufismus und Theologie. Grenze und Grenziiberschreitung in der islamischen
Glaubensdeutung. Freiburg, Minchen 2017 (Welt der Philosophie 17), 39f, 70ff.

40 Karl Kaser, Hirten, Kampfer, Stammeshelden: Urspriinge und Gegenwart des balkanischen Patriarchats. Wien,
KdlIn, Weimar 1992, vor allem 272-287.

41 Kaser, Familie und Verwandtschaft, 167.

All diese Aspekte patrilinearer Praktiken, die wohl in sehr &hnlicher Weise in vorislamischem Kontext auf der
arabischen Halbinsel existiert hatten, verurteilt der Koran aufs Schérfste und ersetzt diese durch
gesellschaftsrechtliche Grundlagen, die auch der Hadith weiter bestatigt. vgl. Koran: 2:178,241; 4:passim; 5:45;
9:71-72;17:31,33; 33:35; 65:1-6; u.a. Entgegen diesen koranischen Impulsen bestehen patrilineare und
patrizentrische Strukturen in der weiteren Praxis, in verschiedenen Formen in muslimisch dominierten
Gesellschaften fort.



islamischer Herrschaft im Osmanischen Reich zuriick, ebenso bis weit vor die
Christianisierung. Islam und Christentum sind, bei Beachtung der bereits diskutierten
islamischen genealogischen Dimensionen, beide keine Ahnenkultreligionen. Trotzdem haben
beide Rahmenbedingungen geschaffen, unter denen Ahnenkult im Balkan bis in die Gegenwart

weiterwirkt. Es ist dies innerhalb des Kontinents Europa eine einmalige Situation.

Der christliche Rahmen des Ahnenkults in Sudosteuropa ist das sogenannte
,,Hauspatronsfest.“*> Am Festtag eines bestimmten christlichen Heiligen, der als Schutzpatron
eines Abstammungsverbands in mannlicher Linie verehrt wird, findet im Kreis patrilinearer
Verwandter eine groRRe Feier statt — und zwar zuhause, nicht in der Kirche. Die Verehrung des
Hauspatrons wird jeweils vom Vater auf seine Sohne Ubertragen. Tdchter kdnnen diese
Kultform nicht weitergeben. Der Festtag des Hauspatrons wird Krasna Slava genannt. Neben
vielen anderen Ritualen wird an diesem Tag die ,,Slavakerze* entziindet und fiir die VVorvater
der Hausgemeinschaft gebetet. Wenn der Mannesstamm des Geschlechts ausgestorben ist, dann
heillt es, dass die Slavakerze verldscht ist. ,,Deine Slavakerze soll verldschen!* ist eine der
schlimmsten Verfluchungen, die man einem Mann gegentiber aussprechen kann. Das Interesse
an méannlichen Nachkommen ist in Regionen Sldosteuropas, in denen das Hauspatronsfest
gefeiert wird, besonders hoch. Gesellschaften mit patrilinearen Abstammungsverbénden sind
immer an Séhnegeburten sehr interessiert. Flr Ahnenkultgesellschaften gilt dies in besonderem
MaR.

In seiner Verbreitung ist die Feier des Hauspatronsfests in Sudosteuropa nicht an ein
bestimmtes ethnisches Gebiet, nicht an spezifische Sprachregionen und bezeichnenderweise
auch nicht an bestimmte religiose Gruppierungen gebunden. Das Zentrum dieses
Verbreitungsgebiets liegt in Serbien. Darlber hinaus wird das Fest in anderen von Serben und
Serbinnen bewohnten Gebieten gefeiert, vor allem in Bosnien, in der Herzegowina und
Kroatien. Auch viele katholische bzw. kroatische Familien feierten es bis etwa zur Mitte des
19. Jahrhunderts. Die in der Region wirkenden Franziskaner versuchten, die Feier des Festes
unter Katholiken und Katholikinnen zu verhindern. Es wird vermutet, dass die Slava in Bosnien
in alterer Zeit auch von muslimischen Familien gefeiert wurde. Ein Fest, das hier zur Zeit der
Zwetschgenernte stattfindet, soll auf das Hauspatronsfest zuriickgehen. Gebiete, in denen

verchristlichte Formen des Ahnenkults in Form der Hauspatronsfeier begangen wurden, waren

42 Eugene Hammel, Alternative social structures and ritual relations in the Balkans. Englewood Cliffs, N.J. 1968.



weiters Montenegro, verschiedene Stammesgebiete in Nordalbanien sowie einzelne Regionen

in Nordmakedonien, Bulgarien und Nordgriechenland.*®

In einer gewisser Parallelitat sind die im Sufismus zentralen Besuche von Grébern verstorbener
Sufi-Meister oder Meisterinnen und silsila-,,Ahnen‘ zu setzen. Von diesen Besuchen, der durch
Gebet, rituelle Praktiken und Anrufungen erlebten Vergegenwartigung des oder der
Verstorbenen, erwarten man sich eine Teilhabe an der Segenskraft (baraka) der geistig-
spirituellen Linie. Gerade diese Praxis, wie auch das Feiern der Geburtstage des Propheten oder
verstorbener Sufis (mawlid), wird insbesondere von den gegenwaértigen Salafisten und
Salafistinnen als eine Form des polytheistischen Personenkults Kkritisiert und abgelehnt. Dabei
stehe beim Besuch der Sufi-Graber die Personlichkeit der verstorbenen Sufis jedoch nur
oberflachlich im Vordergrund. Zentral wirke hingegen das Erleben der Gemeinschaft, sowie
die Eingliederung in die spirituelle Verwandtschaft der silsila.**

In strukturell &hnlicher, aber inhaltlicher doch sehr unterschiedlicher Weise, ware der
wesentliche Inhalt des Slava-Fests nicht die Feier des christlichen Heiligen, an dem es begangen
wird, sondern das rituelle Gedenken der Ahnen. Die Ahnen, derer gedacht werden soll, meinen
hier aber stets die genealogischen Vorfahren in ménnlicher Linie, und nicht die spirituelle
Ubertragungslinie sowie die auf alle Besuchenden ausstromende Segenskraft der geistigen
Lehrer und Lehrerinnen.

Héusliche Ahnenverzeichnisse, in die die verstorbenen Manner eingetragen werden, bilden die
schriftliche Grundlage des Gedenkens der Ahnen des Slava-Festes. Sie werden Citula genannt.
Seit dem Spatmittelalter sind solche Verzeichnisse vereinzelt UGberliefert. Als mindliche
Uberlieferung reichen sie aber zweifellos viel weiter zuriick. Im Zuge der Christianisierung der
Balkanvdlker sind offenbar christliche Heilige an die Stelle vorchristlicher Ahnen der
Abstammungsverbédnde getreten. Bestimmte Formen des Ahnenkults haben wohl slawische
Zuwanderergruppen im Frihmittelalter in den Balkanraum mitgebracht. Ahnenriten unter der
Bezeichnung Dzjady, Slava und Zaduschnitzy sind in vielen altlsawischen Siedlungsgebieten
bis nach WeiRrussland hin verbreitet, *® aber eine auf slawische Zuwanderer beschrankte
Erklarung der Wurzeln des Slava-Fests greift sicher zu kurz. Geht man von soziékonomischen
Wurzeln patrilinear strukturierter Abstammungsverbénde im Pastoralismus Stidosteuropas aus,

so sind auch andere ethnische Herkunftslinien zu beriicksichtigen — zuriick bis zu frihen

43 Kaser, Hirten, Helden, Stammeskampfer, 260.

4 Voll, Sufism. und Cecile Endresen, Islam und religiose Autoritat im heutigen Albanien, Stidosteuropa
Mitteilungen 1 (2017), 60-69. 63, 66.

45 QOlga Scharaja, Der Ahnenkult und die patrilineare komplexe Familie in Osteuropa: historische und kulturelle
Kontexte. Minsk 2009.



illyrischen Gesellschaftssystemen. Bezeichnend erscheint, dass sich Patrilinearitat bis in die
Gegenwart besonders stabil in Nordalbanien erhalten hat, einem Gebiet, das auch nie

durchgehend islamisiert wurde.

Mit der genealogischen Abstammungslinie konkurrierend begegnet im Balkanraum ein
weiteres Strukturelement der spirituellen Verwandtschaft — namlich die christliche Patenschaft
als wesentliches Element sozialer Beziehungen. Patenschaft wird durch das Sakrament der
Taufe begriindet, das allen christlichen Konfessionen gemeinsam ist.*® Inrer Wurzel nach hat
Patenschaft mit Lehre zu tun — ndmlich der Belehrung der Tauflinge vor der Spendung des
Taufsakraments. Durch die Verdrangung der Erwachsenentaufe durch die Kindertaufe trat
dieser Charakter der Taufvorbereitung durch Lehre in den Hintergrund. Die Taufpatenschaft
wurde aber weiterhin als eine rituelle Handlung angesehen, die spirituelle Verwandtschaft
begrlindete. In Studosteuropa ist diese Form der sozialen Beziehung durch Taufverwandtschaft
besonders lange und besonders stark erhalten geblieben.*” Es entwickelte sich hier die
Tradition, Taufpaten und Taufpatinnen immer wieder aus dem gleichen Abstammungsverband
zu waéhlen, mit dem man nicht blutsverwandt war. Dadurch kam eine Allianzbeziehung
zustande. Solche Strategien der Allianzbildung lassen sich in den pastoralen Gesellschaften des
Balkanraums immer wieder beobachten. Sie waren unter den prekédren Verhaltnissen der
Schafweidewirtschaft vielfach eine Uberlebenssicherung - etwa zwischen nomadischen Hirten
und sesshaften Weidebesitzern. Spirituelle Verwandtschaft, wie sie durch christliche
Patenschaft vermittelt wurde, vermochte hier nicht der Patrilinearitat entgegenzuwirken — im
Gegenteil: Sie verstarkte sie noch. Inwieweit Netzwerke der spirituellen Verwandtschaft in
Distanzierung von der patrilinearen Grundstruktur im Sinne des silsila-Prinzips gewirkt haben

konnten, ist noch in gréBerem Detail zu untersuchen.

Taufpatenschaft als Element der Allianzbildung fand in den traditionalen
Stammesgesellschaften des Balkanraums h&ufig eine Fortsetzung in Verbindungen durch
Trauzeugenschaft. Auch in diesem Fall stiftete das christliche Sakrament zwar soziale
Beziehung — aber nicht im Sinne eines der Patrilinearitat entgegenwirkenden Prinzips. Die
Funktion der Allianzbildung zwischen patrilinearen Abstammungsverbénden l&sst sich auch in
anderen rituellen Praktiken der Stiftung von sozialen Beziehungen in dieser Region beobachten

— etwa durch die Institution der Haarschneidepatenschaft beim ersten Haarschnitt von Knaben.

46 Arnold Angenendt, Geschichte der Religiositat im Mittelalter, Darmstadt 1997, 463-476.

47 Kaser, Familie und Verwandtschaft, 257-263; Michael Mitterauer, Geistliche Verwandtschaft im Kontext
mittelalterlicher VVerwandtschaftssysteme, in: Karl Heinz SpieR (Hg.), Die Familie in der Gesellschaft des
Mittelalters (Vortrage und Forschungen 71), Ostfildern 2009, 171-194 = derselbe, Historische
Verwandtschaftsforschung, 27-50.



Ahnliches gilt fir die Strategie der Milchverwandtschaft. Bei ihr handelt es sich nicht um
geistliche Verwandtschaft im Sinne der silsila. Dass Kinder, die durch dieselbe Frau gestillt
worden waren, lebenslanglich als untereinander verwandt angesehen wurden, kann man als
,,Kinstliche Verwandtschaft einstufen, aber nicht als ,,spirituelle Verwandtschaft®. Im ganzen
,,Orient” ist diese Institution stark verbreitet gewesen - durchaus auch in christlichen
Gemeinschaften. Vor allem in Heiratsverboten unter Milchverwandten kommt sie zum
Ausdruck.*® Im Balkanraum waren solche Formen von kinstlicher Verwandtschaft durch
gemeinsames Stillen besonders in der muslimischen Bevélkerung verbreitet.*® Sie begiinstigten
Allianzbildungen auf gleicher gesellschaftlicher Ebene. Sie waren aber auch dazu geeignet,
tiefer stehende soziale Gruppen mit hoher gestellten Familien in Beziehung zu bringen.
Allerdings waren auch sie nicht geeignet, Gegenstrukturen gegen dominante Prinzipien der

Patrilinearitat entstehen zu lassen.

Der Islam am Balkan

In den islamisch gepragten Kulturraum wurde Stdosteuropa erst relativ spat einbezogen — und
zwar durch herrschaftliche Integration in das Osmanische Reich im Verlauf des 14.
Jahrhunderts. Dominant waren hier bis dahin byzantinisch-christliche Gesellschaftsstrukturen.
Sie lebten auch unter osmanischer Herrschaft weiter und blieben in den meisten Staaten der
Region bis in die Gegenwart hin vorherrschend. Der Prozess der Islamisierung verlief zwar
verhéltnismaRig langsam und unregelmaBig, erlangten aber vor allem durch Sufi-Netzwerke
starke Prasenz. Die Sékularisierungs- und Modernisierungsprozesse innerhalb des
Osmanischen Reiches bereits im 19. Jahrhundert transformierten die Struktur auch der Sufi-
Gemeinschaften und -organisation. *® Die kommunistisch-atheistischen Regime des 20.
Jahrhunderts schlieBlich schrankten das religiose Leben des Balkans stark ein und erodierten es
weitgehend. Hinsichtlich des Islam bildeten sich dann aber zwei Haupttendenzen nach der
religidsen Wiederbelebung beginnend mit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts heraus. Das ist
zum einen der ,traditionelle®, regional-kulturell gepréagte Islam, der auch zentral die Formen
des Sufismus beinhaltet. Zum anderen ist es aber der dekulturalisierte, globale, neo-
fundamentale Salafismus, der sich in Konkurrenz zu den traditionellen Formen und
insbesondere zum Sufismus positioniert. Der Salafismus, der in sich naturlich auch ein

vielgestaltiges, heterogenes Ph&dnomen ist, ist fur diesen Artikel auch in spezifischer Hinsicht

48 peter Parkes, Milk Kinship in Islam, Social Anthropology 13 (2005), 307-329.
49 yvgl. Koran 4:23.
%0 Silverstein, Sufism and Governmentality, passim.



interessant, da er zu Gunsten der ersten drei Generationen des Islam (salaf), das kultur-religiose
,.Erbe religios-gesellschaftlicher islamischer Kultur nach den Generationen der salaf als

Verfalschung verwerfe.®!

Ganz anders verlief vom 14. Jahrhundert an der Prozess der Islamisierung des Balkanraums,
bei dem die Tolerierung aber auch die Ubernahme lokaler Gebrauche und Rituale grundsatzlich
kein Hindernis bedeuteten. In diesem Prozess lassen sich aus sozialhistorische Perspektive zwei
Entwicklungsrichtungen erkennen, die man — stark vereinfachend — als ,,Islamisierung von
oben* und als ,,Islamisierung von untern* charakterisieren konnte. Fir die ,,Islamisierung von
oben* kdnnte man als Ausgangspunkt die Verlegung der Sultansresidenz von Bursa nach
Adrianopel im Jahre 1365 ansehen. Auf sie folgte die Errichtung militarischer Garnisonen und
administrativer Einrichtungen in den sukzessive unterworfenen Balkanreichen. Der
Religionszugehorigkeit des Reichsoberhaupts entsprechend wurden diese Prozesse dominant
von Sunniten getragen. Das Osmanische Groldreich war Uber lange Zeit ein stark zentralisiertes
Herrschaftsgebilde. Dementsprechend erfolgte die ,,Islamisierung von oben* von den gréfieren
Stadten ausgehend. Sie wurde nicht — wie gleichzeitig in manchen christlichen Reichen Europas
— durch Zwangsmissionierung betrieben. Anreiz zum Ubertritt zum Islam boten bestimmte
Privilegien, die der muslimischen Bevolkerung vorbehalten waren — etwa das Recht, Waffen
zu tragen oder Steuerbegiinstigungen.®? Im Verlauf eines halben Jahrtausends islamischer

Herrschaft erreichte diese ,,Islamisierung von oben* weite Bevolkerungskreise.

Der elitaren ,Islamisierung von oben“ koénnte man eine ,Islamisierung von unten*
gegeniiberstellen. Sie wurde entscheidend von islamischen Derwischen® getragen. Religios
engagierte Personlichkeiten trugen dazu bei, dass sich islamische Glaubenstiberzeugungen und
Rituale auf allen Ebenen der Gesellschaft verbreiteten. Grofle Derwisch-Gemeinschaften
unterschiedlicher Orientierung, vor allem aber die Bektasiyye, wurden seit dem Beginn der
osmanischen Herrschaft in Sidosteuropa im Spatmittelalter aktiv. Sie hatten &hnliche
Uberregionale Ausstrahlung wie die gleichzeitig wirkenden Ordensgemeinschaften der

katholischen Kirche, von denen sie sich vor allem aber in Hinsicht der kldsterlich-zo6libataren

51 Endresen nach Oliver Roy, Religiése Autoritat, passim.

52 \Wobei anzumerken ist, dass die ,,Almosenspende* (zakat) und somit eine unumstoRliche Form der Steuer einer
der Grundpfeiler far Muslime und Musliminnen darstellt. Eine oftmalige Darstellung, dass die von der nicht-
muslimischen Bevélkerung zu entrichtende Schutzsteuer (gizya) einer Steuerfreiheit der Muslime und
Musliminnen entgegenstehe, ist als eine Verzerrung der Verhaltnisse zu verwerfen.

%3 Der Derwisch ist eine urspriinglich persische Bezeichnung fir einen Sufi, und wird im Balkan préferiert benutzt.
Shahab Ahmed argumentiert den Balkan-to-Bengal complex als die addquate Bezeichnung der ,,Islamischen Welt*
vom 13.-19. Jahrhundert. Sufismus und persische poetisch-mystische Literatur pragten diesen Kulturkomplex
maligeblich. Ahmed, What is Islam?, passim.



Strukturen unterschieden. Auch vom byzantinisch-orthodoxen Moénchtum unterschieden sie
sich diesbezlglich. Diese Sufi-Gemeinschaften hatten in den Kernterritorien des islamischen
Kulturraums schon eine weit zuruckreichende Geschichte. Viele der im Balkan aktiv
werdenden Derwische kamen aus schiitischen Traditionen, waren allerdings nicht auf solche
Herkunftslinien beschrankt bzw. zeigten eine gewisse flielende Relativitat in der Bezugnahme
zu den schiitischen Imamen in der eigenen silsila je nachpolitischem Klima. Im Weiteren traten
sie im Balkanraum hinsichtlich verschiedenster Kulturpraktiken mit den hier lebenden Christen
und Christinnen in Austausch. Fir die stidosteuropdischen Religionsverhaltnisse ist seit alters
generell ein starker Synkretismus charakteristisch. Man (tbernahm Wallfahrtsorte, lokal
verehrte Heilige und verschiedene magische Praktiken der Naturbewaltigung — primér im
landlichen Bereich. Die Sufi-Gemeinschaften bewiesen diesbeziiglich eine grofle Offenheit.
Insbesondere die Bektaschi-Derwische hétten vorchristliches, wie schon vorher alttiirkisches
schamanistisches Brauchtum aufgenommen. Es bestand diesbezuglich ebenso Bereitschaft zur
Ubernahme christlicher Rituale. > Inwieweit die Bektaschis nun regionale ritualisierte
Praktiken wie die Haarschneidepatenschaft beeinflusst haben kénnten, muss weiter untersucht
werden. Jedenfalls soll bereits der Grunder der Bektasiyye, Haci Bektas Veli (gest. 1270), dem
Initiierten rituell das Haupthaar geschnitten (tras etti/ tera etti) haben, was aber generell auch

ein Standardritual vor allem in indo-persischen Sufismus dargestellt haben soll.>®

Fragt man nach Einflussen der Islamisierung auf die im Balkanraum seit alters so stark
verbreiteten Verwandtschaftssysteme der Patrilinearitat — und damit zusammenhéngend auf
Patrilokalitét, Patrizentrismus und Patriarchalismus — so lasst sich keine einheitliche Aussage
machen. Die Annahme, ,jislamische Patrilinearitat, wie sie seit den Anfangen der
Religionsgemeinschaft in arabischen Stammesgesellschaften vermutet wird, hétte sich in
Stdosteuropa in Verbindung mit den hier tberlieferten Traditionen der Patrilinearitat einfach
verstéarkt, ware wohl zu simpel. Die ,,Islamisierung von oben* etwa verlief im Osmanischen
Reich parallel zur Einrichtung von Dienstlehen, dem sogenannten , Timar-System®. Die
Dienstlehen der osmanischen Amtstrager waren allerdings nicht erblich. Es kam durch sie zu
keiner Verstarkung von Patrilinien in den Oberschichten des Reichs. Ein Erbadel, wie er zur
gleichen Zeit in den europdischen Reichen herrschte, kam durch die osmanische
Verwaltunsgsorganisation nicht zustande. Die ,,Islamisierung von unten, die eben wesentlich

von Sufis mitgetragen wurde, fihrte zusatzlich zur Entstehung groBer und weitreichender

5 Alexander Knysh, Islamic Mysticism. A Short History. Leiden, Bosten 2010, 266f, 270f, 277ff, passim;
Thierry Zarcone, Bektasiyye, Encyclopedia of Islam 3, Leiden 2016, 21-30, 22.
55 Zarcone, Bektasiyye, 26.



rariga-Gemeinschaftsstrukturen. Auch diese Sozialformen waren ja nicht unbedingt nach dem
Abstammungsprinzipien organisiert. Beide Entwicklungslinien der Islamisierung in
Stidosteuropa enthielten also Elemente, die patrilinearen, patrilokalen und patrizentrischen
Gesellschaftsstrukturen herausforderten. Fraglich bleibt, ob die patrilinearen Traditionen in
manchen Regionen des Balkanraums so stark waren, dass sie sich gegentber der in Hinsicht
auf die Patrilinearitat ambigen silsila-Organisation resistent verhielten, oder diese sogar
patrilinear beeinflussten. Eine interne Dialektik sufischer Interpretation hinsichtlich
patrilinearer Abstammung ist aber wohl als ausschlaggebender Grund der jeweiligen
Manifestation zu sehen. Dies soll anhand des Beispiel der Bektaschi-Sufis néher illustriert

werden.

Geschichte und patrilineare Spannungsfelder der Bektasiyye

Die Bektasiyye hat, bedingt durch ihr komplexes und dynamisches Naheverhéltnis zu
revolutiondren Bewegungen, militdrische Eliteeinheiten, herrschenden Autoritaten, sowie
durch ihre oft unkonventionell-synkretistischen Praxis- und Glaubensformen eine bewegte
Geschichte durchlebt. Im sechzehnten Jahrhundert kam es zusatzlich zu einer internen Spaltung
der Fuhrung, die fir die hier geflihrte Diskussion von groRer Bedeutung war. Der ¢elebi-Zweig,
behauptete Autoritat durch eine direkte genealogische Abstammung von Haci Bektas Veli (bel
ogullar: ,,S6hne der Lende*). Der andere Zweig, der der unverheirateten dede (Grof3vater!),
verstanden sich in spiritueller Abstammung von Haci Bektas Veli und Balim Sultan (yol
ogullar: ,,S6hne des Weges*). Grundsétzlich geht die Bektagsiyye auf Hac1 Bektas Veli (gest.
1270) zurick, wurde aber von Balim Sultan (gest. 1519), nach besonders prekéaren
Verwicklungen im Osmanisch-Safavidischen Konflikt, neu positioniert und institutionalisiert.
Die Bektasiyye stand nun unter dem Schutz, wohl aber auch unter der Beobachtung der
osmanischen Administration. Dabei diente die Bektasiyye auch zunehmend als Sammelbecken
verschiedener unkonventioneller sufischer Stromungen, gewann im Osmanischen Reich
zunehmend an Bedeutung und etablierte vor allem vom 17. - 19. Jahrhundert zahlreiche Zentren
(tekke) in Anatolien, den arabischen Provinzen, der Agdis, im Balkan und bis nach Budapest.
Dabei standen Bektaschi-Derwische in enger Verbindung mit der Eliteeinheit der Janitscharen,
bis sie im Zuge der radikalen Militarreformen Sultan Mahmuds 1. gemeinsam mit diesen 1826
in Ungnade fielen und vom Sultan verboten, verfolgt und offiziell den Nagschbandi-Sufis
unterstellt wurden. In Folge traten Bektashi-Derwische in politische Opposition, unterstiitzen
die Jungtirken in ihren Anfangen, unterhielten N&he zu deutschen und franzésischen
Freimaurern, und stellten sich dann zum Teil (angefiihrt vom damaligen celebi) auf Seiten

Kemal Atatiirks. Doch dieser verbot 1923 die Bektasiyye wie alle anderen ,religiosen*



Ausdrucks- und Organisationsformen. Der dede [1Salih[] Niyazi sah sich gezwungen die neu

gegrindete Tirkei zu verlassen und etablierte 1931 in Tirana das neue Zentrum der Bektasiyye,
zumindest das des dede-Zweiges. Die albanische Bektasiyye uberlebte unter enormen
Verlusten die brutale Verfolgung durch das kommunistische Hoxha Regime. Konnte sich aber
wieder etablieren, und wird aktuell vom dedebaba Edmond Brahimaj geleitet. Daneben wurde
in den USA ein Nebenzweig gegrundet. In der Tilrkei werden die Bektashis aber auch

weiterhin, wenn auch inoffiziell, vom celebi-Zweig weitergefiihrt.>

Es soll im Folgenden nun noch etwas genauer auf die Organisationsstruktur eingegangen
werden, die das sufische Spannungsverhéltnis zwischen silsila und Patrilinearitat in besonders
pragnanter Weise illustriert. Der bereits angefiihrten Spaltung der Bektasiyye ging zunéchst
eine Arbeitsaufteilung voraus. Die Pflege und Durchfuhrung der spirituellen Lehre und Praxis
oblag den zumeist zélibatér lebenden babas (,,Vétern©) und dedes (,,GroRvatern®). Der celebi -
also der durch die patrilineare Genealogie bestimmte Erbe der silsila - hingegen hatte vor allem
administrative Funktionen inne. Diese Arbeitsteilung funktionierte im Groflen und Ganzen
komplementér, entfernte und verscharfte sich aber zunehmend. Im 19. und vor allem 20.
Jahrhundert verhértete sich diese Form der Arbeitsteilung als ein Konkurrenzverhaltnis, das bis
in die Gegenwart besteht. Der sogenannte celebi efendi beansprucht Legitimation in der
Fuhrung als der direkte Nachfahre Uber die Sohn-Vater-Linie zu Haci Bektas Veli. Dies
bestreitet aber der z6libatare dede-Zweig und behauptet, dass auch schon Haci Bektas Veli gar
keine gezeugten, sondern nur spirituell Nachkommen gehabt hétte. Der Z6libat der Bektasiyye
meint dabei vor allem das Aufgeben jeglichen Anspruches auf Blutsnachkommenschaft und
damit auf eine genealogische Vererbung der spirituellen Leitungsfunktion. Die ,,(GrofR-
)Vaterschaft der babas und dedes ist hier also eine spirituell-geistige. Dabei bleibt der dede-
Zweig bei seiner Ablehnung einer genealogischen Patrilinearitét, letztlich doch strukturell
patrilinear. Auch wenn Frauen gleichberechtigt initiiert werden und gleichberechtigt am Ritual,
der Praxis und dem Gemeinschaftsleben partizipieren, sind die htheren Rangstufen - zumindest
soweit bekannt - Mannern vorbehalten. Initiierte und auch babas kénnen verheiratet oder auch

z6libatér leben. Der Zolibat wére nur Voraussetzung fir die hochsten Range der dedes und des

% Knysh, Islamic Mysticism, 277ff; Zarcone, Bektasiyye, passim.



dedebabas. Die ,,Derwische* bezeichnen in diesem konkreten Kontext Initiierte, die zu babas,

also zu Nachkommen der silsila ausgebildet werden.®’

Baba Mondi

Fur die Diskussion um das ambige Spannungsverhéltnis von silsila und Patrilinearitét sind die
Bektaschi also von besonderer Aussagekraft. Anhand eines Interviews®® mit dem seit 2011
amtierenden Oberhaupt (dedebaba) der Bektaschi in Albanien, Edmond Brahimaj ,,Baba
Mondi“, soll dies weiter veranschaulicht und als ein Beispiel der gegenwartig weiterhin
relevanten sufischen Debatte um Patrilinearitat und silsila am Balkan angeflhrt werden. Es ist
anzumerken, dass dieses Interview mit dem Fokus auf die spezifischen Interpretationen des
Koran durch Baba Mondi geftihrt worden ist - nicht auf die Frage der Patrilinearitat, der silsila
oder der Frage der Geschlechterverhéltnisse bezogen. Dennoch scheinen diese Aspekte fur den
Interviewten flr das Bedeutungsfeld Sufismus und Koran wesentlich zu sein, da er sie selbst

erwéhnte, worauf im Folgenden Bezug genommen wird.

Baba Mondi schildert zu Anfang des Gespréaches die Geschichte der Bektaschi und wie es zu
deren Zentrum in Albanien kam. Dabei betont er das Legitimationsmonopol der eigenen Linie,

das eben durch die konsequent eingehaltene nicht-genealogische silsila-Struktur gegeben sei:

,,\von dieser Zeit bis heute, war das Bektashi Welt-Zentrum in Albanien. Wahrend das
vorherige Zentrum in der Tlrkei zu einem Museum wurde. Nur die Albaner haben die
Bektasiyye weitergefiihrt. Friiher war es so, dass der Vater es dem Sohn Ubertragen hat, bei uns
ist das nicht so, wir sind nicht verheiratet, wir leben im Zolibat. Die Bektasiyye gibt es nicht in

der Ttirkei, Mazedonien, Kosovo, Griechenland, so wie es ihn in Albanien gibt.«*°

Auffallig ist hier nicht nur, dass die Ubergabe der Lehrautoritat vom Vater auf den Sohn als
veraltet angesehen wird, sondern impliziert auch die Aussage, dass sie versiegt sei oder zu
degenerierten Formen an anderen Orten geflihrt hétte. So wird die Legitimitat der eigenen Linie
zusétzlich um eine nationale Dimension erweitert. Es gdbe sehr wohl andere Bektaschi-
Richtungen, aber diese wéren fur Baba Mondi nicht legitim oder in gleicher Form authentisch
wie die albanische Bektasiyye. Das sei vor allem dadurch bedingt, dass sie durch die

genealogische Weitergabe verfalscht worden sei. Um der ,Gefahr einer solchen

57 Cem Kara, Grenzen Uberschreitende Derwische. Kulturbeziehungen des Baktshi-Ordens 1826-1925.

Gottingen 2019, 58-66.

%8 Das Interview wurde im Zuge des Dissertationsprojektes Sufische Zugange zum Koran in der Gegenwart von
Y. Hentschel am 30. August 2018 in Tirana durchgefiihrt. Jenes Forschungsprojekt umfasst auch Interviews mit
Sufi-Lehrerinnen, aber aus anderen kultur-gesellschaftlichen Kontexten. Sie werden daher hier nicht weiter
diskutiert, obwohl Gender-Fragen auch in diesen und anderen Interviews und somit in anderen soziokulturellen
Milieus eine wichtige Rolle einnehmen.

%9 Interview Baba Mondi, Tirana, 30. August 2018.



genealogischen Patrilinearitat der Lehrautoritat zu entgehen, wird der praktizierte Z6libat als

Gegenmodell hervorgehoben.

Wie zuvor erwéhnt besteht diese Form des Z6libats aber nur fir die hochsten Rangstufen des
dede-Zweiges. Familie wird dartiber hinaus namlich als das zentrale Strukturelement der
Bektasiyye-Gemeinschaft verstanden. Die Bektaschi-Familienstruktur wird dabei aus der Sicht
des Interviewpartners nicht als patrizentrisch, sondern als matrizentrisch beschrieben. Der

Heiratsprozess selbst scheint aber patrilokal bestimmt zu sein:

,.In der Bektasiyye respektieren wir Menschen, Familien und auch die Frau. Sie ist der Schlussel
der Freundschaft. Wir verdecken unsere Frauen nicht. Sie sind gleichgestellt dem Mann und wir
beten seit 800 [Jahren] mit ihnen zusammen. Um die Familie zu bilden, kommt die Frau als

Braut [orig. nuse], sie bildet den Mittelpunkt und schafft Ordnung.*°

Auch wenn die Stellung der Frau in der Bektasiyye als zentral und positiv hervorgehoben wird,
ist die Position des Sprechers als patrizentrisch einzuordnen. Wie gesagt, die Flihrungsspitze
der albanischen Bektasiyye ist - auch wenn nicht genealogisch - so doch strukturell patrilinear.
Die Ehrentitel der hochsten Amter - baba (Vater) und dede (GroRvater) - begriinden eine
patrilineare und patrizentrische Symbolik in der Hierarchie der Bektasiyye. Im Kontrast dazu
behauptet Baba Mondi sich hinsichtlich der Basis der Bektasiyye Gemeinschaft - also der
Familie - von einem Patrizentrismus zu distanzieren. Die Familie zentriere sich um die Frau.
Die Partnerschaft soll gleichberechtigt und im gegenseitigen Respekt ausgelebt werden. Ein
beim Interview ebenfalls anwesender Derwisch hob dies nicht nur hervor, sondern verwies auch
auf einen Bildungsauftrag, den die babas und Derwische gerade darin einnehmen wirden. Die
Durchfiihrung eines solchen Beziehungserziehung lésst sich nicht weiter verifizieren. In der
Selbstdarstellung der beiden Bekatschi-Derwische wurde eine grundlegende Gleichheit der
Geschlechter jedoch wiederholt und ausdrticklich betont.

So verweist Baba Mondi auch auf eine geschlechtsunabhéngige spirituelle Verantwortung und
Praxis. In seinem Narrativ wirden in der Bektasiyye Manner und Frauen seit 800 Jahren - also
seit ihren Beginn mit Haci Bektas Veli im 13. Jahrhundert - zusammen beten. Dies stellt er
implizit anderen muslimischen Glaubens- und Praxisinterpretationen entgegen, die eine
gesellschafts-religiose Geschlechter-Segregation betreiben wirden. Auch wirde in der
Bektasiyye kein Kopftuch- oder Verhillungsgebot flir Frauen bestehen. Baba Mondi kritisiert
damit - wohl apologetisch -, dass eine erzwungene Verschleierung der Frau der zentralen, aus

dem Koran abgeleiteten Wichtigkeit der individuellen Charakterbildung und

60 Baba Mondi.



Personlichkeitsentwicklung des Individuums entgegenstiinde: ,,Wir verhillen unsere Frauen
nicht, wir verhulllen damit nicht ihren Charakter. Du kannst sie mit allem verhillen, aber nicht
ihren Charakter.«6!

Dieses Zitat lasst sich zum einen als patrizentrischter Diskurs tUber die Rolle der Frau lesen,
deren Entscheidung - in dem Fall, ob sie ein Kopftuch trage oder nicht - weiterhin vom Mann
bestimmt wird. Zum anderen beinhaltet Baba Mondis Ausspruch aber eine polemische Kritik
am angeblichen Patrizentrismus anderer Muslime. Diese wirden -letztendlich vergeblich -
versuchen, die Frau durch das Kopftuch zu unterdriicken, und damit dem islamischen Ideal der
Gleichheit der Geschlechter widersprechen. Baba Mondi nimmt somit in seiner
Ausdrucksweise eine zwar ambige, durchaus auch ambivalente, aber auch differenzierte

Haltung zu Patrilinearitat, silsila, zu Patrizentrismus und der Stellung der Frau ein.

Zudem behauptet Baba Mondi ein egalitares Menschenbild zu vertreten: ,,.Die Bektaschi
akzeptieren alle Menschen unabhéngig von Religion, Grenzen, Nationalitat, Farbe, Rasse und
Politik, unabhéngig ob Briider oder Schwestern.«®? Auch in diesem Zitat wird die Gleichheit
zwischen Mann und Frau betont, und darlber hinaus die silsila-rariga-Struktur als ein

universalistisches Familiensystem konstruiert.

Zusammenfassend l&sst sich feststellen, dass der Islam im Allgemeinen, und dessen spezifische
Auslegungen in soziokulturellen Kontexten, wie dem des Balkan ein zum Teil flieRendes
Spannungsverhaltnis zwischen Patrilinearitit, Patrizentrimus, genealogischer Abstammung
beinhaltet. Dieses Spannungsverhaltnis verdichtet sich zudem in der sufischen silsila als einer
alternativen, spirituellen Genealogie. Auch wenn diese in den meisten Féllen patrilinear
strukturiert ist, ist sie nicht notgedrungen patrilinear oder patrizentritisch: Sufi-Lehrerinnen
spielen historisch und bis in die Gegenwart zentrale Rollen in der sufischen Lehre und Praxis,
sowie deren Tradierung. Daruber hinaus ist die silsila keinesfalls zwingend genealogisch
bestimmt. Eine genealogische Weitergabe der Lehrautoritat wird oftmals Kritisiert und wie in
dem angefuihrten Beispiel sogar - in der fur den Islam und auch den Sufismus ungewdhnlichen
Form - eines Zolibats zu verhindern gesucht. Das hier angefiihrte Beispiel der ambivalenten
Position des Baba Mondi hinsichtlich der Fragen der Geschlechterverhéltnissie so wie der

spirituellen Abstammung soll als Illustration dessen dienen.

Es bestehen vielschichtige Interaktionen zwischen sufischen silsila-Strukturen mit regionalen

Gepflogenheiten sowie sozial-6konomischen  Gesellschaftssystemen.  Anhand  des

61 Baba Mondi.
62 Baba Mondi.



Balkankontexts wurden solche Parallelen, Alternativen und Widerspriiche angefiihrt. Dabei
lasst sich oft nicht eindeutig feststellen, welcher dieser Aspekte dominiert. Zutreffender wére
eine flieRende Gleichzeitigkeit und vielschichtige und auch kontrastreiche Uberlappung. Durch
die pragende Prasenz der Sufis am Balkan, sind deren spirituelle, wie auch familienstrukturellen
Gesellschaftsformen der am Balkan dominanten Patrilinearitdt und dem Patrizentrismus als
Alternativmodell gegentiberzustellen. Insbesondere die silsila als ein Verwandtschaftssystem
spiritueller, und dabei weder zwingend patrilinearer noch genealogischer Abstammung, soll die
Debatte um Verwandtschaftsverhéltnisse am Balkan, wie auch in anderen Teilen der
,.Islamischen Welt“, erweitern. Die Vielfalt, Mehrdeutigkeit und auch Widersprichlichkeit
gesellschafts-religidser Zusammenhénge soll hier nicht nur als fruchtbares Feld
wissenschaftlicher Analyse, sondern als Ausdruck vitaler menschlicher Beziehungen und
Organisationsformen argumentiert werden. Insbesondere hinsichtlich der Debatten um
muslimische Geschlechterverhéltnisse sei auf die differenzierten sufischen Reflexionen zu
dieser Frage und deren vielfaltige, und unterschiedlichen Realisierungsbemuhungen verwiesen.
Ein kritischer, dabei nicht-polemischer Blick auf die Quellen des Islam ergibt ein nuanciertes
Bild der Beziehungen zwischen Frau und Mann, und zwischen Kindern und Eltern. Als ein
abschlieRendes Beispiel fir eine solche Sichtweise soll ‘A’isah, die bereits erwahnte Frau des
Propheten Muhammad, zitiert werden. Sie spricht Uber die Beziehung ihres verstorbenen
Mannes zu seiner einzig tberlebenden Tochter Fatima - “A’isahs Stieftochter - in folgender

Weise:

,Ich habe niemanden aus Gottes Schopfung gesehen, der dem Gesandten Gottes in Rede,
Konversation und Gestus so dhnelte wie Fatima, mége Gott mit ihr zufrieden sein. Sobald der
Prophet sie sich ndhern sah, griiite er sie, stand auf, kiisste sie, nahm sie an ihrer Hand und lie3
sie auf dem Platz niedersetzen, an dem er zuvor gesessen hatte. [...] Der Prophet empfand eine
spezielle Liebe fir Fatima. Er sagte einst: ,, [...] Fatima ist ein Teil von mir. Was auch immer

sie erfreut, erfreut auch mich. [...].«®

Ein solcher Bericht steht einer Argumentation hinsichtlich einer fir Muslime und Musliminnen
zur préferierenden gesellschafts-religiosen Patrilinearitdt bzw. Patrizentrismus deutlich
entgegen. Solche Aussagen aus der Frihzeit des Islam haben auch das Potential gegenwaértige
Strukturen zu Uberdenken. Hinsichtlich der Stellung von Mannern und Vétern gibt es in der
Entwicklung der Religionsgemeinschaft sehr unterschiedliche Lehrtraditionen. Patrilineare und

matrilineare Symbole sind im globalgeschichtlichen Vergleich nicht zwingend alternative

8 in Helminski, Women of Sufism. Ubersetzt aus dem Englischen Y.H.



Muster, sondern oft auch komplementére. Eine solche Ambiguitat der Legitimitat durch
(spirituelle) Abstammung findet man insbesondere in den silsila-Strukturen des Sufismus. So
wurde und wird Fatima von vielen Sufis als der erste, dem Propheten folgende spirituelle Pol
(qutb) der Sufi Linien gesehen.®* Sufische Traditionen bieten besondere Chancen, um den
Anforderungen heutiger gesellschaftlicher Gegebenheiten in der persdnlichen und kollektiven

pluralistischen Lebensgestaltung gerecht zu werden.

643.2.0.



