
 

 

PATRILINEARITÄT UND SILSILA 

 

Yunus Hentschel  und Michael Mitterauer 

EIN SPANNUNGSFELD ZWISCHEN VÄTERLICHER ABSTAMMUNGSLINIE UND 

SUFISCHER LEHRTRADITION AM BEISPIEL SÜDOSTEUROPAS 

 

In seinem Standardwerk „Familie und Verwandtschaft auf dem Balkan. Analyse einer 

untergehenden Kultur“ schreibt Karl Kaser (1995):  

„Über das auf patrilinearer Abstammung beruhende Verwandtschaftssystem gibt es allerdings 

kaum Arbeiten. Deswegen kann auch unsere wissenschaftliche Diskussion darüber kurz 

ausfallen. Es gibt meines Wissens nur eine wissenschaftliche Abhandlung, die diesen 

Zusammenhang explizit untersucht. B. Denich sieht einen starken Zusammenhang zwischen 

Pastoralismus und Patrizentrismus. Damit führt sie über das Verwandtschaftssystem wieder auf 

den Zusammenhang von Patrilinearität, Pastoralismus und Balkanfamilienhaushalt hin. 

Interessanterweise wurde ihr Beitrag, obwohl schon vor über zwanzig Jahren erschienen, kaum 

rezipiert. Ein weltweiter Vergleich – so ihre Beobachtung – würde zeigen, dass bestimmte 

Methoden der grundlegende Nahrungsmittelversorgung und die geschlechtliche Arbeitsteilung 

insofern zusammenarbeiteten, als solche Formen bevorzugt würden, die für die wichtigsten 

Aufgaben der sozialen und materiellen Reproduktion eine geschlechtsspezifische 

Verantwortung konzentrieren. In Gartenbaugesellschaften würden sich die wichtigsten 

Aufgaben bei den Frauen konzentrieren; solche Gesellschaften sind zumeist auf matrilinearer 

und matrilokaler Basis organisiert. Das Gegenteil bei pastoralen Gesellschaften: Hier wird die 

Hauptverantwortung den Männern zugewiesen: Die Folge seien Patrilinearität und 

Patrilokalität. Die ökologische Adaption hält die männlichen Verwandten zu dem Zweck 

zusammen, eine Kontinuität in ihrer Abstammungslinie zu erhalten und die Versorgung 

sicherzustellen. Denich vermeint auf dem Balkan folgende Beobachtung machen zu können: 

Unter den hauptsächlich Landwirtschaft treibenden Männern dominiert ein 

Verwandtschaftsstruktur, in der die Männer nur in vertikalen Abstammungslinien verwandt 

seien.“1 

In diesem Zitat erscheinen viele soziale Strukturelemente angesprochen, die in patrilinearen 

Verwandtschaftssystemen häufig miteinander verbunden auftreten: etwa Patriarchalismus im 

                                                           

1 Karl Kaser, Familie und Verwandtschaft auf dem Balkan. Analyse einer untergehenden Kultur. Wien, Köln, 

Weimar 1995, 59. unter Bezugnahme auf Bette S. Denich, Sex and Power in the Balkans, in: Michelle Z. 

Rosaldo/Louise Lampshere (Hgg.), Women, culture and society. Stanford 1974, 243-249. 



 

 

Familiensystem, geschlechtsspezifische Arbeitsteilung in der Arbeitsorganisation, patrilokale 

Ansiedlung junger Ehepaare in den Residenzregeln oder Männerdominanz in den 

Abstammungsverbänden. Im Balkanraum begegnen diese Strukturelemente seit frühen Zeiten 

in der Regel als einheitlicher Merkmalkomplex. Der Konnex zwischen ihnen ist jedoch nicht 

durchgehend zwingend. Auch in Südosteuropa finden sich diesbezüglich 

Ausnahmeerscheinungen. 

Karl Kaser hat dieses historisch-anthropologische Modell aufgegriffen und in vielen Arbeiten 

weiterentwickelt. In „Balkan und Naher Osten. Einführung in eine gemeinsame Geschichte“ 

formuliert er 2011:  

„Interessant ist, dass der vorislamische Usus der Cousinenheirat vom islamischen Eherecht 

nicht untersagt wurde. Sie war deshalb sehr beliebt, weil durch eine solche Verbindung ein 

etwaiger Gütertausch anlässlich der Heirat in der engeren Verwandtschaft blieb. Während die 

balkanischen und türkischen Abstammungsgruppen exogam orientiert waren, bevorzugten die 

arabischen die Endogamie. Diese manifestiert sich vor allem in einer Form der 

Parallelcousinenheirat: Der Vatersohn heiratet die Vaterbrudertochter („bint amm“). Die Ehe 

vollzog sich also innerhalb der patrilinearen Abstammungsgruppe.“2  

Dem ökologisch begründeten Muster der Patrilinearität stellt er hier ein religiös-kulturelles 

Erklärungsmuster an die Seite – nämlich die im ethnologischen Vergleich so einmalige bint 

ʿamm-Ehe. Für manche Forscher wie etwa den russischen Ethnologen Andrey Korotayev3 gilt 

dieses „islamische Modell“ als die eigentliche Ursache für die Verbreitung eines spezifischen 

Heiratsmuster unter Verwandten in der „Islamischen Welt“. Mit der Expansion des Islam hätte 

sich eine derart spezifische Form der Patrilinearität im Nahen Osten wie insgesamt in den 

islamisch geprägten Kulturräumen verbreitet. Kaser ist der Annahme eines solchen 

Entwicklungszusammenhangs gegenüber kritisch. Er stellt die Kontinuität zum 

„vorislamischen Eherecht“ auf der Arabischen Halbinsel her – und damit eine rein religiöse 

Erklärung der in der bint ʿamm-Ehe zum Ausdruck kommenden Patrilinearität in Frage. Eine 

Erklärung aus den spezifischen Stammesstrukturen, die sich in den großen Wüstenregionen des 

Nahen Ostens ausgebildet haben - insbesondere in Verbindung mit der hier besonders weit 

                                                           

2 Karl Kaser, Balkan und Naher Osten. Einführung in eine gemeinsame Geschichte (Zur Kunde Südosteuropas 

II/40). Wien, Köln, Weimar 2011, 331. 
3 Andrey Korotayev, Parallel Cousin (FBD) Marriage, Islamization and Arabization, in: Ethnology 59, 2000 

359-2004. derselbe, World Religions and Social Evolution of the World Oikumene Society. A Cross-Cultural 

Perspective. New York 2004. 
 



 

 

zurückreichenden Kamelzucht – hat die größere Wahrscheinlichkeit.4 Dass die Ausbreitung der 

Endogamie in patrilinearen Gesellschaften sowohl mit religiösen als auch mit ökologischen 

Bedingungen zu tun hat, erscheint insofern plausibel, als Ökologie und religiös bedingte 

Verwandtschaftsstrukturen untereinander in Wechselwirkung standen – allerdings mit einer 

Priorität von naturräumlichen Bedingungen. Bis in die Gegenwart erscheint Endogamie als ein 

besonderes Charakteristikum islamischer Gesellschaften – und sie wurde sicher auch mit der 

Expansion des Islam überregional weiter verbreitet. 

Kasers berechtigte Skepsis hinsichtlich der „religiösen“5 Begründung für die bint ʿamm-Ehe 

und der daraus folgenden dominanten Patrilinearität soll hier aufgegriffen und aus zwei 

Perspektiven her weiterdiskutiert, und schließlich in konkretem Bezug auf den Balkan 

analysiert werden. Zum einen wird die Positionierung des Koran hinsichtlich der 

Geschlechterrollen, Eltern-Kind Beziehungen wie auch Heiratsstrukturen reflektiert und 

thematisiert. Der Koran wird hierbei nicht nur als die islamische Offenbarung und somit als die 

zentrale Referenzquelle muslimischer Ideengeschichte, sondern auch als ein gesellschafts-

diskursives Gründungsdokument der sich formierenden koranischen Gemeinschaft 

verstanden.6  

Zum anderen aber soll eine zentrale islamische, religiös-gesellschaftliche Struktur spirituell-

legitimierender Abstammung und „Verwandtschaft“ diskutiert werden, die zusätzlich zu der 

oben genannten genealogischen Patrilinearität besteht bzw. diese auch als alternative 

Genealogie herausfordert. Die Rede ist von der sogenannten silsila, der „Kette“ der spirituellen 

Lehrer und Lehrerinnen der Sufis, den islamischen Mystikern und Mystikerinnen.7  

                                                           

4 Michael Mitterauer, Heiratsmuster im interkulturellen Vergleich. Von der Goody-These zum Korotayev-

Modell, in: Norbert Franz, Thomas Kolnberger. Pit Péporté (Hgg.), Bevölkerungen, Verbindungen, Grundrechte. 

Festschrift für Jean-Paul Lehners. Wien 2015, 37-60. 
5 Allgemein ist zu hinterfragen, ob die Kategorien des „Religiösen“, „Säkularen“, „Profanen“ etc. auf den Islam  

überhaupt anzuwenden sind. Shahab Ahmed verneint dies vehement, insbesondere dort, wo versucht wird, den 

Islam in eine Dichotomie zwischen religiös/muslimisch und säkular/kulturell/nicht-muslimisch zu pressen. Der 

Islam müsse in einer solchen Hinsicht konzeptualisiert werden, in der das „Weltliche“ und „Spirituelle“ sich nicht 

binär ausschließen, sondern sich ergänzen, und somit auch Widersprüche und Uneindeutigkeiten als authentisch 

islamisch umfasst werden können. vgl. Shahab Ahmed, What is Islam? The Importance of Being Islamic. 

Princeton, Oxford 2016, 206ff, passim. 
6 Angelika Neuwirth, Der Koran als Text der Spätantike. Ein europäischer Zugang. Berlin 2010, 120, 185, 

passim. 
7 zu der entscheidend wichtigen Position und tragenden Rolle von Frauen und Genderfragen im Sufismus siehe: 

Saʿdiyya Shaikh, In Search of al-Insān: Sufims, Islamic Law, and Gender, Journal of the American Academy of 

Religion (2009), 1-42.; Camille Adams Helminsky (Hg.), Women of Sufism. A Hidden Treasure. Writings and 

Stories of Mystic Poets, Scholars & Saints. Boston, London 2013.  

Der Begriff ṣūfī bezeichnet eine/n den Sufismus Praktizierende/n jeglichen Geschlechts. 
 



 

 

Die spirituelle Genealogie des Sufismus 

Eine Eingliederung in einen dieser geistig-spirituellen Stammbäume8 ist nicht nur eine der 

wichtigsten Ausdrucksformen mystisch-islamischer Praxis und Lehre, sondern darüber hinaus 

auch der sozialen Organisation in islamischen Gesellschaften. 9  Die silsila stellt eine 

Verbindung über die Lehrer oder eben auch Lehrerinnen, zur Gründungsfigur des Lehrweges 

(ṭarīqa) und über diesen zum Propheten Muḥammad und dessen Familie her. Die Initiation in 

einen solchen Weg bedeutet ein Eintreten in eine spirituell-familiäre Gemeinschaftsstruktur. 

Auf einer horizontalen Ebene betont diese die Geschwisterlichkeit zu den Mit-Sufis und 

darüber hinaus ausstrahlend auch auf die Mitmenschen. Vertikal tritt der Sufi-Adept oder die 

Sufi-Adeptin in eine Abstammungslinie zum Propheten und den ihm nachfolgenden Sufi-

Meistern und Sufi-Meisterinnen ein. Sie sollen sich dieser Verbindungslinie durch ritualisierte 

und wiederholte Anrufungen vergegenwärtigen und verinnerlichen.10  

Die silsila ist zunächst also eine spirituelle Abstammung, kann aber, auch im physischen Sinne 

genealogisch bestimmt sein. Denn es ist im Sufismus durchaus verbreitet, dass die Lehrautorität 

der silsila an den Sohn des verstorbenen Lehrers weitergegeben wird. Dies kann Ausdruck einer 

genuin patrilinearen Tradition sein, hat aber oftmals auch vornehmlich pragmatische 

familienstrukturelle Gründe. Denn in vielen Fällen, in denen sufische Lehrer mit ihren Familien 

in den Räumlichkeiten sufischer Zusammenkunft (zāwīya, dergha, tekke) leben, müsste, mit 

der Ernennung eines neuen Lehrers außerhalb der Familie, die Witwe des verstorbenen Lehrers 

mit ihren Kindern der neuen Familie weichen. Sie würde so ihren Wohnort verlieren. Um eine 

solche prekäre Situation zu vermeiden, wird die Lehrautorität an einen Sohn weitergegeben - 

unabhängig ob dieser die Ausbildung dazu hat oder eventuell sogar noch ein Kind ist. Diese 

Praxis ist allerdings Gegenstand auch der inner-sufischen Kritik, da sie in einem solchen Fall 

die Lehrqualität als nicht gegeben sieht.11  Im Kontext südosteuropäischer Sozialstrukturen 

stellt dies jedenfalls eine Alternativorganisation zum patrilokalen Balkanfamilienhaushalt dar. 

Für das Folgende soll die silsila des Sufismus vor allem aber als eine „Erbfolge“ der spirituellen 

Genealogie diskutiert werden. Dabei ist - wie auch das eben angeführte Beispiel illustriert - 

                                                           

8 Annemarie Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam. Die Geschichte des Sufitums. Köln 1985, 324ff, 

330f. 
9 John Voll, Sufism: Ṣūfī Orders. in: John L. Esposito et al. (Hgg.), The Oxford Encyclopedia of the Modern 

Islamic World. Vol. 4. New York, Oxford 1995, 109-117, 109. 
10 Schimmel, Mystische Dimensionen, 331. 
11 Brian Silverstein, Sufism and Governmentality in the Late Ottoman Empire, Comparative Studies of South 

Asia, Africa and the Middle East 29, 2 (2009), 171-185, 176. 



 

 

festzustellen, dass sich die silsila-Struktur in einem komplexen und ambigen 

Spannungsverhältnis zu patrilinearen Strukturen befindet. 

In Hinblick auf genealogische Begrifflichkeit ist zu sagen, dass eine „Kette“ von Vorvätern 

über die Generationenfolge in (arabisch-)islamischen Kontexten grundsätzlich nicht als silsila 

verstanden wird. In der arabischen Namenstruktur wird eine solche Generationenfolge als 

nasab bezeichnet und spiegelt durch die Kennzeichnung der Sohn-Vater-Vorväter-Linie, aber 

auch der Tochter-Vater-Vorväter-Linie ein soziales Strukturprinzip wider, das dominant 

patrilinear ist. Darüber hinaus wird durch die sogenannte kunya die Vater- oder Mutter-Sohn, 

manchmal aber auch die Vater- oder Mutter-Tochter Beziehung hervorgehoben. Genealogie 

spielt in arabischer und in Folge islamischer Namens- und somit auch Identitätskonstruktionen 

eine wesentliche Rolle. Der nasab wird so zu einem symbolischen, und oft auch manipulierten 

Ausdruck des Prestiges.12 

Der Koran und die Kritik an der Patrilinearität 

Wesentlich erscheint, dass im Koran genealogische Beziehungen nicht als absolute Norm  

gelten. Patrilinearität ist hier nicht grundsätzlich vorgegeben. Im Gegenteil: Die koranischen 

Aufrufe zu einer gesunden Kinder-Eltern-Beziehung beziehen sich im Allgemeinen auf beide 

Elternteile.13 Zudem kritisiert der Koran eine Bevorzugung eines Sohnes vor einer Tochter, und 

verurteilt die vorislamische Praxis des Mädchenmordes aufs Schärfste.14 Spezifische Bezüge 

zu „Vätern“ werden entweder in Verweisen auf die „biblischen Propheten“ und deren 

genealogischen Kontinuitäten und Brüche getroffen.15 Oder aber sie kritisieren ein angeblich 

beharrliches Festhalten der Mekkaner und Mekkanerinnen an den „Traditionen der Vorväter“ 

und einer damit verbundenen Weigerung, den Islam anzunehmen.16 Der Koran greift somit 

häufig die patriarchalen Normen und Legitimationen der vorislamischen Araber und 

Araberinnen auf, kritisiert sie, und lehnt sie zum Teil auch entschieden ab. Auch die vielzitierte 

Möglichkeit der Polygamie stellt eigentlich eine Beschränkung der vorher gelebten Praxis dar. 

                                                           

12 Zoltán Szombathy, Genealogy in Medieval Muslim Societoes, Studia Islamica, 95 (2002), 5-35. 
13 vgl. Koran 2:83,180,215; 4:11,36,135; 6:115; 12:99,100; 13:23; 14:41; 17:23; 18:80; 19:14, 28; 27:19; 29:8; 

31:14; 71:28. 
14 vgl. Koran 2:133; 16:57-59; 17:40; 37:149-157; 43:16-18; 52:39; 81:8. 
15 vgl. Koran 5:74,87; 7:95; 9:114; 22:78; 28:23,25-27; 37:102. 

In der Sure 12 spielt die Vater-Sohn Beziehung zwischen Jakob und Joseph, sowie zu den Brüdern eine zentrale 

Rolle, die dann aber wieder in der Sohn-Eltern Beziehung gipfelt 12:99-100. 

Die Mutterrolle Marias nimmt eine besondere Stellung im Koran ein, vgl. Koran 3:36-45; 19:16-34. 
16 vgl. Koran 2:170; 5:104; 6:91,148; 7:28,70, 71,173; 10:78; 11:62,87,109; 12:40; 14:10; 16:35; 18:5; 21:52-54; 

23:68,83; 25:18; 26:26,70,74,86; 27:67,68; 31:21; 34:43, 36:6; 37:85; 43:22-26; 44:36; 44:25; 53:23. 
 



 

 

Sie betont die Beziehung der Ehepartner auf der Basis von Gleichheit, bindet die Polygamie an 

eine lebensnotwendige Versorgung von Waisen und legt den Impuls hin zur  Monogamie, die 

eine spirituell reifere und gerechtere Beziehung bedeutet.17 

Die Pflege der familiären Beziehungen ist eine wesentliche Forderung des Koran, doch dürfte 

sie in der koranischen Ausdrucksweise der Verwirklichung des Islam, also der spirituell und 

gesellschaftlich umgesetzten Hingabe an Gott, nicht im Wege stehen. Daher wird von den 

Gläubigen sogar eine klare Distanzierung von den eigenen Familienmitgliedern gefordert, 

wenn diese feindselig gegenüber der muslimischen Gemeinschaft und dem islamischen 

Monotheismus agieren.18 Die Verbindung zum Glauben und zur koranischen Gemeinschaft 

steht somit über der genealogisch-familiären Verbindung, und stellt einen deutlichen Bruch mit 

dem vorislamischen Patrizentrismus und den patrilinearen Stammesstrukturen dar. Zudem wird 

die spirituell-ethische Eigenverantwortung als Maxime betont. In den Beschreibungen des 

Jüngsten Gerichts wird dieses Prinzip über die genealogische Bande gestellt.19  

Weiters thematisiert der Koran Verwandtschaftsbeziehungen, definiert in diesem Kontext die 

Heiratsmöglichkeiten und -verbote und entwickelt die Grundlagen des Scheidungs- wie auch 

des Erbrechts. Dabei wird der Frau Rechtssubjektivität nicht nur zugesprochen, sondern aus der 

Perspektive der koranischen Verkündigung als unumstößlich definiert.20 Eine gerechte und 

solidarische Beziehungsarbeit in Partnerschaft und in der Familie wäre dabei unter den zuvor 

genannten Voraussetzungen eine zentrale Verwirklichung der spirituellen Entwicklung des und 

der Einzelnen. 

Es würde den Rahmen sprengen, die im Koran aufgeworfenen Fragen der Genealogie und der 

Geschlechterfragen hier in weiteren Details auszuführen. Es soll aber darauf verwiesen werden, 

dass der Koran Frauen und vor allem Mutterfiguren besonders positiv darstellt. So wird durch 

das Haus ʿImrān, personifiziert durch Maria, die Mutter Jesu und ihre Mutter, eine matrilineare 

„genealogische Gruppe, als Gegenstück […] zu dem Haus Abraham“21 als patrilineare Struktur 

dargestellt. Der Koran kritisiert patrilinearer Dominanz nicht nur in gesellschafts-rechtlichen 

Innovationen, sondern auch in der für die koranischen Sprache charakteristischen 

                                                           

17 vgl. Koran 4:1-4,14,19,25,127-130. 
18 vgl. Koran 46:15,17; 9:23,24; 19:42-49; 58:22; 60:4. 
19 vgl. Koran 2:200; 80:33-42. 
20 vgl. Koran 2:229,233; 4:7,11,33; 24:31; 33:5,6,49,55; u.a. 
21 Neuwirth, Koran als Text der Spätantike, 533. 
 



 

 

ausgewogenen Gender-Balance. 22  Zudem sei auf die spirituellen Prinzipien und 

gesellschaftsrechtlichen Impulse des Koran hin zu einer Souveränität, Verantwortlichkeit, 

rechtlichen Absicherung und gesellschafts-religiösen Gleichstellung der Frau verwiesen. 23 

Diese Impulse sind ebenso in den Aussprüchen des Propheten Muḥammad (ḥadīṯ pl. aḥādīṯ) 

wiederzufinden. Als ein signifikantes Beispiel der Herausforderung des Patrizentrismus durch 

den Prophet Muḥammad, sei auf einen seiner als authentisch angesehen Aussprüche verwiesen, 

in dem er gesagt haben soll, dass das Paradies zu den Füßen der Mutter liege.24 

Zur bint ʿamm-Ehe ist im Weiteren zu sagen, dass der Koran diese, wie Karl Kaser richtig 

feststellt, zwar nicht verbietet25, aber auch in keiner Weise empfiehlt oder gar einfordere. Im 

Gegenteil, die Wahl des Partners soll nicht aus pragmatischen, materiellen Gründen oder der 

gesellschaftlichen Stellung, sondern allein in Bezug auf die Qualität des Glaubens und der 

gegenseitigen Unterstützung darin getroffen werden. 26  Darüber wird in Hadithen davor 

gewarnt, in zu naher Verwandtschaft zu heiraten, um die Gefahr von Inzest bedingter 

Behinderung zu vermeiden, wie an anderer Stelle bereits ausgeführt worden ist.27 

Die in der „Islamischen Welt“ dominante Patrilinearität, der Patrizentrismus, oder auch die bint 

ʿamm-Ehe stehen somit in einem kontrastreichen Spannungsverhältnis zu den Hauptquellen des 

Islam, also dem Koran und der sunna. So ist festzustellen, dass die koranischen und 

prophetischen Impulse zu einer Gleichstellung der Frau nicht weitergeführt, sondern im 

Gegenteil im Sinne patriarchaler Strukturen blockiert worden sind. 28  Der im 

globalgeschichtlichen Vergleich herausragende gesellschaftliche und religiös-rechtliche Status 

von Frauen im frühen Islam wäre bald von einer männlichen Dominanz in Kontinuität zu 

vorislamischen nomadischen Identitäten zurückgedrängt worden. Dies hätte dann zu einem 

Patrizentrismus und zu einer genealogischen Patrilinearität geführt, wie sie bei den meisten 

Kulturen der Welt vorzufinden sind.29  

Ein Beispiel matrilinearer Hadith-Tradierung 

                                                           

22 Michael Sells, Approaching the Qur’án. The Early Revelations. Introduced and translated by Michael Sells. 2. 

Auflage. Ashland 2007, 103ff, 127, passim. 
23 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an. Chicago 2009, 33. 
24 vgl. Sunan an-Nasa’i 3104 (Buch 25, Hadith 20). 
25 vgl. Koran 4:23; 33:50. 
26 vgl. Koran 2:221; 4:25; 24:12. 
27 Michael Mitterauer, Historische Verwandtschaftsforschung. Wien, Köln, Weimar 2013, 221f. 
28 Nasr Hamid Abu Zaid/ Hilal Sezgin, Der Koran und die Zukunft des Islam. Die Basis einer Weltreligion. 

Freiburg, Basel, Wien 2011, 154ff.  
29 Elizabeth Warnock Fernea, Family. in: Esposito et.al (Hgg.): The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic 

World. Vol. 1. 458-461, 458. 
 



 

 

Im Gegensatz dazu sei der frühe Islam als ein Milieu zu verstehen, in dem Frauen nicht nur 

eigenständige gesellschafts-religiösen Akteurinnen gewesen sind, sondern auch eine zentrale 

Rolle in der Tradierung von Hadithen, in der Jurisprudenz und ganz allgemein in der 

Vermittlung von Wissen gespielt hatten. Dabei sind spezifische Formen der „matrilinearen“ 

Wissensübermittlung zu betonen. Die Frauen des Propheten werden bereits im Koran als die 

„Mütter der Gläubigen“ 30  bezeichnet, ohne aber physische Nachkommen zu haben. Ihre 

Mutterschaft ist hier als eine geistig-spirituelle zu verstehen, und manifestierte sich vor allem 

in ihrer wichtigen Rolle in der Hadith-Übermittlung. Dies traf insbesondere auf ʿĀ’išah bint 

Abī Bakr zu. Diese zog über diese Vermittlungsrolle hinaus, in einer Form der Adoption, 

ʿAmrah bint ʿAbd al-Raḥmān (gest. 724) auf, die eine der angesehensten Lehrerinnen und 

gesellschaft-religiösen Authoritäten in der Hadith-Kunde und der Rechtsauslegung wurde. 

Selbst der für seine Frömmigkeit bekannte Kalif ʿUmar b. ʿAbd al-ʿAzīz (reg. 717-720) soll 

diese angesehene Gelehrte konsultiert haben. Zudem findet man ʿAmrahs Überlieferungen in 

allen kanonischen autoritativen Hadithsammlungen. Darüber hinaus wurde auf sie auch in allen 

Rechtsschulen verwiesen. In den ersten Generationen des Islam nahmen Frauen wie ʿAmrah 

am gesellschaftlich-religiösen Leben nicht nur aktiv und selbstbestimmt Teil, sondern wirkten 

in der Herausbildung der Grundlagen der islamischer Ideengeschichte konstitutiv mit.31 

In der Hadith-Wissenschaft gilt die Qualität der Kette der Tradenten und Tradentinnen (isnād) 

als Marker für die Authentizität einer Überlieferung. Diese Kette der Hadithüberlieferung soll 

nun als eine weitere Form der islamischen geistig-religiösen Genealogie zur Diskussion gestellt 

werden, die in ihren Anfängen und Grundlagen keineswegs ausschließlich patrilinear war, 

sondern auch stark ausgeprägte „matrilineare“ Strukturen aufwies. 

Dieses Spannungsverhältnis zwischen spirituellem Ausdruck und patrilinearen Strukturen 

besteht - neben dem isnād und nasab/kunya - in noch komplexerer und ambigerer Weise auch 

in der dritten hier diskutierten islamischen „Genealogie“, nämlich der bereits vorgestellten 

sufischen silsila. Wobei anzumerken ist, dass gerade der Sufismus von seinen Anfängen an eine 

außergewöhnliche Geschlechter-Dynamik aufgewiesen hat, in der Frauen nicht nur zu den 

angesehensten Autoritäten zählten, sondern - in Ableitung vom Koran - oftmals auch ein 

Menschenbild reflektiert haben, welches von einer klaren Gender-Äquivalenz geprägt und 

                                                           

30 vgl. Koran 33:6. 
31 Mona Hassan, Relations, Narrations, and Judgements: The Scholarly Networks and Contributions of an Early 

Female Muslim Jurist. Islamic Law and Society 22 (2005), 323-351. 
 



 

 

getragen wurde. Deren Existenz schließt aber auch nicht solche Ausdrucksformen des Sufismus 

aus, die patriarchal bis misogyn waren.32 

Sufische Lehrmethoden und deren Gender-Verhältnisse 

Die Grundlage des Sufismus (taṣawwuf), die islamische Mystik, ist das Streben nach einem 

unmittelbaren Erleben Gottes und darin nach einer Transformation des menschlichen 

Bewusstseins und Wesens. Zu diesem Zwecke haben Sufis über die Jahrhunderte eine Vielzahl 

von Methoden und Techniken spiritueller Übung und Erziehung entwickelt. Das Fundament 

dieser weltanschaulichen Transformation sei aber die Beziehung zwischen Schüler/Schülerin 

und Lehrer/Lehrerin (šayḫ/a), sowie im Weiteren mit der Gemeinschaft um die/den jeweilige/n 

Lehrer/Lehrerin, deren/dessen Legitimität von gesellschaftlich weitreichender Akzeptanz 

getragen wird.33 

Insbesondere in der Frühzeit des Sufismus bestanden diese Gemeinschaften um individuelle 

Lehrer und Lehrerinnen. Im 12. Jahrhundert organisierten sich Sufis aber zunehmend in 

„Wegen“ (sg. ṭarīqa), also Strukturen, in denen Methoden der Lehre, der Praxis und der 

gemeinschaftlichen Organisation weitergegeben und kultiviert wurden. Durch die 

Angliederung (silsila) an sufische Gründerfiguren - und über diese an den Propheten 

Muḥammad - wurde eine unmittelbare Erfahrung des Göttlichen versprochen. Dabei wurde die 

Anleitung durch einen solchen Lehrer oder eine solche Lehrerin zumeist als eine Notwendigkeit 

vorausgesetzt, da er oder sie eben als in der spirituellen Genealogie der „Gottesfreunde“ 

(aulīya) stehend verstanden wurden. Diese spirituellen Führer und Führerinnen (muršid/a) 

hätten, unter Anleitung ihrer Lehrer und Lehrerinnen, die nötige spirituelle Transformation 

bereits selbst durchlaufen, um so die Schülern und Schülerinnen in der Erziehung ihres Selbst 

(nafs) zu führen. Der Schüler oder die Schülerin müsse dafür dem šayḫ oder der šayḫa aber sein 

bzw. ihr kompromissloses Vertrauen entgegenbringen. Die Bereitschaft zu einem solchen 

umfassenden Gehorsam wird durch das Leisten eines Treueschwurs (bay’a) bezeugt. Dieser 

würde erst die Initiation in die ṭarīqa, und somit die Eingliederung an die spezifischen Wissens- 

und Praxisformen ermöglichen. Somit wären sufische Wege, legitimiert durch die jeweilige 

silsila, als machtvolle Traditionen muslimischen Wissens und Praxis, wie auch als 

gemeinschaftliche Organisationsstrukturen zu bezeichnen.34 Die silsila-Struktur meint in Folge 

                                                           

32 Shaikh, al-Insān, passim. 
33 Alexander Kynsh, Sufism. A New History of Islamic Mysticism. Princeton, Oxford 2017, 60f. 
34 vgl. Nile Green, Sufism: A Global History. West-Sussex 2012, 8f. John Voll, Sufism, passim.  
 



 

 

also ein Jahrhunderte umspannendes Netzwerk spiritueller Beziehungen, und somit eine 

Eingliederung in eine spirituelle Familienstruktur, wie es der Islam mit dem Konzept der umma 

grundsätzlich schon vorlegt.35  

Durch die silsila wird in einer rückwärts gewandten Rekonstruktion Autorität und Legitimation 

für die Gegenwart hergestellt. Entscheidend für diese Autorität sowie für das Ansehen eines 

Sufi-Lehrers oder einer Sufi-Lehrerin ist oft die Zahl, vor allem aber die Bedeutung früherer 

Meister und - zumindest in der offiziell Darstellung - seltener angeführten Meisterinnen der 

jeweiligen Traditionslinie. Es ist nicht die Vater-Sohn-Linie in dem durch silsila begründeten 

System entscheidend, sondern die Verbindung von Meister oder Meisterin und Schüler oder 

Schülerin. Dennoch wird die genealogische Abstammung - insbesondere wenn dadurch eine 

Abstammung von der Familie des Propheten36  hergestellt werden könne -oft durchaus als 

autoritativ verstanden. Eine solche genealogische prestigehafte Abstammung wird auch oft 

hervorgehoben, oder gar kreativ ausgelegt bzw. „ausgebessert“ werden. Deshalb besteht im 

Sufismus ein ambiges Spannungsverhältnis zwischen dem Abstammungsprinzip der 

Patrilinearität oder dem Prinzip der Ausbildung durch Lehre, Initiation, sowie der erteilten 

Erlaubnis (iğāza) zur Fortführung der Lehre und somit der silsila.37 

Das silsila-Prinzip im interreligiösen Vergleich 

Im Sinne der sufischen spirituellen Verbindungslinie soll für das Folgende das silsila-Prinzip 

als ein Code-Wort für alternative soziale Systeme vorgeschlagen werden, das auch jenseits 

islamischer Gesellschaften, und somit auch auf anderen Weltreligionen in ähnlicher Weise 

anzuwenden wäre. Das Judentum kennt den Rabbi als Lehrer. Im Christentum gibt es sehr 

vielfältige Formen spiritueller Lehrer-Schüler-Verhältnisse: Vom Taufpaten als „pater 

spiritualis“ über klösterliche Bindungen spiritueller Lehre bis hin zur „apostolischen 

Sukzession“ der Bischöfe, die als Vermittler von Glaubens- und Weihetradition als Wahrer des 

rechten Lehrguts zurück bis zu den Aposteln gedacht werden. Der Guru im Hinduismus, 

Buddhismus und Sikhismus gehört sicher ebenso zum Typus des religiösen Lehrers, der sakrale 

Traditionen an seine Schüler weitervermittelt. Vielleicht besteht die Gefahr, den Begriff silsila 

zu überdehnen, wenn man ihn so weit fasst. Aber als ein sozialhistorisches Grundmuster, das 

                                                           

35 vgl. Koran 33:6,40. 
36 Wobei hierbei zunächst die agnatische Linie über ʿAlī b. Abī Ṭālib betont wird, aber die direkte genealogische 

Abstammung ja eigentlich über dessen Frau Fāṭimah, der einzig überlebenden Tochter des Propheten, gehe, die 

aber kurz nach ihrem Vater verstarb. 
37 Jonathan Brack, Was Ede Bali a Wafā’ī Shaykh? Sufis, Sayyids and  Genealogical Creativity in the Early 

Ottoman World, in:A.C.S Paecock/ Sara Nur Yıldız (Hgg.), Islamic Literature and Intellectual Life in 

Fourteenth- and Fifteenth-Century Anatolia. Würzburg 2016 (Istanbuler Texte und Studien 34), 333-360. 



 

 

mit der Patrilinearität konkurriert bzw. eine Alternative im Sinne einer spirituellen 

Verwandtschaft darstellt, wird man diese verschiedenen Formen spiritueller Lehrerschaft wohl 

verstehen dürfen.  

Spirituelle Beziehungen auf der Basis von Lehre spielen innerhalb der von den großen 

Weltreligionen geprägten Kulturräume dabei aber eine unterschiedlich stark prägende Rolle. 

Lateineuropa als die seit dem Mittelalter von der Westkirche beeinflusste Großregion war sehr 

stark von solchen sozio-kulturellen Strukturen beeinflusst. Innerhalb von Lateineuropa 

entfalteten sie sich wiederum seit der Reformation in den evangelischen Ländern stärker als in 

den katholischen. Das lässt sich etwa im Bereich des Schulwesens verfolgen. Die 

Scholarisierung erfasste die ersteren stärker als die letzteren. In der Regel finden solche 

Entwicklungen in unterschiedlich stark ausgeprägtem Individualismus eine Entsprechung. Die 

von spezifischen Strukturen der Ostkirche beeinflussten beeinflussten Regionen des 

Balkanraums nahmen eine andere Entwicklung. 

Auch wenn innerhalb des islamisch geprägten Kulturraums die Patrilinearität und die 

Verbreitung der bint ʿamm-Ehe ein bestimmender Indikator darstellen, ist mit den silsila-

Strukturen ein Alternativmodell der Familienzugehörigkeit gegeben. In der Ausbreitung des 

Islams charakterisiert das bint ʿamm-Heiratsmuster zunächst jene Kerngebiete, die bis in die 

Zeit des Kalifats der Abbasiden erschlossen wurden: Über diese Kernregionen hinausgehend 

hat jedoch vielfach das Sufitum die weitere Verbreitung des Islam maßgeblich bestimmt – und 

mit ihm Sozialformen der silsila. Die von den Sufi ṭarīqa-Gemeinschaften entwickelten 

Sozialformen wirkten aber auch in den alten Kernregionen als wesentliche 

Gesellschaftsmodelle und beeinflussten die Ausformungen islamischer Weltanschauung 

nachhaltig. Der Sufismus strahlte dabei über populäre Modelle der spirituellen 

Lebensausrichtung immer schon auch über seine initiierten Anhänger und Anhängerinnen aus 

und beeinflusste Verhaltensweisen, Ideale der Weltanschauung, ethische Verpflichtungen, 

sowie Formen des Denkens weiter Bevölkerungsschichten.38 

Die sufischen ṭarīqa-Gemeinschaftsformen sind dabei in ihren Grundstrukturen deutlich von 

den christlich-europäischen zu unterscheiden. Insbesondere frühe Sufis propagierten zwar 

immer wieder eine streng asketische und zölibatere Lebenshaltung, diese wurden aber in 

Bezugnahme auf den Koran und das prophetische Vorbild zunehmend und mehrheitlich von 

                                                           

38 Alexandre Papas, Toward a New History of Sufism: The Turkish Case. History of Religions 46,1 (2006), 81-

90, 86. 
 



 

 

Sufis abgelehnt, und die spirituelle Wichtigkeit der Sexualität, der Ehe und der Familie betont.39 

Eine vom Lehrer oder der Lehrerin bestimmte bzw. legitimierte Ehepartnerwahl wäre dabei ein 

weiteres Charakteristikum des spezifischen sozialen Muster des „Sufi-Islams“ mit seiner 

starken Betonung auf das Spirituelle fokussierten Sozialbeziehungen, die im gesamten 

islamischen Kulturraum zu finden sei, dabei mit anderen Gesellschaftsstrukturen in Interaktion 

stehe und auch konkurriere. 

Patrilineare Strukturen am Balkan 

Der Balkanraum ist innerhalb des Kontinents Europa jene Region, die am stärksten von 

Patrilinearität geprägt ist. 40  Dieses Grundmuster des Verwandtschaftssystems reicht hier 

historisch sehr weit zurück – und wirkt sehr intensiv bis in die Gegenwart. Alle einleitend 

zitierten Facetten - über Patrilokalität als Residenzregel, Patrizentrismus in der 

Haushaltsführung bis zu männerrechtlichem Erbe und geschlechtsspezifisch stark polarisierten 

Geschlechterrollen - lassen sich in der Sozialgeschichte der Balkangesellschaften immer wieder 

vorfinden. In diesem Sinne ist Südosteuropa ein Kulturraum der Väter und Vorväter, weniger 

einer der Lehrer oder gar Lehrerinnen, die über Linien der spirituellen Bindung Lehrgut an die 

folgenden Generationen weitergeben. Insofern erscheint diese Großregion sehr geeignet, um 

hier dem Spannungsfeld zwischen Patrilinearität und silsila beispielhaft nachzugehen. 

Patrilinearität auf dem Balkan kann sich in einer Vielfalt sozialer Phänomene ausdrücken. Sie 

kann hier Ahnenkult wie Blutrache bedeuten, Irrelevanz weiblicher Verwandtschaft genauso 

Rechtlosigkeit von Frauen, Ausschluss von Ehefrauen und Töchtern von Erbe und Eigentum 

und damit Beschränkung der Besitzweitergabe auf die männliche Nachkommenschaft. Solche 

Faktoren haben gravierende Auswirkungen auf die Familienformen. Ebenso beeinflussen sie 

die gesamte Gesellschaftsstruktur.41 

Bei einem Vergleich, der von religiösen Faktoren sozialer Phänomene ausgeht, kommt wohl 

dem Ahnenkult besondere Bedeutung zu. Er reicht im Balkanraum weit vor die Zeiten 

                                                           

39 Reza Hajatpour, Sufismus und Theologie. Grenze und Grenzüberschreitung in der islamischen 

Glaubensdeutung. Freiburg, München 2017 (Welt der Philosophie 17), 39f, 70ff. 
40 Karl Kaser, Hirten, Kämpfer, Stammeshelden: Ursprünge und Gegenwart des balkanischen Patriarchats. Wien, 

Köln, Weimar 1992, vor allem 272-287. 
41 Kaser, Familie und Verwandtschaft, 167. 

All diese Aspekte patrilinearer Praktiken, die wohl in sehr ähnlicher Weise in vorislamischem Kontext auf der 

arabischen Halbinsel existiert hatten, verurteilt der Koran aufs Schärfste und ersetzt diese durch 

gesellschaftsrechtliche Grundlagen, die auch der Hadith weiter bestätigt. vgl. Koran: 2:178,241; 4:passim;  5:45; 

9:71-72;17:31,33; 33:35; 65:1-6; u.a. Entgegen diesen koranischen Impulsen bestehen patrilineare und 

patrizentrische Strukturen in der weiteren Praxis, in verschiedenen Formen in muslimisch dominierten 

Gesellschaften fort. 
 



 

 

islamischer Herrschaft im Osmanischen Reich zurück, ebenso bis weit vor die 

Christianisierung. Islam und Christentum sind, bei Beachtung der bereits diskutierten 

islamischen genealogischen Dimensionen, beide keine Ahnenkultreligionen. Trotzdem haben 

beide Rahmenbedingungen geschaffen, unter denen Ahnenkult im Balkan bis in die Gegenwart 

weiterwirkt. Es ist dies innerhalb des Kontinents Europa eine einmalige Situation.  

Der christliche Rahmen des Ahnenkults in Südosteuropa ist das sogenannte 

„Hauspatronsfest.“42 Am Festtag eines bestimmten christlichen Heiligen, der als Schutzpatron 

eines Abstammungsverbands in männlicher Linie verehrt wird, findet im Kreis patrilinearer 

Verwandter eine große Feier statt – und zwar zuhause, nicht in der Kirche. Die Verehrung des 

Hauspatrons wird jeweils vom Vater auf seine Söhne übertragen. Töchter können diese 

Kultform nicht weitergeben. Der Festtag des Hauspatrons wird Krasna Slava genannt. Neben 

vielen anderen Ritualen wird an diesem Tag die „Slavakerze“ entzündet und für die Vorväter 

der Hausgemeinschaft gebetet. Wenn der Mannesstamm des Geschlechts ausgestorben ist, dann 

heißt es, dass die Slavakerze verlöscht ist. „Deine Slavakerze soll verlöschen!“ ist eine der 

schlimmsten Verfluchungen, die man einem Mann gegenüber aussprechen kann. Das Interesse 

an männlichen Nachkommen ist in Regionen Südosteuropas, in denen das Hauspatronsfest 

gefeiert wird, besonders hoch. Gesellschaften mit patrilinearen Abstammungsverbänden sind 

immer an Söhnegeburten sehr interessiert. Für Ahnenkultgesellschaften gilt dies in besonderem 

Maß.  

In seiner Verbreitung ist die Feier des Hauspatronsfests in Südosteuropa nicht an ein 

bestimmtes ethnisches Gebiet, nicht an spezifische Sprachregionen und bezeichnenderweise 

auch nicht an bestimmte religiöse Gruppierungen gebunden. Das Zentrum dieses 

Verbreitungsgebiets liegt in Serbien. Darüber hinaus wird das Fest in anderen von Serben  und 

Serbinnen bewohnten Gebieten gefeiert, vor allem in Bosnien, in der Herzegowina und 

Kroatien. Auch viele katholische bzw. kroatische Familien feierten es bis etwa zur Mitte des 

19. Jahrhunderts. Die in der Region wirkenden Franziskaner versuchten, die Feier des Festes 

unter Katholiken und Katholikinnen zu verhindern. Es wird vermutet, dass die Slava in Bosnien 

in älterer Zeit auch von muslimischen Familien gefeiert wurde. Ein Fest, das hier zur Zeit der 

Zwetschgenernte stattfindet, soll auf das Hauspatronsfest zurückgehen. Gebiete, in denen 

verchristlichte Formen des Ahnenkults in Form der Hauspatronsfeier begangen wurden, waren 

                                                           

42 Eugene Hammel, Alternative social structures and ritual relations in the Balkans. Englewood Cliffs, N.J. 1968. 
 



 

 

weiters Montenegro, verschiedene Stammesgebiete in Nordalbanien sowie einzelne Regionen 

in Nordmakedonien, Bulgarien und Nordgriechenland.43 

In einer gewisser Parallelität sind die im Sufismus zentralen Besuche von Gräbern verstorbener 

Sufi-Meister oder Meisterinnen und silsila-„Ahnen“ zu setzen. Von diesen Besuchen, der durch 

Gebet, rituelle Praktiken und Anrufungen erlebten Vergegenwärtigung des oder der 

Verstorbenen, erwarten man sich eine Teilhabe an der Segenskraft (baraka) der geistig-

spirituellen Linie. Gerade diese Praxis, wie auch das Feiern der Geburtstage des Propheten oder 

verstorbener Sufis (mawlīd), wird insbesondere von den gegenwärtigen Salafisten und 

Salafistinnen als eine Form des polytheistischen Personenkults kritisiert und abgelehnt. Dabei 

stehe beim Besuch der Sufi-Gräber die Persönlichkeit der verstorbenen Sufis jedoch nur 

oberflächlich im Vordergrund. Zentral wirke hingegen das Erleben der Gemeinschaft, sowie 

die Eingliederung in die spirituelle Verwandtschaft der silsila.44 

In strukturell ähnlicher, aber inhaltlicher doch sehr unterschiedlicher Weise, wäre der 

wesentliche Inhalt des Slava-Fests nicht die Feier des christlichen Heiligen, an dem es begangen 

wird, sondern das rituelle Gedenken der Ahnen. Die Ahnen, derer gedacht werden soll, meinen 

hier aber stets die genealogischen Vorfahren in männlicher Linie, und nicht die spirituelle 

Übertragungslinie sowie die auf alle Besuchenden ausströmende Segenskraft der geistigen 

Lehrer und Lehrerinnen.  

Häusliche Ahnenverzeichnisse, in die die verstorbenen Männer eingetragen werden, bilden die 

schriftliche Grundlage des Gedenkens der Ahnen des Slava-Festes. Sie werden Čitula genannt. 

Seit dem Spätmittelalter sind solche Verzeichnisse vereinzelt überliefert. Als mündliche 

Überlieferung reichen sie aber zweifellos viel weiter zurück. Im Zuge der Christianisierung der 

Balkanvölker sind offenbar christliche Heilige an die Stelle vorchristlicher Ahnen der 

Abstammungsverbände getreten. Bestimmte Formen des Ahnenkults haben wohl slawische 

Zuwanderergruppen im Frühmittelalter in den Balkanraum mitgebracht. Ahnenriten unter der 

Bezeichnung Dzjady, Slava und Zaduschnitzy sind in vielen altlsawischen Siedlungsgebieten 

bis nach Weißrussland hin verbreitet, 45  aber eine auf slawische Zuwanderer beschränkte 

Erklärung der Wurzeln des Slava-Fests greift sicher zu kurz. Geht man von soziökonomischen 

Wurzeln patrilinear strukturierter Abstammungsverbände im Pastoralismus Südosteuropas aus, 

so sind auch andere ethnische Herkunftslinien zu berücksichtigen – zurück bis zu frühen 

                                                           

43 Kaser, Hirten, Helden, Stammeskämpfer, 260. 
44 Voll, Sufism. und Cecile Endresen, Islam und religiöse Autorität im heutigen Albanien, Südosteuropa 

Mitteilungen 1 (2017), 60-69. 63, 66. 
45 Olga Scharaja, Der Ahnenkult und die patrilineare komplexe Familie in Osteuropa: historische und kulturelle 

Kontexte. Minsk 2009. 



 

 

illyrischen Gesellschaftssystemen. Bezeichnend erscheint, dass sich Patrilinearität bis in die 

Gegenwart besonders stabil in Nordalbanien erhalten hat, einem Gebiet, das auch nie 

durchgehend islamisiert wurde. 

Mit der genealogischen Abstammungslinie konkurrierend begegnet im Balkanraum ein 

weiteres Strukturelement der spirituellen Verwandtschaft – nämlich die christliche Patenschaft 

als wesentliches Element sozialer Beziehungen. Patenschaft wird durch das Sakrament der 

Taufe begründet, das allen christlichen Konfessionen gemeinsam ist.46 Ihrer Wurzel nach hat 

Patenschaft mit Lehre zu tun – nämlich der Belehrung der Täuflinge vor der Spendung des 

Taufsakraments. Durch die Verdrängung der Erwachsenentaufe durch die Kindertaufe trat 

dieser Charakter der Taufvorbereitung durch Lehre in den Hintergrund. Die Taufpatenschaft 

wurde aber weiterhin als eine rituelle Handlung angesehen, die spirituelle Verwandtschaft 

begründete. In Südosteuropa ist diese Form der sozialen Beziehung durch Taufverwandtschaft 

besonders lange und besonders stark erhalten geblieben. 47  Es entwickelte sich hier die 

Tradition, Taufpaten und Taufpatinnen immer wieder aus dem gleichen Abstammungsverband 

zu wählen, mit dem man nicht blutsverwandt war. Dadurch kam eine Allianzbeziehung 

zustande. Solche Strategien der Allianzbildung lassen sich in den pastoralen Gesellschaften des  

Balkanraums immer wieder beobachten. Sie waren unter den prekären Verhältnissen der 

Schafweidewirtschaft vielfach eine Überlebenssicherung - etwa zwischen nomadischen Hirten 

und sesshaften Weidebesitzern. Spirituelle Verwandtschaft, wie sie durch christliche 

Patenschaft vermittelt wurde, vermochte hier nicht der Patrilinearität entgegenzuwirken – im 

Gegenteil: Sie verstärkte sie noch. Inwieweit Netzwerke der spirituellen Verwandtschaft in 

Distanzierung von der patrilinearen Grundstruktur im Sinne des silsila-Prinzips gewirkt haben 

könnten, ist noch in größerem Detail zu untersuchen. 

Taufpatenschaft als Element der Allianzbildung fand in den traditionalen 

Stammesgesellschaften des Balkanraums häufig eine Fortsetzung in Verbindungen durch 

Trauzeugenschaft. Auch in diesem Fall stiftete das christliche Sakrament zwar soziale 

Beziehung – aber nicht im Sinne eines der Patrilinearität entgegenwirkenden Prinzips. Die 

Funktion der Allianzbildung zwischen patrilinearen Abstammungsverbänden lässt sich auch in 

anderen rituellen Praktiken der Stiftung von sozialen Beziehungen in dieser Region beobachten 

– etwa durch die Institution der Haarschneidepatenschaft beim ersten Haarschnitt von Knaben. 

                                                           

46 Arnold Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, Darmstadt 1997, 463-476. 
47 Kaser, Familie und Verwandtschaft, 257-263; Michael Mitterauer, Geistliche Verwandtschaft im Kontext 

mittelalterlicher Verwandtschaftssysteme, in: Karl Heinz Spieß (Hg.), Die Familie in der Gesellschaft des 

Mittelalters (Vorträge und Forschungen 71), Ostfildern 2009, 171-194 = derselbe, Historische 

Verwandtschaftsforschung, 27-50. 



 

 

Ähnliches gilt für die Strategie der Milchverwandtschaft. Bei ihr handelt es sich nicht um 

geistliche Verwandtschaft im Sinne der silsila. Dass Kinder, die durch dieselbe Frau gestillt 

worden waren, lebenslänglich als untereinander verwandt angesehen wurden, kann man als 

„künstliche Verwandtschaft“ einstufen, aber nicht als „spirituelle Verwandtschaft“. Im ganzen 

„Orient“ ist diese Institution stark verbreitet gewesen - durchaus auch in christlichen 

Gemeinschaften. Vor allem in Heiratsverboten unter Milchverwandten kommt sie zum 

Ausdruck. 48  Im Balkanraum waren solche Formen von künstlicher Verwandtschaft durch 

gemeinsames Stillen besonders in der muslimischen Bevölkerung verbreitet.49 Sie begünstigten 

Allianzbildungen auf gleicher gesellschaftlicher Ebene. Sie waren aber auch dazu geeignet, 

tiefer stehende soziale Gruppen mit höher gestellten Familien in Beziehung zu bringen. 

Allerdings waren auch sie nicht geeignet, Gegenstrukturen gegen dominante Prinzipien der 

Patrilinearität entstehen zu lassen. 

Der Islam am Balkan 

In den islamisch geprägten Kulturraum wurde Südosteuropa erst relativ spät einbezogen – und 

zwar durch herrschaftliche Integration in das Osmanische Reich im Verlauf des 14. 

Jahrhunderts. Dominant waren hier bis dahin byzantinisch-christliche Gesellschaftsstrukturen. 

Sie lebten auch unter osmanischer Herrschaft weiter und blieben in den meisten Staaten der 

Region bis in die Gegenwart hin vorherrschend. Der Prozess der Islamisierung verlief zwar 

verhältnismäßig langsam und unregelmäßig, erlangten aber vor allem durch Sufi-Netzwerke 

starke Präsenz. Die Säkularisierungs- und Modernisierungsprozesse innerhalb des 

Osmanischen Reiches bereits im 19. Jahrhundert transformierten die Struktur auch der Sufi-

Gemeinschaften und -organisation. 50  Die kommunistisch-atheistischen Regime des 20. 

Jahrhunderts schließlich schränkten das religiöse Leben des Balkans stark ein und erodierten es 

weitgehend. Hinsichtlich des Islam bildeten sich dann aber zwei Haupttendenzen nach der 

religiösen Wiederbelebung beginnend mit den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts heraus. Das ist 

zum einen der „traditionelle“, regional-kulturell geprägte Islam, der auch zentral die Formen 

des Sufismus beinhaltet. Zum anderen ist es aber der dekulturalisierte, globale, neo-

fundamentale Salafismus, der sich in Konkurrenz zu den traditionellen Formen und 

insbesondere zum Sufismus positioniert. Der Salafismus, der in sich natürlich auch ein 

vielgestaltiges, heterogenes Phänomen ist, ist für diesen Artikel auch in spezifischer Hinsicht 

                                                           

48 Peter Parkes, Milk Kinship in Islam, Social Anthropology 13 (2005), 307-329. 
49 vgl. Koran 4:23. 
50 Silverstein, Sufism and Governmentality, passim. 
 



 

 

interessant, da er zu Gunsten der ersten drei Generationen des Islam (salaf), das kultur-religiöse 

„Erbe“ religiös-gesellschaftlicher islamischer Kultur nach den Generationen der salaf als 

Verfälschung verwerfe.51 

Ganz anders verlief vom 14. Jahrhundert an der Prozess der Islamisierung des Balkanraums, 

bei dem die Tolerierung aber auch die Übernahme lokaler Gebräuche und Rituale grundsätzlich 

kein Hindernis bedeuteten. In diesem Prozess lassen sich aus sozialhistorische Perspektive zwei 

Entwicklungsrichtungen erkennen, die man – stark vereinfachend – als „Islamisierung von 

oben“ und als „Islamisierung von untern“ charakterisieren könnte. Für die „Islamisierung von 

oben“ könnte man als Ausgangspunkt die Verlegung der Sultansresidenz von Bursa nach 

Adrianopel im Jahre 1365 ansehen. Auf sie folgte die Errichtung militärischer Garnisonen und 

administrativer Einrichtungen in den sukzessive unterworfenen Balkanreichen. Der 

Religionszugehörigkeit des Reichsoberhaupts entsprechend wurden diese Prozesse dominant 

von Sunniten getragen. Das Osmanische Großreich war über lange Zeit ein stark zentralisiertes 

Herrschaftsgebilde. Dementsprechend erfolgte die „Islamisierung von oben“ von den größeren 

Städten ausgehend. Sie wurde nicht – wie gleichzeitig in manchen christlichen Reichen Europas 

– durch Zwangsmissionierung betrieben. Anreiz zum Übertritt zum Islam boten bestimmte 

Privilegien, die der muslimischen Bevölkerung vorbehalten waren – etwa das Recht, Waffen 

zu tragen oder Steuerbegünstigungen. 52  Im Verlauf eines halben Jahrtausends islamischer 

Herrschaft erreichte diese „Islamisierung von oben“ weite Bevölkerungskreise. 

Der elitären „Islamisierung von oben“ könnte man eine „Islamisierung von unten“ 

gegenüberstellen. Sie wurde entscheidend von islamischen Derwischen53 getragen. Religiös 

engagierte Persönlichkeiten trugen dazu bei, dass sich islamische Glaubensüberzeugungen und 

Rituale auf allen Ebenen der Gesellschaft verbreiteten. Große Derwisch-Gemeinschaften 

unterschiedlicher Orientierung, vor allem aber die Bektaşiyye, wurden seit dem Beginn der 

osmanischen Herrschaft in Südosteuropa im Spätmittelalter aktiv. Sie hatten ähnliche 

überregionale Ausstrahlung wie die gleichzeitig wirkenden Ordensgemeinschaften der 

katholischen Kirche, von denen sie sich vor allem aber in Hinsicht der klösterlich-zölibatären 

                                                           

51 Endresen nach Oliver Roy, Religiöse Autorität, passim. 
52 Wobei anzumerken ist, dass die „Almosenspende“ (zakāt) und somit eine unumstößliche Form der Steuer einer 

der Grundpfeiler für Muslime und Musliminnen darstellt. Eine oftmalige Darstellung, dass die von der nicht-

muslimischen Bevölkerung zu entrichtende Schutzsteuer (ğizya) einer Steuerfreiheit der Muslime und 

Musliminnen entgegenstehe, ist als eine Verzerrung der Verhältnisse zu verwerfen. 
53 Der Derwisch ist eine ursprünglich persische Bezeichnung für einen Sufi, und wird im Balkan präferiert benutzt. 

Shahab Ahmed argumentiert den Balkan-to-Bengal complex als die adäquate Bezeichnung der  „Islamischen Welt“ 

vom 13.-19. Jahrhundert. Sufismus und persische poetisch-mystische Literatur prägten diesen Kulturkomplex 

maßgeblich. Ahmed, What is Islam?, passim. 



 

 

Strukturen unterschieden. Auch vom byzantinisch-orthodoxen Mönchtum unterschieden sie 

sich diesbezüglich. Diese Sufi-Gemeinschaften hatten in den Kernterritorien des islamischen 

Kulturraums schon eine weit zurückreichende Geschichte. Viele der im Balkan aktiv 

werdenden Derwische kamen aus schiitischen Traditionen, waren allerdings nicht auf solche 

Herkunftslinien beschränkt bzw. zeigten eine gewisse fließende Relativität in der Bezugnahme 

zu den schiitischen Imamen in der eigenen silsila je nachpolitischem Klima. Im Weiteren traten 

sie im Balkanraum hinsichtlich verschiedenster Kulturpraktiken mit den hier lebenden Christen 

und Christinnen in Austausch. Für die südosteuropäischen Religionsverhältnisse ist seit alters 

generell ein starker Synkretismus charakteristisch. Man übernahm Wallfahrtsorte, lokal 

verehrte Heilige und verschiedene magische Praktiken der Naturbewältigung – primär im 

ländlichen Bereich. Die Sufi-Gemeinschaften bewiesen diesbezüglich eine große Offenheit. 

Insbesondere die Bektaschi-Derwische hätten vorchristliches, wie schon vorher alttürkisches 

schamanistisches Brauchtum aufgenommen. Es bestand diesbezüglich ebenso Bereitschaft zur 

Übernahme christlicher Rituale. 54  Inwieweit die Bektaschis nun regionale ritualisierte 

Praktiken wie die Haarschneidepatenschaft beeinflusst haben könnten, muss weiter untersucht 

werden. Jedenfalls soll bereits der Gründer der Bektaşiyye, Hacı Bektaş Veli (gest. 1270), dem 

Initiierten rituell das Haupthaar geschnitten (traş etti/ terā etti) haben, was aber generell auch 

ein Standardritual vor allem in indo-persischen Sufismus dargestellt haben soll.55 

Fragt man nach Einflüssen der Islamisierung auf die im Balkanraum seit alters so stark 

verbreiteten Verwandtschaftssysteme der Patrilinearität – und damit zusammenhängend auf 

Patrilokalität, Patrizentrismus und Patriarchalismus – so lässt sich keine einheitliche Aussage 

machen. Die Annahme, „islamische Patrilinearität“, wie sie seit den Anfängen der 

Religionsgemeinschaft in arabischen Stammesgesellschaften vermutet wird, hätte sich in 

Südosteuropa in Verbindung mit den hier überlieferten Traditionen der Patrilinearität einfach 

verstärkt, wäre wohl zu simpel. Die „Islamisierung von oben“ etwa verlief im Osmanischen 

Reich parallel zur Einrichtung von Dienstlehen, dem sogenannten „Timar-System“. Die 

Dienstlehen der osmanischen Amtsträger waren allerdings nicht erblich. Es kam durch sie zu 

keiner Verstärkung von Patrilinien in den Oberschichten des Reichs. Ein Erbadel, wie er zur 

gleichen Zeit in den europäischen Reichen herrschte, kam durch die osmanische 

Verwaltunsgsorganisation nicht zustande. Die „Islamisierung von unten“, die eben wesentlich 

von Sufis mitgetragen wurde, führte zusätzlich zur Entstehung großer und weitreichender 

                                                           

54 Alexander Knysh,  Islamic Mysticism. A Short History. Leiden, Bosten  2010, 266f, 270f, 277ff, passim; 

Thierry Zarcone, Bektaşiyye, Encyclopedia of Islam 3, Leiden 2016, 21-30, 22. 
55 Zarcone, Bektaşiyye, 26. 



 

 

ṭarīqa-Gemeinschaftsstrukturen. Auch diese Sozialformen waren ja nicht unbedingt nach dem 

Abstammungsprinzipien organisiert. Beide Entwicklungslinien der Islamisierung in 

Südosteuropa enthielten also Elemente, die patrilinearen, patrilokalen und patrizentrischen 

Gesellschaftsstrukturen herausforderten. Fraglich bleibt, ob die patrilinearen Traditionen in 

manchen Regionen des Balkanraums so stark waren, dass sie sich gegenüber der in Hinsicht 

auf die Patrilinearität ambigen silsila-Organisation resistent verhielten, oder diese sogar 

patrilinear beeinflussten. Eine interne Dialektik sufischer Interpretation hinsichtlich 

patrilinearer Abstammung ist aber wohl als ausschlaggebender Grund der jeweiligen 

Manifestation zu sehen. Dies soll anhand des Beispiel der Bektaschi-Sufis näher illustriert 

werden. 

Geschichte und patrilineare Spannungsfelder der Bektaşiyye 

Die Bektaşiyye hat, bedingt durch ihr komplexes und dynamisches Naheverhältnis zu 

revolutionären Bewegungen, militärische Eliteeinheiten, herrschenden Autoritäten, sowie 

durch ihre oft unkonventionell-synkretistischen Praxis- und Glaubensformen eine bewegte 

Geschichte durchlebt. Im sechzehnten Jahrhundert kam es zusätzlich zu einer internen Spaltung 

der Führung, die für die hier geführte Diskussion von großer Bedeutung war. Der çelebi-Zweig, 

behauptete Autorität durch eine direkte genealogische Abstammung von Hacı Bektaş Veli (bel 

oğulları „Söhne der Lende“). Der andere Zweig, der der unverheirateten dede (Großväter!), 

verstanden sich in spiritueller Abstammung von Hacı Bektaş Veli und Bālım Sulṭān (yol 

oğulları  „Söhne des Weges“). Grundsätzlich geht die Bektaşiyye auf Hacı Bektaş Veli (gest. 

1270) zurück, wurde aber von Bālım Sulṭān (gest. 1519), nach besonders prekären 

Verwicklungen im Osmanisch-Safavidischen Konflikt, neu positioniert und institutionalisiert. 

Die Bektaşiyye stand nun unter dem Schutz, wohl aber auch unter der Beobachtung der 

osmanischen Administration. Dabei diente die Bektaşiyye auch zunehmend als Sammelbecken 

verschiedener unkonventioneller sufischer Strömungen, gewann im Osmanischen Reich 

zunehmend an Bedeutung und etablierte vor allem vom 17. - 19. Jahrhundert zahlreiche Zentren 

(tekke) in Anatolien, den arabischen Provinzen, der Ägäis, im Balkan und bis nach Budapest. 

Dabei standen Bektaschi-Derwische in enger Verbindung mit der Eliteeinheit der Janitscharen, 

bis sie im Zuge der radikalen Militärreformen Sultan Maḥmūds II. gemeinsam mit diesen 1826 

in Ungnade fielen und vom Sultan verboten, verfolgt und offiziell den Naqschbandi-Sufis 

unterstellt wurden. In Folge traten Bektashi-Derwische in politische Opposition, unterstützen 

die Jungtürken in ihren Anfängen, unterhielten Nähe zu deutschen und französischen 

Freimaurern, und stellten sich dann zum Teil (angeführt vom damaligen çelebi) auf Seiten 

Kemal Atatürks. Doch dieser verbot 1923 die Bektaşiyye wie alle anderen „religiösen“ 



 

 

Ausdrucks- und Organisationsformen. Der dede 􏰁Ṣāliḥ􏰁 Niyāzī sah sich gezwungen die neu 

gegründete Türkei zu verlassen und etablierte 1931 in Tirana das neue Zentrum der Bektaşiyye, 

zumindest das des dede-Zweiges. Die albanische Bektaşiyye überlebte unter enormen 

Verlusten die brutale Verfolgung durch das kommunistische Hoxha Regime. Konnte sich aber 

wieder etablieren, und wird aktuell vom dedebaba Edmond Brahimaj geleitet. Daneben wurde 

in den USA ein Nebenzweig gegründet. In der Türkei werden die Bektashis aber auch 

weiterhin, wenn auch inoffiziell, vom çelebi-Zweig weitergeführt.56  

Es soll im Folgenden nun noch etwas genauer auf die Organisationsstruktur eingegangen 

werden, die das sufische Spannungsverhältnis zwischen silsila und Patrilinearität in besonders 

prägnanter Weise illustriert. Der bereits angeführten Spaltung der Bektaşiyye ging zunächst 

eine Arbeitsaufteilung voraus. Die Pflege und Durchführung der spirituellen Lehre und Praxis 

oblag den zumeist zölibatär lebenden babas („Vätern“) und dedes („Großvätern“). Der çelebi - 

also der durch die patrilineare Genealogie bestimmte Erbe der silsila - hingegen hatte vor allem 

administrative Funktionen inne. Diese Arbeitsteilung funktionierte im Großen und Ganzen 

komplementär, entfernte und verschärfte sich aber zunehmend. Im 19. und vor allem 20. 

Jahrhundert verhärtete sich diese Form der Arbeitsteilung als ein Konkurrenzverhältnis, das bis 

in die Gegenwart besteht. Der sogenannte çelebi efendi beansprucht Legitimation in der 

Führung als der direkte Nachfahre über die Sohn-Vater-Linie zu Hacı Bektaş Veli. Dies 

bestreitet aber der zölibatäre dede-Zweig und behauptet, dass auch schon Hacı Bektaş Veli gar 

keine gezeugten, sondern nur spirituell Nachkommen gehabt hätte. Der Zölibat der Bektaşiyye 

meint dabei vor allem das Aufgeben jeglichen Anspruches auf Blutsnachkommenschaft und 

damit auf eine genealogische Vererbung der spirituellen Leitungsfunktion. Die „(Groß-

)Vaterschaft“ der babas und dedes ist hier also eine spirituell-geistige. Dabei bleibt der dede-

Zweig bei seiner Ablehnung einer genealogischen Patrilinearität, letztlich doch strukturell 

patrilinear. Auch wenn Frauen gleichberechtigt initiiert werden und gleichberechtigt am Ritual, 

der Praxis und dem Gemeinschaftsleben partizipieren, sind die höheren Rangstufen - zumindest 

soweit bekannt - Männern vorbehalten. Initiierte und auch babas können verheiratet oder auch 

zölibatär leben. Der Zölibat wäre nur Voraussetzung für die höchsten Ränge der dedes und des 

                                                           

56 Knysh, Islamic Mysticism, 277ff; Zarcone, Bektaşiyye, passim. 
 



 

 

dedebabas. Die „Derwische“ bezeichnen in diesem konkreten Kontext Initiierte, die zu babas, 

also zu Nachkommen der silsila ausgebildet werden.57 

Baba Mondi 

Für die Diskussion um das ambige Spannungsverhältnis von silsila und Patrilinearität sind die 

Bektaschi also von besonderer Aussagekraft. Anhand eines Interviews58 mit dem seit 2011 

amtierenden Oberhaupt (dedebaba) der Bektaschi in Albanien, Edmond Brahimaj „Baba 

Mondi“, soll dies weiter veranschaulicht und als ein Beispiel der gegenwärtig weiterhin 

relevanten sufischen Debatte um Patrilinearität und silsila am Balkan angeführt werden. Es ist 

anzumerken, dass dieses Interview mit dem Fokus auf die spezifischen Interpretationen des 

Koran durch Baba Mondi geführt worden ist - nicht auf die Frage der Patrilinearität, der silsila 

oder der Frage der Geschlechterverhältnisse bezogen. Dennoch scheinen diese Aspekte für den 

Interviewten für das Bedeutungsfeld Sufismus und Koran wesentlich zu sein, da er sie selbst 

erwähnte, worauf im Folgenden Bezug genommen wird. 

Baba Mondi schildert zu Anfang des Gespräches die Geschichte der Bektaschi und wie es zu 

deren Zentrum in Albanien kam. Dabei betont er das Legitimationsmonopol der eigenen Linie, 

das eben durch die konsequent eingehaltene nicht-genealogische silsila-Struktur gegeben sei: 

„Von dieser Zeit bis heute, war das Bektashi Welt-Zentrum in Albanien. Während das 

vorherige Zentrum in der Türkei zu einem Museum wurde. Nur die Albaner haben die 

Bektaşiyye weitergeführt. Früher war es so, dass der Vater es dem Sohn übertragen hat, bei uns 

ist das nicht so, wir sind nicht verheiratet, wir leben im Zölibat. Die Bektaşiyye gibt es nicht in 

der Türkei, Mazedonien, Kosovo, Griechenland, so wie es ihn in Albanien gibt.“59 

Auffällig ist hier nicht nur, dass die Übergabe der Lehrautorität vom Vater auf den Sohn als 

veraltet angesehen wird, sondern impliziert auch die Aussage, dass sie versiegt sei oder zu 

degenerierten Formen an anderen Orten geführt hätte. So wird die Legitimität der eigenen Linie 

zusätzlich um eine nationale Dimension erweitert. Es gäbe  sehr wohl andere Bektaschi-

Richtungen, aber diese wären für Baba Mondi nicht legitim oder in gleicher Form authentisch 

wie die albanische Bektaşiyye. Das sei vor allem dadurch bedingt, dass sie durch die 

genealogische Weitergabe verfälscht worden sei. Um der „Gefahr“ einer solchen 

                                                           

57 Cem Kara, Grenzen überschreitende Derwische. Kulturbeziehungen des Baktshi-Ordens 1826-1925. 

Göttingen 2019, 58-66. 
58 Das Interview wurde im Zuge des Dissertationsprojektes Sufische Zugänge zum Koran in der Gegenwart von 

Y. Hentschel  am 30. August 2018 in Tirana durchgeführt. Jenes Forschungsprojekt umfasst auch Interviews mit 

Sufi-Lehrerinnen, aber aus anderen kultur-gesellschaftlichen Kontexten. Sie werden daher hier nicht weiter 

diskutiert, obwohl Gender-Fragen auch in diesen und anderen Interviews und somit in anderen soziokulturellen 

Milieus eine wichtige Rolle einnehmen. 
59 Interview Baba Mondi, Tirana, 30. August 2018. 



 

 

genealogischen Patrilinearität der Lehrautorität zu entgehen, wird der praktizierte Zölibat als 

Gegenmodell hervorgehoben. 

Wie zuvor erwähnt besteht diese Form des Zölibats aber nur für die höchsten Rangstufen des 

dede-Zweiges. Familie wird darüber hinaus nämlich als das zentrale Strukturelement der 

Bektaşiyye-Gemeinschaft verstanden. Die Bektaschi-Familienstruktur wird dabei aus der Sicht 

des Interviewpartners nicht als patrizentrisch, sondern als matrizentrisch beschrieben. Der 

Heiratsprozess selbst scheint aber patrilokal bestimmt zu sein: 

„In der Bektaşiyye respektieren wir Menschen, Familien und auch die Frau. Sie ist der Schlüssel 

der Freundschaft. Wir verdecken unsere Frauen nicht. Sie sind gleichgestellt dem Mann und wir 

beten seit 800 [Jahren] mit ihnen zusammen. Um die Familie zu bilden, kommt die Frau als 

Braut [orig. nuse], sie bildet den Mittelpunkt und schafft Ordnung.“60 

Auch wenn die Stellung der Frau in der Bektaşiyye als zentral und positiv hervorgehoben wird, 

ist die Position des Sprechers als patrizentrisch einzuordnen. Wie gesagt, die Führungsspitze 

der albanischen Bektaşiyye ist - auch wenn nicht genealogisch - so doch  strukturell patrilinear. 

Die Ehrentitel der höchsten Ämter - baba (Vater) und dede (Großvater) - begründen eine 

patrilineare und patrizentrische Symbolik in der Hierarchie der Bektaşiyye.  Im Kontrast dazu 

behauptet Baba Mondi sich hinsichtlich der Basis der Bektaşiyye Gemeinschaft - also der 

Familie - von einem Patrizentrismus zu distanzieren. Die Familie zentriere sich um die Frau. 

Die Partnerschaft soll gleichberechtigt und im gegenseitigen Respekt ausgelebt werden. Ein 

beim Interview ebenfalls anwesender Derwisch hob dies nicht nur hervor, sondern verwies auch 

auf einen Bildungsauftrag, den die babas und Derwische gerade darin einnehmen würden. Die 

Durchführung eines solchen Beziehungserziehung lässt sich nicht weiter verifizieren. In der 

Selbstdarstellung der beiden Bekatschi-Derwische wurde eine grundlegende Gleichheit der 

Geschlechter jedoch wiederholt und ausdrücklich betont. 

So verweist Baba Mondi auch auf eine geschlechtsunabhängige spirituelle Verantwortung und 

Praxis. In seinem Narrativ würden in der Bektaşiyye Männer und Frauen seit 800 Jahren - also 

seit ihren Beginn mit Hacı Bektaş Veli im 13. Jahrhundert - zusammen beten. Dies stellt er 

implizit anderen muslimischen Glaubens- und Praxisinterpretationen entgegen, die eine 

gesellschafts-religiöse Geschlechter-Segregation betreiben würden. Auch würde in der 

Bektaşiyye kein Kopftuch- oder Verhüllungsgebot für Frauen bestehen. Baba Mondi kritisiert 

damit - wohl apologetisch -, dass eine erzwungene Verschleierung der Frau der zentralen, aus 

dem Koran abgeleiteten Wichtigkeit der individuellen Charakterbildung und 

                                                           

60 Baba Mondi. 



 

 

Persönlichkeitsentwicklung des Individuums entgegenstünde: „Wir verhüllen unsere Frauen 

nicht, wir verhüllen damit nicht ihren Charakter. Du kannst sie mit allem verhüllen, aber nicht 

ihren Charakter.“61  

Dieses Zitat lässt sich zum einen als patrizentrischter Diskurs über die Rolle der Frau lesen, 

deren Entscheidung - in dem Fall, ob sie ein Kopftuch trage oder nicht - weiterhin vom Mann 

bestimmt wird. Zum anderen beinhaltet Baba Mondis Ausspruch aber eine polemische Kritik 

am angeblichen Patrizentrismus anderer Muslime. Diese würden -letztendlich vergeblich - 

versuchen, die Frau durch das Kopftuch zu unterdrücken, und damit dem islamischen Ideal der 

Gleichheit der Geschlechter widersprechen. Baba Mondi nimmt somit in seiner 

Ausdrucksweise eine zwar ambige, durchaus auch ambivalente, aber auch differenzierte 

Haltung zu Patrilinearität, silsila, zu Patrizentrismus und der Stellung der Frau ein. 

Zudem behauptet Baba Mondi ein egalitäres Menschenbild zu vertreten: „Die Bektaschi 

akzeptieren alle Menschen unabhängig von Religion, Grenzen, Nationalität, Farbe, Rasse und 

Politik, unabhängig ob Brüder oder Schwestern.“62 Auch in diesem Zitat wird die Gleichheit 

zwischen Mann und Frau betont, und darüber hinaus die silsila-ṭarīqa-Struktur als ein 

universalistisches Familiensystem konstruiert. 

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass der Islam im Allgemeinen, und dessen spezifische 

Auslegungen in soziokulturellen Kontexten, wie dem des Balkan ein zum Teil fließendes 

Spannungsverhältnis zwischen Patrilinearität, Patrizentrimus, genealogischer Abstammung 

beinhaltet. Dieses Spannungsverhältnis verdichtet sich zudem in der sufischen silsila als einer 

alternativen, spirituellen Genealogie. Auch wenn diese in den meisten Fällen patrilinear 

strukturiert ist, ist sie nicht notgedrungen patrilinear oder patrizentritisch: Sufi-Lehrerinnen 

spielen historisch und bis in die Gegenwart zentrale Rollen in der sufischen Lehre und Praxis, 

sowie deren Tradierung. Darüber hinaus ist die silsila keinesfalls zwingend genealogisch 

bestimmt. Eine genealogische Weitergabe der Lehrautorität wird oftmals kritisiert und wie in 

dem angeführten Beispiel sogar - in der für den Islam und auch den Sufismus ungewöhnlichen 

Form - eines Zölibats zu verhindern gesucht. Das hier angeführte Beispiel der ambivalenten 

Position des Baba Mondi hinsichtlich der Fragen der Geschlechterverhältnissie so wie der 

spirituellen Abstammung soll als Illustration dessen dienen. 

Es bestehen vielschichtige Interaktionen zwischen sufischen silsila-Strukturen mit regionalen 

Gepflogenheiten sowie sozial-ökonomischen Gesellschaftssystemen. Anhand des 

                                                           

61 Baba Mondi. 
62 Baba Mondi. 



 

 

Balkankontexts wurden solche Parallelen, Alternativen und Widersprüche angeführt. Dabei 

lässt sich oft nicht eindeutig feststellen, welcher dieser Aspekte dominiert. Zutreffender wäre 

eine fließende Gleichzeitigkeit und vielschichtige und auch kontrastreiche Überlappung. Durch 

die prägende Präsenz der Sufis am Balkan, sind deren spirituelle, wie auch familienstrukturellen 

Gesellschaftsformen der am Balkan dominanten Patrilinearität und dem Patrizentrismus als 

Alternativmodell gegenüberzustellen. Insbesondere die silsila als ein Verwandtschaftssystem 

spiritueller, und dabei weder zwingend patrilinearer noch genealogischer Abstammung, soll die 

Debatte um Verwandtschaftsverhältnisse am Balkan, wie auch in anderen Teilen der 

„Islamischen Welt“, erweitern. Die Vielfalt, Mehrdeutigkeit und auch Widersprüchlichkeit 

gesellschafts-religiöser Zusammenhänge soll hier nicht nur als fruchtbares Feld 

wissenschaftlicher Analyse, sondern als Ausdruck vitaler menschlicher Beziehungen und 

Organisationsformen argumentiert werden. Insbesondere hinsichtlich der Debatten um 

muslimische Geschlechterverhältnisse sei auf die differenzierten sufischen Reflexionen zu 

dieser Frage und deren vielfältige, und unterschiedlichen Realisierungsbemühungen verwiesen. 

Ein kritischer, dabei nicht-polemischer Blick auf die Quellen des Islam ergibt ein nuanciertes 

Bild der Beziehungen zwischen Frau und Mann, und zwischen Kindern und Eltern. Als ein 

abschließendes Beispiel für eine solche Sichtweise soll ʿĀ’išah, die bereits erwähnte Frau des 

Propheten Muḥammad, zitiert werden. Sie spricht über die Beziehung ihres verstorbenen 

Mannes zu seiner einzig überlebenden Tochter Fāṭima -   ʿĀ’išahs Stieftochter - in folgender 

Weise: 

„Ich habe niemanden aus Gottes Schöpfung gesehen, der dem Gesandten Gottes in Rede, 

Konversation und Gestus so ähnelte wie Fāṭima, möge Gott mit ihr zufrieden sein. Sobald der 

Prophet sie sich nähern sah, grüßte er sie, stand auf, küsste sie, nahm sie an ihrer Hand und ließ 

sie auf dem Platz niedersetzen, an dem er zuvor gesessen hatte. […] Der Prophet empfand eine 

spezielle Liebe für Fāṭima. Er sagte einst: „ […] Fāṭima ist ein Teil von mir. Was auch immer 

sie erfreut, erfreut auch mich. […].“63 

Ein solcher Bericht steht einer Argumentation hinsichtlich einer für Muslime und Musliminnen 

zur präferierenden gesellschafts-religiösen Patrilinearität bzw. Patrizentrismus deutlich 

entgegen. Solche Aussagen aus der Frühzeit des Islam haben auch das Potential gegenwärtige 

Strukturen zu überdenken. Hinsichtlich der Stellung von Männern und Vätern gibt es in der 

Entwicklung der Religionsgemeinschaft sehr unterschiedliche Lehrtraditionen. Patrilineare und 

matrilineare Symbole sind im globalgeschichtlichen Vergleich nicht zwingend alternative 

                                                           

63 in Helminski, Women of  Sufism. Übersetzt aus dem Englischen Y.H. 



 

 

Muster, sondern oft auch komplementäre. Eine solche Ambiguität der Legitimität durch 

(spirituelle) Abstammung findet man insbesondere in den silsila-Strukturen des Sufismus. So 

wurde und wird Fāṭima von vielen Sufis als der erste, dem Propheten folgende spirituelle Pol 

(qutb) der Sufi Linien gesehen.64 Sufische Traditionen bieten besondere Chancen, um den 

Anforderungen heutiger gesellschaftlicher Gegebenheiten in der persönlichen und kollektiven 

pluralistischen Lebensgestaltung gerecht zu werden. 

                                                           

64 a.a.O. 


