Judentum - Einheit trotz Vielfalt?
Teil 1

Karl E. GROZINGER

Das Judentum stellt sich dem Beobachter als eine
liberaus grosse, reiche aber zum Teil auch gegen-
sédtzliche und oft widerspriichliche Vielfalt dar,
angesichts der man von innen wie von aussen sich
die Frage stellte und heute in verschérftem Masse
wieder stellt, worin denn das einigende alle Seiten
verbindende Band besteht, das es als berechtigt
erscheinen ldsst, das Judentum als Einheit zu
verstehen. Der folgende Gang durch die jiidische
Geschichte zeigt, dass sich dieses Problem seit
allen Anfdngen stellte und welche durchaus un-
terschiedlichen Schritte man ergriffen hat, um die
Einheit liber der Differenz zu bewahren.

Halachische Auseinandersetzung und Einheit in
der Antike — und ein Seitenblick auf die Vielfalt der
Gegenwart

Ich will das Bild der Einheit, das fir viele unfraglich
erscheint, mit einem uralten Streit beginnen, der tief in
die judische Geschichte zurtickreicht. Im Talmud wird
die folgende Episode erzahilt:

»Drei Jahre stritt die Schule des Hillel mit der Schule
des Schamaj. Die einen sagten, das Recht folgt unsrer
Meinung und die andern sagten, das Recht folgt unsrer
Meinung. Da erscholl eine Stimme vom Himmel, die
rief: Diese und jene sind die Worte des lebendigen
G'ttes, aber das glltige Recht richtet sich nach der
Schule Hillels!«

Nattrlich konnte diese offenbar willkirliche Entschei-
dung des Himmels so nicht akzeptiert werden! Wenn
beides, so lautet der sofort erhobene Einwand —wenn
beides Worte G’ttes sind, weshalb richtet sich die
Halacha, also das gliltige Recht, nach der Schule Hil-
lels? Die nun folgende Antwort des Himmels ist nicht
philosophisch, sondern pragmatisch. Sie lautet: Die
Halacha richtet sich nach den Hilleliten, »weil sie ver-
traglich und bescheiden waren und neben der eigenen
Meinung auch die der anderen studierten, und deren
Meinung sogar stets zuerst anfliihrten« — eine wahrhaft
himmlische Begrindung!

Mit dieser kleinen Anekdote ist das gestellte Thema
schon in seinem Kern umrissen: Das Natiirliche ist
die Vielfalt innerhalb des Judentums, sie ist unendlich
gross und das reiche Programm der hierzulande jahrlich
veranstalteten jlidischen Kulturtage und die zahlreichen
Veranstaltungen des alltaglichen jldischen Lebens ver-
mitteln einen guten Eindruck von dieser Vielfalt. Nicht
ohne Berechtigung hért man gelegentlich die Ausserung,
dass es nicht nur das eine Judentum gebe, sondern viele
Judentiimer, aber so muss man doch anmerken: In allen
steckt dennoch das eine Wort Judentum.

Diese Vielfalt des Judentums hort, sieht und schmeckt
man, wenn man einen Gang durch die unterschiedli-

64 DAVID Nr. 119/2018

chen judischen Milieus macht. Die Gerliche der pol-
nisch-jlidischen Kiche sind ganz andere als die der
orientalischen. Die ostjlidische Klesmermusik klingt
ganz anders als die orientalisch jlidische Musik, ganz
zu schweigen von der judischen Musik des venezia-
nischen Ghettos zur Zeit der Renaissance und des
Barock, in der man eher Vivaldi, Bach und Handel mit-
klingen hort. Die Kleidung der streng frommen Juden
im Jerusalemer Stadtviertel Me’ah Sche’arim trennt
Welten von der Sportkleidung eines amerikanischen
Reformrabbiners oder gar von den judisch feministi-
schen Gemeinden Amerikas. Ganz zu schweigen von
den Fussballern des Makkabi hier in der Diaspora
oder in Israel. Angesichts dieser Vielfalt stellt sich die
brennende Frage: Was ist es, das diese kaum Uber-
schaubare Vielfalt zusammenhalt?

Man mag gegen diese Beispiele einwenden, dass die
hier genannten Unterschiede alles nur Ausserlichkeiten
seien, dass es aber in der Substanz, also in der Religi-
on oder in der Philosophie nicht solche Widersprtiche
gab — denn Religion und Philosophie waren es doch
schliesslich, die dieses Judentum zusammenhielten.
Weit gefehlt! Gerade hier, wo es um das Herz des
Judischen geht, kdnnte die Vielfalt und die Auseinan-
dersetzung kaum grosser sein.

Kehren wir zuriick zum Streit zwischen den beiden
altrabbinischen Schulen — dieser Streit wurde durch
eine Stimme vom Himmel weise entschieden und die
Einheit Uber der Auseinandersetzung war wieder her-
gestellt. Die Berufung auf den Himmel zur Bewahrung
der judischen Einheit sollte indessen nicht sehr lange
andauern. Schon der Talmud erzahlt in einer anderen,
sehr berlhmten Geschichte, dass sich die Meister im
rabbinischen Lehrhaus nicht vom Himmel dreinreden
lassen wollten. Wieder geht es um eine Auseinander-
setzung um die Halacha, also das gultige judische
Recht. Und wieder erschallt nach mehreren Wundern,
welche die eine Seite bestatigen sollten, schliesslich
eine Himmelsstimme, welche die Halacha zugunsten
der einen Seite entscheiden wollte. Jetzt aber erhob
sich der Widerspruch von Seiten der Gelehrten:

»Da stand Rabbi Jehoschua auf und sprach: »sie ist
nicht im Himmel« [Dtn 30,12]. Was heisst: sie ist nicht
im Himmel?«R. Jirmeja antwortete: »Die Tora ist bereits
vom Berge Sinai her gegeben worden [und befindet
sich demnach nicht mehr im Himmel]. Darum achten
wir auf keine himmlische Stimme, denn bereits am
Berge Sinai hast Du in die Tora geschrieben: >Nach
der Mehrheit ist zu entscheiden [Ex 23,2].««

Der Himmel ist damit ausgeschaltet. Er kann die Ein-
heit nicht verblrgen. Es ist demnach die Aufgabe der
Toragelehrten selbst, die Einheit des Judentums zu
bewahren, oder besser gesagt, sie herzustellen. Als



Leitfaden fir die Einheit des Judentums galten fortan
die Tora und ihre Auslegung. Und das heisst: Wer
immer etwas zum Judentum zu sagen hatte, musste
dies als Worte der Tora vortragen — selbst wenn er
deutlich vom Konsens abweichende Meinungen ver-
trat. Durch die formale Bindung der innerjldischen
Debatten an die Auslegung der Tora, wurde fiir lange
Zeit die Einheit des Judentums leidlich bewahrt. Die
Tora war der Zaun, welcher in der Lehrhausdebatte
die widerstrebenden Meinungen wenigstens formal
zusammenband und die Vielfalt der Differenzen in
einem formalen Ausgleich stabilisierte. Aber wie das
bei menschlichen Verhaltnissen so ist, auch dieser
Rahmen wurde eines Tages briichig. Spatestens im
Mittelalter gingen die verschiedenen Auslegungen der
Tora so weit auseinander, dass der formale Rahmen
des Diskurses nicht mehr fahig war, die Einheit wirklich
zu garantieren.

Das Mittelalter — Talmudisten, Philosophen und
Kabbalisten

Es war die mittelalterliche Philosophie, die den rab-
binischen Konsens in Theologie und Weltauffassung
als Kinderglauben abtat. Wo die rabbinische Theologie
noch unbefangen ihren G'tt in den sieben Himmeln
thronen liess, umgeben von jauchzenden Engeln, wo
die alten Prediger noch ohne Zaudern davon spra-
chen, dass dieser G’tt Ohren hat, um die Gebete und
Notschreie der Menschen zu hoéren, wo man glaubte,
dieser G'tt habe direkt zu den Menschen am Berg Sinai
und anderen Orten und Zeiten gesprochen und wo man
die Meinung vertrat, dass die Hand G’ttes machtig in
die Geschichte eingreifen kann, um sein Volk Israel
zu retten, ernteten die traditionellen Prediger Wider-
spruch. All diesen naiven altrabbinischen Auffassungen
setzten die Philosophen ein Weltbild entgegen, das die
Einheit des Judentums bedrohte.

Die Philosophen nannten G’tt nunmehr die Ursache
aller Ursachen. Der Schopfer steht jetzt am Anfang
einer endlos langen Ursachenkette von natirlichen
Ursachen, welche das Geschehen in der Welt leiten.
Dieser G'tt der Philosophen war von allen Geschopfen
uniberwindbar verschieden, so auch vom Menschen.
Dieser G’tt hatte keine Ohren, um das Gebet zu horen,
er hatte keine Augen, um das Schicksal seines Volkes
zu verfolgen, geschweige denn eine Hand, um spontan
in diese Welt einzugreifen. Die traditionelle jlidische
Religion war damit aus den Angeln gehoben. Alles soll-
te nunmehr von der menschlichen Vernunft bestimmt
werden, nicht durch die am Sinai offenbarte Tora. Die
Philosophen meinten, dass nur die jidischen Gesetze,
welche von der Vernunft bestatigt werden konnten,
wirkliche Geltung hatten. Die restlichen Gebote, die
man nicht verstand, mochte man aus Gehorsam den-
noch befolgen, aber irgendwann wirde auch hier die
Vernunft das Sagen haben.

Einen Nachhall dieser Vernunftreligion hérte man noch
im 19. Jahrhundert, man hort ihn oft bis in unsere Tage.
Zum Beispiel da, wo die judischen Speisegesetze
mit medizinisch-dietatischen Argumenten verteidigt
werden — etwa, dass das Schweinefleisch wegen der
Trichinengefahr verboten sei, der himmlische Gesetz-
geber also die »die Gesundheit und das Wohlergehen

des menschlichen Kérpers« im Auge gehabt hatte. Mit
solchen Auffassungen wurde behauptet, verpflichten-
des judisches Gesetz sei nur dort, wo dies durch die
Vernunft geboten wird. Das war der Anfang des Endes
der Halacha, wie wir dies beim heutigen Reformjuden-
tum und bei den sé&kularen Juden sehen. Die mensch-
liche Vernunft sollte Gber der Halacha stehen! Damit
war die Einheit des Judentums gefahrdet.

Die Graben wurden noch tiefer, als die Kabbalisten
auftraten und den Rationalisten gegenuber alle Gebote
als sakrosankt verteidigten, weil, so die Meinung der
Kabbalisten, man durch die penible Gebotserfillung
den Segen aus der géttlichen Welt auf den Menschen
herabzwingen kann — eine wahrhaft heilige Magie!
Ganz zu schweigen vom Glauben der Kabbala, G'tt
habe sich als eine Zehnfaltigkeit offenbart. Grésser
konnten die Differenzen kaum sein. Die Einheit des
Judentums war bedroht. Es standen sich drei einander
bek&dmpfende Richtungen gegenlber, Talmudisten,
Philosophen und Kabbalisten. Und wieder gab es auch
im Mittelalter den Versuch, die briichige Einheit des
Judentums zu retten. Auf eine Stimme vom Himmel
wollten nicht mehr alle bauen, allenfalls die Kabba-
listen, nicht aber die Talmudisten und schon gar nicht
die Philosophen. Die Einheit des Judentums musste
von den Menschen selbst gesichert werden. Und in
dieser Lage war es geradezu ein Geniestreich, dass
einige Gelehrte — mit Erfolg — die Lehre vom vierfachen
Schriftsinn erfanden. Diese Lehre besagt: G'tt und
seine Welt sind so vielfaltig und so wunderbar, dass
eine einzige Denk- und Redeweise des Menschen
nicht genug ist, um angemessen von diesem G’tt zu
sprechen. Darum verklindete die Lehre vom vierfachen
Schriftsinn: Man redet von G’tt nur angemessen, wenn
man die Tora in vierfacher Weise deutet: Zuerst nach
dem einfachen historischen Wortsinn, sodann nach
dem Verstandnis der Philosophie, zum dritten im Sinne
der rabbinischen Ethik und schliesslich im Mysteri-
ensinn der Kabbala. Jeder wird sogleich verstehen,
dass dies lauter Widerspriche sind, unuberbriickba-
re Gegensatze. Aber die neue Theorie, dass diese
unterschiedlichen Auslegungsweisen der Tora nétig
sind, um angemessen Uber G’tt zu sprechen, hat die
zerstrittenen Schulen in einer neuen sehr barocken
Einheit zusammengezwungen.

So finden wir alsbald Rabbiner, die zugleich Talmudis-
ten, Philosophen und Kabbalisten waren. Und noch
mehr: Wenn man ein traditionelles jldisches Gebet-
buch aufschlagt, das taglich im Gebet der Synagoge
verwendet wird, so wird man finden, dass in diesen
Bichern friedlich nebeneinander Texte aus allen drei
Schulen zu finden sind. Der Kompromiss, oder bes-
ser die Verklammerung der rivalisierenden Schulen
des Mittelalters, wurde zur allgemein akzeptierten
judischen Frommigkeit. Die neu gewonnene Verklam-
merung durch die Lehre vom vierfachen Schriftsinn
bewahrte die Einheit des Judentums und hat zugleich
die innere Vielfalt bereichert und bestatigt.

Die Fortsetzung dieses Artikels lesen Sie bitte in
DAVID 120, Pessach 2019.

DAVID Nr. 119/2018 65



