REPUBLIK OSTERREICH
i3 BUNDESMINISTERIUM FUR INNERES
B SICHERHEITSAKADEMIE

.SIAK-Journal — Zeitschrift fur Polizeiwissenschaft
und polizeiliche Praxis

icd

JOURNAL

ZEITSCHRIFT FUR POLIZEIWISSENSCHAFT
UND POLIZEILICHE PRAXIS

BM.| ¥ =55

Potz, Richard (2013):
Das Islamgesetz 1912 — eine
osterreichische Besonderheit

SIAK-Journal - Zeitschrift fur
Polizeiwissenschaft und polizeiliche Praxis
(1), 45-54.

doi: 10.7396/2013_1_D

Um auf diesen Artikel als Quelle zu verweisen, verwenden Sie bitte folgende Angaben:

Potz, Richard (2013). Das Islamgesetz 1912 — eine Osterreichische Besonderheit, SIAK-
Journal - Zeitschrift fur Polizeiwissenschaft und polizeiliche Praxis (1), 45-54, Online:
http://dx.doi.org/10.7396/2013_1_D.

© Bundesministerium fir Inneres — Sicherheitsakademie / Verlag NWV, 2013

Hinweis: Die gedruckte Ausgabe des Artikels ist in der Print-Version des SIAK-Journals im
Verlag NWYV (http://nwv.at) erschienen.

Online publiziert: 07-2013



1/2013

.SIAK-JOURNAL

Das Islamgesetz 1912 — eine
Osterreichische Besonderheit

Das osterreichische Islamgesetz 1912 war eine Reaktion auf die staatsrechtliche Inte-
gration Bosniens und Herzegowinas in die Habsburgermonarchie und sollte die Musli-
me im Osterreichischen Teil der Monarchie mit den Anhingern der anerkannten Kirchen
und Religionsgesellschaften gleichstellen. Die Entstehungsgeschichte dieses Gesetzes,
insbesondere die Stellungnahmen zu den Gesetzesentwiirfen zeigen eine bemerkenswert
offene und aufgeschlossene Haltung der osterreichischen Administration gegeniiber dem
Islam. Heute genieBt die Islamische Glaubensgemeinschaft auf Grund des Islamgesetzes
die Stellung einer Korperschaft des offentlichen Rechts und gehort damit in den Kreis
von Kirchen und Religionsgesellschaften, der von der Romisch-Katholischen Kirche
bis zu kleinen Gemeinschaften wie der Evangelisch-Methodistischen Kirche, insgesamt
14 religiose Gemeinschaften umfasst. Die 6ffentlich-rechtliche Stellung enthélt das Angebot
des Staates zur Kooperation, was aber auch bedeutet, dass die Religionsgemeinschaften
bereit sein miissen, die mit der Anerkennung implizit verbundenen Verfassungserwar-
tungen des Staates zu erfiillen. Sie setzt also seitens der betreffenden Religionsgemein-
schaft insbesondere voraus, dass sie mit dem gesellschaftlichen Grundkonsens liberein-
stimmt. Der Staat darf von den Religionsgemeinschaften auch Beitrdge zur Bewiltigung
der in der Gesellschaft aufbrechenden ethischen Probleme erwarten, Beitrdge im Bil-
dungs- und Erziehungsbereich, bei der Erfiillung der vielfaltigen karitativen Aufgaben
und bei der Betreuung von Menschen in spezifischen existenziellen Situationen, wie durch
Ubernahme der Kranken- und Gefangenenseelsorge. Das Islamgesetz war zweifellos ein
Meilenstein in der Geschichte des Islams in Europa, derzeit ist jedoch eine Novellierung
des nunmehr 100 Jahre alten Islamgesetzes aus vielen Griinden dringend angesagt.

1. EINLEITUNG: DAS OSTERREI-
CHISCHE RELIGIONSRECHT
UND SEINE BESONDERHEITEN
IM EUROPAISCHEN VERGLEICH

Religionsbekenntnis frei und unabhéngig
von jeder staatlichen Einwirkung zu bil-
den, zu wechseln oder aufzugeben bzw.
sich seinem Bekenntnis geméal in religio-

Das Religionsrecht der einzelnen euro-
paischen Staaten weist allgemein sowohl
Gemeinsamkeiten als auch Unterschiede
auf. Was die Gemeinsamkeiten angeht,
so gehort dazu erstens die umfassende
Gewihrleistung der individuellen Religi-
onsfreiheit. Sie umfasst die Freiheit, das

ser Hinsicht innerhalb der verfassungsge-
setzlichen Schranken betdtigen zu konnen.
So im Wesentlichen der Inhalt von Art. 9
der Europidischen Menschenrechtskon-
vention (EMRK) und praktisch aller ent-
sprechenden religionsfreiheitsrechtlichen
Gewihrleistungen der européischen Staa-

RICHARD POTZ,

Vorstand des Instituts fiir Rechts-
philosophie, Religions- und Kultur-
recht der Universitit Wien.

45




.SIAK-JOURNAL

1/2013

46

ten. Die zweite Gemeinsamkeit besteht
in der religiosen Neutralitit des Staates,
die jedoch im Einzelnen unterschiedliche
Ausprdgungen erfahrt, abhingig davon,
welche Rechtsformen fiir Religionsge-
meinschaften vorgesehen sind. Der Euro-
pdische Gerichtshof fiir Menschenrechte
(EGMR) anerkennt dies, indem er den
Staaten diesbeziiglich einen gewissen
Gestaltungsspielraum einrdumt. Die so
genannten europdischen Kooperationssys-
teme, aber auch der franzdsische und der
tiirkische Laizismus' und die noch beste-
henden ,,Staatskirchen‘? sind nach dieser
Judikatur mit der EMRK vereinbar. Zu
den Kooperationssystemen gehoren die
meisten europdischen Staaten, darunter
auch Osterreich. Fiir diese Systeme ist es
charakteristisch, dass der Staat die Beteili-
gung von Religionsgemeinschaften an der
Erfiillung 6ffentlicher Aufgaben ermdog-
licht bzw. regelt. Zu diesem Zweck ist fiir
Religionsgemeinschaften in diesen Syste-
men ein spezifischer Rechtsstatus vorge-
sehen, in Osterreich ist dies die 6ffentlich-
rechtliche Stellung. Eine Osterreichische
Besonderheit ist es auch, dass fiir historisch
und gesellschaftlich bedeutsame Kirchen
und Religionsgesellschaften spezielle Ge-
setze erlassen werden.? Diese Gesetze sind
heutzutage paktierte Gesetze, das heif3t, der
Inhalt wird mit der betroffenen Religions-
gemeinschaft wie ein Vertrag verhandelt.
Dies ist auch der Grund, dass das Osterrei-
chische Islamgesetz nur bedingt als Vor-
bild fiir andere Staaten tauglich ist, da diese
kaum vergleichbare Instrumente kennen.

2. DIE VORGESCHICHTE DES
ISLAMGESETZES

2.1 DIE GEOPOLITISCHE
AUSGANGSLAGE

Die Geschichte des Verhiltnisses von
Osterreich zum Islam war lange Zeit mit
der Geschichte des Verhaltnisses der Habs-

burgermonarchie zum Osmanischen Reich
identisch.* Man kann geradezu von einer
schicksalshaften Verkniipfung sprechen,
war doch das Osmanische Reich insofern
am Entstehen der Donaumonarchie betei-
ligt, als die Schlacht von Mohacs 1526 mit
dem Tod des ungarischen Konigs Ludwig
auf dem Schlachtfeld den Anspruch der
Habsburger auf die Stefanskrone und die
béhmische Wenzelskrone begriindete. Da-
mit wurde der Moglichkeit eines Defen-
sivblindnisses der Ostalpen-, Donau- und
Karpatenlédnder der Weg bereitet, das zum
Ende des 17. Jahrhunderts in einer Art
,,Sudosteuropdischer reconquista® schlief3-
lich sogar offensiv werden konnte. Diese
Expansionspolitik richtete sich insbeson-
dere auf den Westbalkan, und so trat auch
Bosnien in das geopolitische Blickfeld der
Donaumonarchie. Als Karl VI. sich 1737
auf einen Feldzug gegen das Osmanische
Reich einlieB, der allerdings mit einer un-
erwarteten Niederlage gegen dessen reor-
ganisierte Armee endete, hatte die Habs-
burgermonarchie bereits die Eroberung und
Einverleibung Bosniens im Auge. In einem
Aufruf an die Bevolkerung Bosniens hatte
Kaiser Karl VI. zwar auch dem islamischen
Bevolkerungsteil fiir den Fall der Erobe-
rung Schutz und Garantie des Besitzes zu-
gesichert, allerdings kniipfte er eine kleine
Bedingung daran, nimlich den Ubertritt
zum Christentum; andernfalls miissten sie
das Land verlassen. Dieses spezifische In-
teresse am Westbalkan und damit auch an
seinen muslimischen Bevolkerungsteilen,
seien es Bosnier oder Albaner, zieht sich
auch weiterhin wie ein roter Faden durch
die AuBenpolitik der Donaumonarchie. So
haben Joseph II. und die russische Zarin
Katharina die Grofle eine entsprechende
Aufteilung des Balkans vereinbart, ein
hochgestecktes Ziel, das 1791 und 1792 auf
Grund eines Biindnisses der Osmanen mit
Schweden und Preuf3en nicht erreicht wer-
den konnte.



1/2013

.SIAK-JOURNAL

2.2 OSTERREICH-UNGARN

OKKUPIERT BOSNIEN 1878

Als es auf Grund des osmanischen Staats-
bankrotts 1875 auch in Bosnien zu Aufstén-
den gekommen war, hatte Osterreich-Un-
garn in einer diplomatischen Note bei der
Hohen Pforte die Erfiillung von Reformzu-
sagen reklamiert, darunter vor allem Reli-
gionsfreiheit und Agrarreformen. 1876
vereinbarten Russland und Osterreich-
Ungarn in Fortsetzung der traditionellen
Politik eine Teilung des Balkans in zwei
Interessensphéren, was die Zustimmung
Russlands zur Besetzung von Bosnien
und Herzegowina im Fall eines russischen
Konfliktes mit dem Osmanischen Reich
mit sich brachte. Dieser Konflikt brach
auch tatsdchlich aus und endete schlieBlich
1878 im Berliner Vertrag, durch dessen
Artikel XXV Osterreich-Ungarn ermich-
tigt wurde, die Provinzen Bosnien und Her-
zegowina zu verwalten. Wieder kam es zu
einer Proklamation eines Kaisers, diesmal
jedoch hieB es, ,,daB alle Sohne dieses
Landes — die Tochter hatte man damals
noch nicht im Blick — gleiches Recht nach
dem Gesetze genieflen, daB sie nicht nur in
ihrem Leben und in ihrem Hab und Gut,
sondern auch in ihrem Glauben geschiitzt
werden®. Das ,,Staatsgrundgesetz liber die
allgemeinen Rechte der Staatsbiirger™ von
1867 hatte mit der verfassungsrechtlichen
Gleichstellung der gesetzlich anerkannten
Kirchen und Religionsgesellschaften eine
entscheidende rechtsstaatliche Zasur ge-
bracht, die ein staatliches Aufsichtsrecht
jedoch nicht ausschloss. Das damit etab-
lierte konstitutionelle System mit seinen
grundrechtlichen Garantien und dem Kon-
zept eines institutionellen Einbaus der Re-
ligionsgemeinschaften in 6ffentliche Auf-
gaben versuchte man auch in Bosnien und
Herzegowina einzufiihren. Es stellte sich
fiir den Habsburgerstaat insbesondere die
Herausforderung, erstmals eine islamische
Bevdlkerung in seinen Herrschaftsbereich

aufzunehmen. Damit begann die Zeit einer
expliziten, den Islam betreffenden Reli-
gionspolitik, die zundchst durch die be-
sonderen Bedingungen in Bosnien und
Herzegowina bestimmt war und nach der
Annexion der beiden Lénder im Jahr 1908
mit dem Osterreichischen Islamgesetz 1912
und mit dem ungarischen Parallelgesetz
1916 ihren Niederschlag fand. Die beiden
Islamgesetze sind ohne die drei Jahrzehnte
dauernde Erfahrung mit dem bosnischen
Islams nicht verstehbar. Diese Erfahrung
war jedoch nicht eine einseitige, sondern
hatte auch die Entwicklung des bosnischen
Islams geprigt. Fiir den bosnischen Islam
brachte diese Zeit einen Modernisierungs-
schub, der seine Geschichte im 20. Jahr-
hundert bis in die Gegenwart beeinflussen
sollte. Es war auf europdischem Boden
erstmals zur Konfrontation einer autoch-
thonen muslimischen Bevdlkerung mit
einem westlichen Staatssystem gekom-
men, zu dessen Grundlagen auch die um-
fassende Garantie der Religionsfreiheit
gehorte. Umgekehrt haben dann die or-
ganisatorischen Strukturen des bosnischen
Islams 1978 bei der Einrichtung der Ver-
fassung der Islamischen Glaubensgemein-
schaft in Osterreich Vorbildwirkung ge-
habt. Ungeachtet der Tatsache, dass die
Osterreichisch-ungarische Verwaltung nicht
immer gliicklich agierte und erst mithsam
ihre Erfahrungen sammeln musste, kam
es in Kooperation mit den dynamischen
Kriften des Landes langfristig zu einer be-
merkenswerten européischen Ausrichtung
der bosnischen Muslime, die bis heute die
Identitdt und das Selbstverstindnis der
bosnischen Muslime bestimmt.

2.3 DIE ANNEXION BOSNIENS
1908

Die Politik Osterreich-Ungarns war also
vorsichtig islamfreundlich, dies zeigte sich
vor allem in der Vorbereitung des Osterrei-
chischen Islamgesetzes, bei dem die Er-

47




.SIAK-JOURNAL

1/2013

48

fahrungen der bosnischen Verwaltung mit
dem Islam und den Muslimen eine beson-
dere Rolle spielten. Die Annexion 1908 —
auf deren politische bzw. volker- und
staatsrechtliche Aspekte hier nicht weiter
eingegangen werden kann — brachte auch
innerstaatliche Konsequenzen mit sich. Be-
reits wenige Wochen nach der Annexion
Bosniens und Herzegowinas sondierten
Vertreter der in Wien lebenden Muslime,
ob ,,die Geneigtheit bestehe, dem Islam die
gesetzliche Anerkennung zu gewéhren®.
Kurz darauf kam es zu einer Eingabe glei-
chen Inhalts seitens eines ,,Aktionskomi-
tees des Osterreichischen Orientvereins zur
Erbauung einer Moschee in Wien®, datiert
mit 22. Janner 1909, die ausdriicklich auf
die durch die Annexion veridnderte Aus-
gangslage verwies. Es wurde auch auf die
Absicht des Wiener Biirgermeisters Karl
Lueger verwiesen, fiir die in Wien lebenden
Muslime eine Moschee zu errichten. Unter
Hinweis auf die Rechtslage, welche nicht
anerkannten Bekenntnissen die 6ffentliche
Religionsausiibung untersagte, wurde die
Anerkennung gemil Anerkennungsgesetz
als notwendige Voraussetzung fiir diesen
Bau bezeichnet. Eine Behandlung dieser
Eingabe wurde vom Ministerium allerdings
abgelehnt, da das aus Nichtmuslimen be-
stehende Aktionskomitee des Orientvereins
keine Legitimation fiir einen derartigen
Antrag auf Anerkennung besédBe. Nichts-
destoweniger beschloss man mit dem fiir
Bosnien zustdndigen gemeinsamen Finanz-
ministerium Kontakt in dieser Sache aufzu-
nehmen, das dem ,,Ziele einer solchen Ak-
tion sympathisch gegeniiberstand.

3. DIE ENTSTEHUNG DES
ISLAMGESETZES

Nach einer ,,Vorbesprechung iiber die Mo-
dalititen der Anerkennung des islamitischen
Glaubensbekenntnisses in Oesterreich® am
14. Janner 1909 wurden in beachtlicher
Schnelligkeit drei Entwiirfe ausgearbeitet,

die als Grundlage fiir die weiteren Verhand-
lungen dienen sollten. Leider sind diese
drei Entwiirfe nicht erhalten, nur der die
Grundlage des spiteren Gesetzes liefernde
Entwurf ldsst sich aus den Verhandlungs-
protokollen im Wesentlichen rekonstruie-
ren. In der Arbeitsgruppe waren drei Oster-
reichische Ministerien, das Ministerium fiir
Kultus und Unterricht, das Justizministe-
rium und das Ministerium des Innern vertre-
ten. Es wurden dariiber hinaus auch Vertre-
ter des k.u.k. Ministers des AuBeren und des
k.u.k. Gemeinsamen Finanzministeriums/
Biiro fiir Angelegenheiten Bosniens und der
Herzegowina zugezogen. Von allem An-
fang an ging man davon aus, dass ungeach-
tet der Anerkennungswiirdigkeit des Islams
eine Anerkennung geméill dem an christ-
lichen Organisationsformen orientierten
allgemeinen Anerkennungsrecht nicht in
Frage kam. Als Hauptgrund fiir die Nicht-
anwendbarkeit wurde dabei genannt, dass
die Bildung von Kultusgemeinden im Sinne
des Anerkennungsgesetzes weder gegeben
noch absehbar sei. Es sollte zunédchst nur die
rechtliche Gleichstellung der Anhinger des
Islams mit den Angehdrigen der gesetzlich
anerkannten Kirchen und Religionsgesell-
schaften erreicht werden. Damit im Zusam-
menhang stellte sich zunédchst die Frage
nach dem Umfang der Anerkennung. Der
Vertreter des Auflenministeriums duBerte
Bedenken gegen eine weite Formulierung,
da damit ,,sdmtliche mohammedanische
Riten subsummiert werden (konnten),
wogegen in Bosnien und Herzegowina nur
sunnitische Mohammedaner nach hanefiti-
schem Ritus (Iebten).” Hingewiesen wurde
auch auf die politische Riicksichtnahme auf
das Osmanische Reich und schlieflich da-
rauf, dass man im Gesetz anstandslos den
,,Europder-Mohammedaner von seinen an-
deren Glaubensgenossen (...) bevorzugen
(konne)“. Damit wird auf die traditionelle
Einordnung der hanefitischen Rechtsschule
als ,,européisch-islamisch* angespielt. So



1/2013

.SIAK-JOURNAL

wurde die Einschrinkung auf ,,Anhidnger
des Islams nach hanefitischem Ritus* in der
Arbeitsgruppe gebilligt. Die Frage nach der
Reichweite der Anerkennung hat auf Grund
einer Entscheidung des Osterreichischen
Verfassungsgerichtshofes vom 10. Dezem-
ber 1987 neue Aktualitdt gewonnen, worauf
noch zuriickzukommen sein wird. Einen
weiteren Schwerpunkt bildete die Ehe-
rechtsfrage, da im damals geltenden Allge-
meinen Biirgerlichen Gesetzbuch (ABGB)
Eherecht konfessionell ausgerichtet war.
Eine Rezeption des konfessionellen Ehe-
rechts des Islams wurde als kaum durch-
fiihrbar angesehen. Man stellte fest, dass
,-das Eherecht jenes Gebiet sei, auf welchem
man den Mohammedanern die allerge-
ringsten Konzessionen machen konne®,
man miisse sich daher hinsichtlich der
,,Mohammedaner-Ehen fiir den staatlichen
Bereich auf den Standpunkt der obliga-
torischen Zivilehe stellen.*

Es wurde vor allem betont, dass sich an
der Strafbarkeit der Polygamie im Inland
nichts dndern diirfe. Das Ergebnis dieser
Diskussion war, dass die Muslime die
erste konfessionelle Gruppe waren, flir die
in Osterreich die obligatorische Zivilehe
eingefiihrt wurde. Besonders breit disku-
tiert war der Umfang des strafrechtlichen
Schutzes, welcher der neu anzuerkennen-
den Religionsgesellschaft zu gewdhren
wire. Es erschien einigen Mitgliedern der
Arbeitsgruppe als ,,wohl kaum angéngig,
den ,Lehren, Gebrduchen und Einrich-
tungen‘ des Islams den gleichen, strafge-
setzlich sanktionierten Schutz, wie den
gesetzlich anerkannten Religionsbekennt-
nissen zuzuerkennen.* Dagegen nahm vor
allem der Vertreter des Justizministeriums
Stellung, da ,,ihm in strafrechtlicher Hin-
sicht eine Differenzierung zu Ungunsten
des Islams und seiner religidsen Einrich-
tungen nicht am Platze* erschien. Auch der
Vertreter des AuBBenministeriums pladierte
fiir eine ,,moglichst grofe Begiinstigung

der islamitischen Institutionen®. Sie wiesen
darauf hin, dass eine in angemessener
Form gehaltene Kritik des anerkannten
Religionsbekenntnisses oder eine solche
Polemik gegen dessen Lehre keineswegs
strafrechtlich verpont wire. Diese Argu-
mentation aus 1909 entspricht durchaus
der gegenwirtigen Rechtsprechung des
Europdischen Gerichtshofs fiir Menschen-
rechte, wonach ,,(...) die Religionsfreiheit,
unabhingig davon, ob es sich um Ange-
horige einer Mehrheitsreligion oder einer
religiosen Minderheit handelt, keines-
falls vor jeder Form der Kritik (schiitzt),
auch wenn diese auf einer feindseligen
Einstellung gegeniiber der Religion be-
ruht.“® Die in diesem Zusammenhang an-
gefligten grundsétzlichen Bemerkungen
sind von ungebrochener Aktualitit und
stellen auch aus heutiger Sicht dem Oster-
reichischen Justizressort zu Beginn des
20. Jahrhunderts ein ausgesprochen gutes
Zeugnis aus: ,,Was heute als den kulturellen
Anschauungen widersprechend gilt, das
widerspricht ihnen nach einiger Zeit schon
nicht mehr, weil man sich an das Neue und
Fremdartige gewo6hnt hat. Dazu kommt,
daB ein Widerspruch der Lehren, Gebriu-
che und Einrichtungen einer Religion mit
den sittlichen und kulturellen Anschau-
ungen der Zeit zwar der Anerkennung der
Religionsgesellschaft hindernd entgegen-
stehen kann, aber keinen Freibrief geben
darf fiir grobliche Verletzung der Riicksicht
auf Andersdenkende. Jede vom Staat an-
erkannte Religionsbetitigung mull gegen
grobliche Verunglimpfung geschiitzt wer-
den, weil diese die Menschen in ihren
heiligsten und empfindlichsten Vorstel-
lungen und Gefiihlen trifft, die geféhr-
lichste Reaktion auslosen kann und den
Offentlichen Frieden auf das schwerste
gefdhrden kann. Kritik und Polemik in ange-
messener Form werden durch den strafrecht-
lichen Schutz gegen Verspottung und Herab-
wirdigung nicht behindert oder beschriankt.

49




.SIAK-JOURNAL

1/2013

50

4. DER INHALT DES ISLAM-
GESETZES

Da zunichst keine Kultusgemeinde vor-
handen war, enthielt das Islamgesetz nur
wenige Bestimmungen. Durch das Gesetz
wurde den Anhédngern des Islams nach
hanefitischem Ritus die Anerkennung als
Religionsgesellschaft im Sinne des Staats-
grundgesetzes vom 21. Dezember 1867
gewihrt. Die dufleren Rechtsverhiltnisse
waren auf Grundlage der Selbstverwal-
tung und Selbstbestimmung’, jedoch unter
Wahrung der Staatsaufsicht, im Verord-
nungsweg zu regeln, sobald die Errichtung
und der Bestand wenigstens einer Kultus-
gemeinde gesichert ist. Entsprechend einer
Bestimmung im Anerkennungsgesetz war
ein ,,Religionsdiener, welcher verbreche-
rischer oder solcher strafbaren Handlun-
gen schuldig erkannt worden ist, die aus
Gewinnsucht entstehen, gegen die Sittlich-
keit verstoBen oder zu 6ffentlichem Arger-
nis gereichen, oder dessen Verhalten die
offentliche Ordnung zu gefihrden droht,
von seinem Amt zu entfernen.” Die Staats-
behorde hatte dariiber zu wachen, dass die
Religionsgesellschaft der Anhinger des
Islams, deren (zukiinftige) Gemeinden und
Organe ihren Wirkungskreis nicht iiber-
schreiten und den Bestimmungen der Ge-
setze sowie der in Aussicht genommenen
Verordnung iiber die duBleren Rechts-
verhéltnisse dieser Religionsgesellschaft
nachkommen. Die Religionsgesellschaft
der Anhénger des Islams genieB3t als sol-
che sowie hinsichtlich ihrer Religionsaus-
iibung und ihrer Religionsdiener denselben
gesetzlichen Schutz wie andere gesetzlich
anerkannte Religionsgesellschaften. Auch
die Lehren des Islams, seine Einrichtungen
und Gebrduche genielen diesen Schutz,
insoweit sie nicht mit den Staatsgesetzen
in Widerspruch stehen. Riicksichtlich der
Ehen der Anhédnger des Islams und der
Fithrung ihrer Geburts-, Ehe- und Sterbe-
register blieben — wie bereits erwéhnt — die

Bestimmungen des Gesetzes vom 9. April
1870 in Kraft, das das Ehe- und Perso-
nenstandsrecht jener Personen regelte, die
keiner gesetzlich anerkannten Kirche oder
Religionsgesellschaft angehorten.®

5. DIE WEITERGELTUNG DES
ISLAMGESETZES IN DER
REPUBLIK

Das auf diese Weise zustande gekommene
oOsterreichische Islamgesetz hat in der klein
gewordenen Republik langfristig Wirkung
entfaltet und in der zweiten Hélfte des
20. Jahrhunderts hinsichtlich der rechtli-
chen Integration von Muslimen in West-
und Mitteleuropa singulidre Bedingungen
geschaffen. Die Weitergeltung des Islamge-
setzes in Osterreich — es galt iibrigens auch
in der Tschechoslowakei weiter — ergab
sich fiir Rechtsprechung und Wissenschaft
vor allem daraus, dass es fiir das Burgen-
land ausdriicklich in Geltung gesetzt wur-
de.” Was das muslimische Leben nach dem
Ende der Habsburgermonarchie betrifft,
so ist vor allem auf den im Jahr 1932 von
Osterreichischen Muslimen gegriindeten
,wIslamischen Kulturbund® hinzuweisen.
Er hatte seinen Sitz in gut Wiener Tradition
in einem Kaffeehaus. Der erste Préasident
war der Ethnologe Leopold/Umar Rolf von
Ehrenfels, der 1927 in Berlin zum Islam
konvertiert war. Nach dem ,,Anschluss*
Osterreichs an das nationalsozialistische
Deutschland wurde der Islamische Kultur-
bund aufgeldst, Ehrenfels emigrierte nach
Indien. Der prominenteste Muslim &ster-
reichischer Herkunft im 20. Jahrhundert
war Leopold Weiss, der 1900 in Lemberg
als Sohn eines Anwalts aus einer Rabbiner-
Familie geboren wurde, in Wien aufwuchs
und sich nach einer Paldstina-Reise und
Kontakten vor allem mit der Lebenswei-
se der arabischen Beduinen dem Islam
zuwandte. 1926 konvertierte er zum Islam
und dnderte seinen Namen in Muhammad
Asad.!” In der Folge lebte er 1927-1932 in



1/2013

.SIAK-JOURNAL

Saudi-Arabien, wo er zu einem engen Ver-
trauten Ibn Sauds wurde und in ein Nahe-
verhiltnis zum Wahhabismus geriet. 1932
ging er nach Indien, wo er mit Muhammad
Igbal in Kontakt kam und an der Vorbe-
reitung der Selbststindigkeit des spéteren
Pakistan mitwirkte. Wéhrend des Zweiten
Weltkrieges lebte er in einem britischen
Internierungslager. Seine Versuche, seine
Familie nach Britisch-Indien zu holen,
scheiterten, seine gesamte Familie wurde
in Konzentrationslagern ermordet. Am
14. April 2008 wurde der Platz vor dem
Haupteingang der UNO-City in Wien zu sei-
nen Ehren Muhammad-Asad-Platz benannt.

6. DIE ERRICHTUNG DER ISLA-
MISCHEN GLAUBENSGEMEIN-
SCHAFT IN OSTERREICH 1979
Nach dem Zweiten Weltkrieg war es der
1962 auf Initiative einiger bosnischer
Intellektueller gegriindete ,,Moslemische
Sozialdienst“, der sich nicht nur der sozia-
len, religiosen und kulturellen Betreuung
der Muslime in Osterreich widmete, son-
dern auch eine institutionelle Verankerung
der Anerkennung aus 1912 betrieb, wie das
vom Osterreichischen Religionsrecht ei-
gentlich vorausgesetzt wird. Am 26. Janner
1971 hatten Vertreter des ,,Moslemischen
Sozialdienstes” in Wien ein erstes diesbe-
ziigliches Ansuchen gestellt. Nach langen
Verhandlungen mit den staatlichen Kul-
tusbehorden war schlielich am 20. April
1979 ein modifizierter Antrag erfolgreich.
In den achtjdhrigen Verhandlungen waren
einige bereits aus 1912 bekannte Probleme
aufgetreten.'! Uberraschenderweise war in
den Vorverhandlungen auch die Frage der
Polygamie nochmals ins Spiel gekommen.
Es wurden Gutachten eingeholt, eines von
der Al-Azhar-Universitdt in Kairo und
eines von der tiirkischen Présidialstelle
fiir Religionsangelegenheiten (Diyanet).
Diese legten dar, dass sich ein Muslim ge-
geniiber dem Staat nicht auf ein durch den

Islam ermoglichtes Recht auf Polygamie
berufen konnte. Eine weitere Schwierig-
keit ergab sich aus dem Islamgesetz der
Monarchie, das sich — wie erwidhnt — nur
auf die hanefitische Rechtsschule bezog.
Die Beibehaltung dieser Einschrinkung
wurde vom zustdndigen Ministerium
durchaus sorgfiltig erwogen. Unter Beru-
fung auf eine Stellungnahme des Diyanets
heilt es im vorbereitenden Ministerial-
akt: ,, Tatsache ist, dal} es im Islam keine
Rechtsschulen (Kulte) gibt, die — wie in
einigen anderen Religionen — untereinan-
der grundverschieden wiren. Die in der
islamischen Welt wirksamen und unter
den Namen der Hanafiten, Schafiiten, Ma-
likiten und Hanbaliten bekannten Rechts-
schulen sind allesamt rechtgldubig.” Man
iiberlieB daher die ,,Ausdehnung® auf die
Nicht-Hanafiten einem innerreligionsge-
sellschaftlichen Akt. Nach Auffassung
der Anerkennungswerber galten dieselben
Erwidgungen nicht nur fiir die vier gro3en
sunnitischen Rechtsschulen, sondern auch
fir die Zwolfer-Schiiten, Ibaditen und
Zaiditen, sodass sich die Islamische Glau-
bensgemeinschaft in ihren Statuten auf
sieben Rechtsschulen berief. Am 2. Mai
1979 wurden schlieBlich die Errichtung
der ersten Kultusgemeinde auf Grund
des Islamgesetzes und die Verfassung
der ,,Islamischen Glaubensgemeinschaft
in Osterreich* genehmigend zur Kenntnis
genommen. Die ,,Islamische Glaubensge-
meinschaft in Osterreich® (IGGiO) genieBt
daher seit 1979 als gesetzlich anerkannte
Religionsgemeinschaft die Stellung einer
Korperschaft des offentlichen Rechts. Sie
gehort damit in den Kreis von Kirchen und
Religionsgesellschaften, die von der R6-
misch-Katholischen Kirche bis zu kleinen
Gemeinschaften wie der Evangelisch-Me-
thodistischen Kirche insgesamt 14 religiose
Gemeinschaften umfassen. Die 6ffentlich-
rechtliche Stellung enthélt das Angebot des
Staates zur Kooperation, was aber auch be-

51




.SIAK-JOURNAL

1/2013

52

deutet, dass die Religionsgemeinschaften
bereit sein miissen, die mit der Anerken-
nung implizit verbundenen Verfassungser-
wartungen des Staates zu erfiillen. Sie setzt
also seitens der betreffenden Religionsge-
meinschaft voraus, dass sie den demokra-
tischen Rechtsstaat akzeptiert und mit dem
gesellschaftlichen Grundkonsens iiberein-
stimmt. Der Staat darf von den Religions-
gemeinschaften auch Beitrdge zur Bewalti-
gung der in der Gesellschaft aufbrechenden
ethischen Probleme erwarten sowie Koope-
ration im Bildungs- und Erziehungsbereich,
bei der Erfiillung der vielfiltigen karitativen
Aufgaben und bei der Betreuung von Men-
schen in spezifischen existenziellen Situati-
onen, wie durch Ubernahme der Kranken-
und Gefangenenseelsorge.

7. DAS ISLAMGESETZ IN DER
RECHTSPRECHUNG DES VER-
FASSUNGSGERICHTSHOFS

Fiir die Geschichte des Islamgesetzes ist
auch eine Reihe von Erkenntnissen des
Osterreichischen Verfassungsgerichts-
hofs von Bedeutung. 1987 waren es zwei
Entscheidungen. Der Gerichtshof stellte
erstens fest, dass die Erledigung des Bun-
desministers fiir Unterricht und Kunst vom
2. Mai 1979, Z9076/7-9¢/79, mit der die
Errichtung der ersten Wiener Islamischen
Religionsgemeinde und die Verfassung
der Islamischen Glaubensgemeinschaft in
Osterreich genehmigt wurde, ungeachtet
dessen, dass sie sich selbst als ,,Bescheid*
bezeichnet, im Hinblick auf ihren Inhalt
ihrem gesetzlichen Hintergrund nach als
Verordnung im Sinne des Art. 139 Abs. 1
B-VG (Rechtsverordnung) zu qualifizieren
sei. Als Verordnung wire sie im Bundesge-
setzblatt kundzumachen gewesen, sie wird
daher wegen eines Kundmachungsman-
gels als gesetzwidrig aufgehoben. An die
Stelle der félschlich als Bescheid bezeich-
neten Verordnung trat die Verordnung des
Bundesministers fiir Unterricht, Kunst

und Sport vom 2. August 1988 betreffend
die Islamische Glaubensgemeinschaft in
Osterreich. Durch das zweite Erkenntnis
kam es zur Aufhebung der Wendung ,,nach
hanefitischem Ritus® im Islamgesetz als
verfassungswidrig. Der VfGH begriindete
dies damit, dass eine solche Einschrin-
kung eine fiir den religids-neutralen Staat
unzuldssige Differenzierung und damit ein
Eingriff in das Selbstbestimmungsrecht
der islamischen Glaubensgemeinschaft er-
folgt sei. Diese Entscheidung brachte eine
Ziasur fiir die Glaubensgemeinschaft, weil
sie die Anerkennung in relativ unbestimm-
ter Weise ausdehnte. Die IGGiO #nderte in
der Folge des VfGH-Erkenntnisses dann
auch ihre Verfassung. Seit damals gehoren
ihr ,,alle Anhianger des Islams an, welche in
der Republik Osterreich ihren Aufenthalt
haben“ (Verfassung der IGGiO Art. 1).
Durch diese Entscheidung wurde die Fra-
ge der Zuordnung jener Gruppen virulent,
die sich zwar auf eine islamische Tradition
berufen, aber vom islamischen ,,main
stream® nicht als rechtgldubig angesehen
werden, wie etwa die Aleviten. Damit sind
wir bei einem weiteren Erkenntnis des
VfGH vom 1. Dezember 2010 (B1214/09),
das von grundlegender Bedeutung fiir das
Islamgesetz ist. Aus Anlass einer Be-
schwerde der ,,Islamischen Alevitischen
Glaubensgemeinschaft in Osterreich®
(IAGO) erklirte der VfGH die religions-
rechtliche Statuierung einer weiteren sich
als ,,islamisch* verstehenden Religions-
gemeinschaft neben der nach dem Islam-
gesetz konstituierten IGGiO fiir zulssig.
Es verstiefle, so der VfGH, gegen die Ga-
rantien der Religionsfreiheit, wollte der
Gesetzgeber einer Personengruppe, fiir
deren religiose Uberzeugung es essenti-
ell ist, sich zu einem bestimmten Glauben
zu bekennen, die Mdoglichkeit verwehren,
neben der auf einem bestimmten Gebiet
einzig bestehenden gesetzlich anerkannten
Religionsgesellschaft — im konkreten Fall



1/2013

.SIAK-JOURNAL

der islamischen — eine andere gesetzlich
anerkannte Religionsgesellschaft dieses
Glaubens zu griinden.

8. DIE ENTWICKLUNG DER
GLAUBENSGEMEINSCHAFT BIS
ZU DEN NEUWAHLEN DER
ORGANE VON 2010/2011

Im Jahr 1999 sind verschiedene Reformen
der Verfassung der IGGiO durchgefiihrt
worden, die zum Ziel hatten, die Demokra-
tisierung und Reprisentativitit der IGGiO
voranzutreiben. Es wurde ein von den Ob-
ménnern der grofen islamischen Vereine
gebildeter Beirat geschaffen, damit diese
ihre Positionen in die Glaubensgemein-
schaft einbringen kénnen.'> Man darf nicht
verschweigen, dass innermuslimische
Konflikte immer wieder zu Auseinander-
setzungen um die IGGiO gefiihrt haben.
Die Spannungen hatten von allem Anfang
an meist ihre Ursachen in den unterschied-
lichen ethnischen Traditionen der Muslime
bzw. den politischen Entwicklungen in
den Herkunftsldndern. Es war haufig der
Alleinvertretungsanspruch der Glaubens-
gemeinschaft, der bereits in den 1980er
Jahren innermuslimische Kritik hervor-
gerufen hat. Die seit den 1990er Jahren
deutlich zunehmende 6ffentlich-mediale
Diskussion iiber die IGGiO macht aber zu-
gleich deutlich, dass die Gsterreichischen
Muslime gewissermallen in der Osterrei-
chischen Gesellschaft angekommen sind.
Einen besonderen Kritikpunkt lieferte
immer Ofter die ex-lege-Mitgliedschaft
aller Muslime bei der IGGiO nach dem
Vorbild staatlicher Selbstverwaltungsein-
richtungen, die fiir den Islam — aber auch
fiir andere Religionsgemeinschaften — viel-
fach als inaddquat empfunden wird. Die
staatlichen Selbstverwaltungskorper sind
grundsétzlich demokratisch organisiert
und daher fiir die meisten Religionsge-
meinschaften nicht passend. Wie auch
andere Religionen wird der Islam zuneh-

mend durch zwei Prozesse erfasst. Der
erste steht unter dem von der englischen
Religionssoziologin Grace Davie geprag-
ten Schlagwort: ,,Believing without belon-
ging®, das heif}t, die Menschen entwickeln
eine personliche Religiositéit, ohne sich
institutionell einzubinden.!® Das Religi-
onsbekenntnis wird damit zu einer von der
verfassten Religionsgemeinschaft unabhén-
gigen spezifischen personlichen Entschei-
dung. Es kommt umgekehrt aber auch zu
einem ,,Belonging without believing® und
zwar insbesondere bei Minderheiten, die
ihre ethnische bzw. kulturelle Identitét auch
und insbesondere mit Hilfe ihrer religiosen
Tradition bewahren wollen. Dieses Phéno-
men ist seit langem aus der jlidischen Dia-
spora bekannt und scheint in zunehmendem
MafBe auch die islamische Diaspora zu er-
fassen. Wie Untersuchungen iiber Werthal-
tungen, religiose Praxis und Identitit bei
muslimischen Jugendlichen zeigen, beto-
nen sie hiufig auch dann ihre Zugehorigkeit
zum Islam, wenn sie ihren Glauben nicht
praktizieren, also ein ,,belonging* ohne ,,be-
lieving®. Alle diese Entwicklungen bringen
es also mit sich, dass die ex-lege-Mitglied-
schaft der Muslime und Musliminnen, um
genauer zu sein, der Angehorigen der im
islamischen ,,main stream* als rechtgliu-
big anerkannten Schulen, bei der IGGiO zu
einem immer wieder benutzten Angriffs-
punkt wird. Nicht zuletzt auf Grund dieser
Auseinandersetzungen wurde seit 2007
an einer Novellierung der Verfassung der
IGGiO gearbeitet. Dabei ist ein kompli-
ziertes Wahlverfahren herausgekommen,
da die fithrenden Organe in einem mehr-
stufigen Verfahren indirekt gewihlt wer-
den. Auch dies ist ein Versuch, der oben
erwihnten komplexen Struktur der IGGiO
Rechnung zu tragen. Bei der Durchfiihrung
der ersten Phase, namlich der Registrierung
der Wahlberechtigten, lieBen sich nach ei-
ner offiziellen Angabe der IGGiO 124.465
Personen als Mitglieder registrieren, von

53




.SIAK-JOURNAL

1/2013

denen dann allerdings nur 27.095 wahlbe-
rechtigt waren, da nur sie den verpflich-
tenden jahrlichen Mitgliedsbeitrag geleistet
hatten. Zur Wahl gegangen sind schlieBlich
20.485 Personen. Die Zahl der registrierten
Mitglieder gibt wohl einen Hinweis auf die
Reichweite der IGGiO. Wenn man darii-
ber hinaus noch von einigen zehntausend
religiés gebundenen, jedoch in der IGGIO
bisher nicht registrierten Personen ausgeht,
dann wire in etwa eine Zahl erreicht, die im
Schrifttum als Zahl der Muslime in Europa
angefiihrt wird, die sich aktiv zu ihrem is-
lamischen Glauben bekennen. So schétzen
die Autoren einer Studie flir das Europé-
ische Parlament aus dem Jahre 2007'* diese
Zahl auf etwa ein Drittel der damals 15 Mil-
lionen Muslime in der Europdischen Union.

9. DIE ZUKUNFT DES
ISLAMGESETZES

Eine Novellierung des nunmehr 100 Jahre
alten Islamgesetzes ist aus vielen Griinden
dringend angesagt. Es fehlt an gesetzlichen
Regelungen fiir einige Bereiche, wie sie
die anderen Spezialgesetze fiir anerkannte
Kirchen und Religionsgesellschaften ken-
nen, man denke nur an die Anstalts- und
Militdrseelsorge und an das Universitéts-
recht. Angesichts des starken internatio-
nalen Interesses an den Osterreichischen
Erfahrungen mit einem européischen Re-
ligionsrecht fiir den Islam ist die Verant-
wortung bei der Bewiltigung der damit
verbundenen Aufgaben fiir den Osterrei-
chischen Gesetzgeber besonders grof3.

1 So etwa Refah Partisi ua vs Tiirkei,
Grofse Kammer, 13.02.2003, 41340/98,
41342/98, 41343/98 und 41344/98;
Leyla Sahin vs Tiirkei, Groffe Kammer,
10.11.2005, 44774/98.

2 Die Ausgestaltung des Verhdltnisses
von Staat und Kirche verstoft als solche
dann nicht gegen die EMRK, wenn der
Einzelne sich in religiosen Fragen einer
Bindung an die (Staats-)Kirche entzie-
hen kann bzw. das Recht hat, auszutre-
ten: Borre Arnold Knudsen vs Norwegen,
08.03.1985, Appl 11045/84.

3 Es sind dies neben dem Islamgesetz:
Fiir die Katholische Kirche das Konkor-
dat 1933 (BGBI II Nr. 2/1934) mit den
Zusatzvertrdgen aus den 1960er Jahren,
das Protestantengesetz 1961 (BGBI Nr.
182/1961), das Orthodoxengesetz 1967
(BGBI Nr. 229/1967), das Israelitenge-
setz 1890 idF 2011 (BGBI I 2012/48), das
Orientalisch-orthodoxe Kirchengesetz
2003 (BGBI 1 2003/20).

4 Einen historischen Uberblick bietet
Heine, S./Lohlker, R./Potz, R. (2012).

54

Muslime in Osterreich, Innsbruck/Wien,
350

5 Zur Vorgeschichte des Islamgesetzes
und weiteren Nachweisen zu den, dieses
betreffenden Ministerial-Protokollen vgl.
Potz, R. (2010). Das Islamgesetz 1912
und der religionsrechtliche Diskurs in
Osterreich zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts, in: Olechowski, T./Neschwara, C./
Lengauer, A. (Hg) Grundlagen der oOster-
reichischen Rechtskultur (FS Ogris 75),
385-408.

¢ EGMR I.A. vs Tiirkei, 13.09.2005, Appl
42571/98.

7 Der Begriff des Selbstbestimmungs-
rechts einer Religionsgesellschaft findet
hier erstmals in ein dsterreichisches Ge-
setz Eingang.

8 Dieses Gesetz war notwendig geworden,
da durch das — teilweise noch heute gel-
tende — Gesetz vom 25. Mai 1868, ,, wo-
durch die interkonfessionellen Verhdltnisse
der Staatsbiirger geregelt werden“, erst-
mals in Osterreich Konfessionslosigkeit als

religidser Status anerkannt worden war.

® In dieser Verordnung der Bundesregie-
rung vom 30.05.1924 (BGBI Nr. 176/1924)
wurden jene dsterreichischen Gesetze auf-
gelistet, deren Wirksamkeit auf das neue
Bundesland erstreckt wurde.

10 Zu Muhammad Asad vgl. Windhager,
G./Weiss, L., alias Mohammad Asad
(2008). Von Galizien nach Arabien, Wien.
W yol zum Folgenden den Vorberei-
tenden Ministerialakt des BMUK, GS
9076/7-9¢/79, Einlageblatt 5.c.

12 Zu diesen Vorgingen vgl Heine, S./
Lohlker, R./Potz, R. (2012). Muslime in
Osterreich, Innsbruck/Wien, 55 ff.

13 Davie, G. (1994). Religion in Britain
Since 1945: Believing Without Belonging,
Oxford.

14 Dassetto, F./Ferrari, S./Maréchal, B.
(2007). Islam in der Europdischen Union:
Was steht fiir die Zukunft auf dem Spiel?,
Briissel. http://csv.lu/de/upload/actualites/
3994/Islam_Europ_Union.pdf (Zugriff am
09.11.2012).



