
 

.SIAK-Journal – Zeitschrift für Polizeiwissenschaft 
und polizeiliche Praxis 

Potz, Richard (2013): 

Das Islamgesetz 1912 – eine 
österreichische Besonderheit 

SIAK-Journal − Zeitschrift für 
Polizeiwissenschaft und polizeiliche Praxis 
(1), 45-54. 

doi: 10.7396/2013_1_D 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Um auf diesen Artikel als Quelle zu verweisen, verwenden Sie bitte folgende Angaben: 

Potz, Richard (2013). Das Islamgesetz 1912 – eine österreichische Besonderheit, SIAK-
Journal − Zeitschrift für Polizeiwissenschaft und polizeiliche Praxis (1), 45-54, Online: 
http://dx.doi.org/10.7396/2013_1_D. 

 

 

© Bundesministerium für Inneres – Sicherheitsakademie / Verlag NWV, 2013 

Hinweis: Die gedruckte Ausgabe des Artikels ist in der Print-Version des SIAK-Journals im 
Verlag NWV (http://nwv.at) erschienen. 

Online publiziert: 07-2013 



45

.SIAK-JOURNAL1/2013

Religionsbekenntnis frei und unabhängig 
von jeder staatlichen Einwirkung zu bil­
den, zu wechseln oder aufzugeben bzw. 
sich seinem Bekenntnis gemäß in religiö­
ser Hinsicht innerhalb der verfassungsge­
setzlichen Schranken betätigen zu können. 
So im Wesentlichen der Inhalt von Art. 9 
der Europäischen Menschenrechtskon­
vention (EMRK) und praktisch aller ent­
sprechenden religionsfreiheitsrechtlichen 
Gewährleistungen der europäischen Staa­

1. EINLEITUNG: DAS ÖSTERREI-
CHISCHE RELIGIONSRECHT 
UND SEINE BESONDERHEITEN 
IM EUROPÄISCHEN VERGLEICH
Das Religionsrecht der einzelnen euro­
päischen Staaten weist allgemein sowohl 
Gemeinsamkeiten als auch Unterschiede 
auf. Was die Gemeinsamkeiten angeht, 
so gehört dazu erstens die umfassende 
Gewährleistung der individuellen Religi­
onsfreiheit. Sie umfasst die Freiheit, das 

Das österreichische Islamgesetz 1912 war eine Reaktion auf die staatsrechtliche Inte­
gration Bosniens und Herzegowinas in die Habsburgermonarchie und sollte die Musli­
me im österreichischen Teil der Monarchie mit den Anhängern der anerkannten Kirchen 
und Religionsgesellschaften gleichstellen. Die Entstehungsgeschichte dieses Gesetzes, 
insbesondere die Stellungnahmen zu den Gesetzesentwürfen zeigen eine bemerkenswert 
offene und aufgeschlossene Haltung der österreichischen Administration gegenüber dem 
Islam. Heute genießt die Islamische Glaubensgemeinschaft auf Grund des Islamgesetzes 
die Stellung einer Körperschaft des öffentlichen Rechts und gehört damit in den Kreis 
von Kirchen und Religionsgesellschaften, der von der Römisch-Katholischen Kirche 
bis zu kleinen Gemeinschaften wie der Evangelisch-Methodistischen Kirche, insgesamt  
14 religiöse Gemeinschaften umfasst. Die öffentlich-rechtliche Stellung enthält das Angebot 
des Staates zur Kooperation, was aber auch bedeutet, dass die Religionsgemeinschaften 
bereit sein müssen, die mit der Anerkennung implizit verbundenen Verfassungserwar­
tungen des Staates zu erfüllen. Sie setzt also seitens der betreffenden Religionsgemein­
schaft insbesondere voraus, dass sie mit dem gesellschaftlichen Grundkonsens überein­
stimmt. Der Staat darf von den Religionsgemeinschaften auch Beiträge zur Bewältigung 
der in der Gesellschaft aufbrechenden ethischen Probleme erwarten, Beiträge im Bil­
dungs- und Erziehungsbereich, bei der Erfüllung der vielfältigen karitativen Aufgaben 
und bei der Betreuung von Menschen in spezifischen existenziellen Situationen, wie durch 
Übernahme der Kranken- und Gefangenenseelsorge. Das Islamgesetz war zweifellos ein 
Meilenstein in der Geschichte des Islams in Europa, derzeit ist jedoch eine Novellierung 
des nunmehr 100 Jahre alten Islamgesetzes aus vielen Gründen dringend angesagt.

Das Islamgesetz 1912 – eine  
österreichische Besonderheit

RICHARD POTZ, 
Vorstand des Instituts für Rechts­
philosophie, Religions- und Kultur­
recht der Universität Wien.



46

.SIAK-JOURNAL 1/2013

burgermonarchie zum Osmanischen Reich 
identisch.4 Man kann geradezu von einer 
schicksalshaften Verknüpfung sprechen, 
war doch das Osmanische Reich insofern 
am Entstehen der Donaumonarchie betei­
ligt, als die Schlacht von Mohacs 1526 mit 
dem Tod des ungarischen Königs Ludwig 
auf dem Schlachtfeld den Anspruch der 
Habsburger auf die Stefanskrone und die 
böhmische Wenzelskrone begründete. Da­
mit wurde der Möglichkeit eines Defen­
sivbündnisses der Ostalpen-, Donau- und 
Karpatenländer der Weg bereitet, das zum 
Ende des 17. Jahrhunderts in einer Art 
„südosteuropäischer reconquista“ schließ­
lich sogar offensiv werden konnte. Diese 
Expansionspolitik richtete sich insbeson­
dere auf den Westbalkan, und so trat auch 
Bosnien in das geopolitische Blickfeld der 
Donaumonarchie. Als Karl VI. sich 1737 
auf einen Feldzug gegen das Osmanische 
Reich einließ, der allerdings mit einer un­
erwarteten Niederlage gegen dessen reor­
ganisierte Armee endete, hatte die Habs­
burgermonarchie bereits die Eroberung und 
Einverleibung Bosniens im Auge. In einem 
Aufruf an die Bevölkerung Bosniens hatte 
Kaiser Karl VI. zwar auch dem islamischen 
Bevölkerungsteil für den Fall der Erobe­
rung Schutz und Garantie des Besitzes zu­
gesichert, allerdings knüpfte er eine kleine 
Bedingung daran, nämlich den Übertritt 
zum Christentum; andernfalls müssten sie 
das Land verlassen. Dieses spezifische In­
teresse am Westbalkan und damit auch an 
seinen muslimischen Bevölkerungsteilen, 
seien es Bosnier oder Albaner, zieht sich 
auch weiterhin wie ein roter Faden durch 
die Außenpolitik der Donaumonarchie. So 
haben Joseph II. und die russische Zarin 
Katharina die Große eine entsprechende 
Aufteilung des Balkans vereinbart, ein 
hochgestecktes Ziel, das 1791 und 1792 auf 
Grund eines Bündnisses der Osmanen mit 
Schweden und Preußen nicht erreicht wer­
den konnte.

ten. Die zweite Gemeinsamkeit besteht 
in der religiösen Neutralität des Staates, 
die jedoch im Einzelnen unterschiedliche 
Ausprägungen erfährt, abhängig davon, 
welche Rechtsformen für Religionsge­
meinschaften vorgesehen sind. Der Euro­
päische Gerichtshof für Menschenrechte 
(EGMR) anerkennt dies, indem er den 
Staaten diesbezüglich einen gewissen 
Gestaltungsspielraum einräumt. Die so 
genannten europäischen Kooperationssys­
teme, aber auch der französische und der 
türkische Laizismus1 und die noch beste­
henden „Staatskirchen“2 sind nach dieser 
Judikatur mit der EMRK vereinbar. Zu 
den Kooperationssystemen gehören die 
meisten europäischen Staaten, darunter 
auch Österreich. Für diese Systeme ist es 
charakteristisch, dass der Staat die Beteili­
gung von Religionsgemeinschaften an der 
Erfüllung öffentlicher Aufgaben ermög­
licht bzw. regelt. Zu diesem Zweck ist für 
Religionsgemeinschaften in diesen Syste­
men ein spezifischer Rechtsstatus vorge­
sehen, in Österreich ist dies die öffentlich-
rechtliche Stellung. Eine österreichische 
Besonderheit ist es auch, dass für historisch 
und gesellschaftlich bedeutsame Kirchen 
und Religionsgesellschaften spezielle Ge­
setze erlassen werden.3 Diese Gesetze sind 
heutzutage paktierte Gesetze, das heißt, der 
Inhalt wird mit der betroffenen Religions­
gemeinschaft wie ein Vertrag verhandelt. 
Dies ist auch der Grund, dass das österrei­
chische Islamgesetz nur bedingt als Vor­
bild für andere Staaten tauglich ist, da diese 
kaum vergleichbare Instrumente kennen.

2. DIE VORGESCHICHTE DES  
ISLAMGESETZES

2.1 DIE GEOPOLITISCHE 
AUSGANGSLAGE
Die Geschichte des Verhältnisses von 
Österreich zum Islam war lange Zeit mit 
der Geschichte des Verhältnisses der Habs­



47

.SIAK-JOURNAL1/2013

aufzunehmen. Damit begann die Zeit einer  
expliziten, den Islam betreffenden Reli­
gionspolitik, die zunächst durch die be­
sonderen Bedingungen in Bosnien und 
Herzegowina bestimmt war und nach der 
Annexion der beiden Länder im Jahr 1908 
mit dem österreichischen Islamgesetz 1912 
und mit dem ungarischen Parallelgesetz 
1916 ihren Niederschlag fand. Die beiden 
Islamgesetze sind ohne die drei Jahrzehnte 
dauernde Erfahrung mit dem bosnischen 
Islams nicht verstehbar. Diese Erfahrung 
war jedoch nicht eine einseitige, sondern 
hatte auch die Entwicklung des bosnischen 
Islams geprägt. Für den bosnischen Islam  
brachte diese Zeit einen Modernisierungs­
schub, der seine Geschichte im 20. Jahr­
hundert bis in die Gegenwart beeinflussen 
sollte. Es war auf europäischem Boden 
erstmals zur Konfrontation einer autoch­
thonen muslimischen Bevölkerung mit 
einem westlichen Staatssystem gekom­
men, zu dessen Grundlagen auch die um­
fassende Garantie der Religionsfreiheit 
gehörte. Umgekehrt haben dann die or­
ganisatorischen Strukturen des bosnischen 
Islams 1978 bei der Einrichtung der Ver­
fassung der Islamischen Glaubensgemein­
schaft in Österreich Vorbildwirkung ge­
habt. Ungeachtet der Tatsache, dass die 
österreichisch-ungarische Verwaltung nicht 
immer glücklich agierte und erst mühsam 
ihre Erfahrungen sammeln musste, kam 
es in Kooperation mit den dynamischen 
Kräften des Landes langfristig zu einer be­
merkenswerten europäischen Ausrichtung 
der bosnischen Muslime, die bis heute die 
Identität und das Selbstverständnis der 
bosnischen Muslime bestimmt.

2.3 DIE ANNEXION BOSNIENS 
1908
Die Politik Österreich-Ungarns war also 
vorsichtig islamfreundlich, dies zeigte sich 
vor allem in der Vorbereitung des österrei­
chischen Islamgesetzes, bei dem die Er­

2.2 ÖSTERREICH-UNGARN  
OKKUPIERT BOSNIEN 1878
Als es auf Grund des osmanischen Staats­
bankrotts 1875 auch in Bosnien zu Aufstän­
den gekommen war, hatte Österreich-Un­
garn in einer diplomatischen Note bei der 
Hohen Pforte die Erfüllung von Reformzu­
sagen reklamiert, darunter vor allem Reli­
gionsfreiheit und Agrarreformen. 1876 
vereinbarten Russland und Österreich-
Ungarn in Fortsetzung der traditionellen 
Politik eine Teilung des Balkans in zwei 
Interessensphären, was die Zustimmung 
Russlands zur Besetzung von Bosnien 
und Herzegowina im Fall eines russischen 
Konfliktes mit dem Osmanischen Reich 
mit sich brachte. Dieser Konflikt brach 
auch tatsächlich aus und endete schließlich 
1878 im Berliner Vertrag, durch dessen 
Artikel XXV Österreich-Ungarn ermäch­
tigt wurde, die Provinzen Bosnien und Her­
zegowina zu verwalten. Wieder kam es zu 
einer Proklamation eines Kaisers, diesmal 
jedoch hieß es, „daß alle Söhne dieses 
Landes – die Töchter hatte man damals 
noch nicht im Blick – gleiches Recht nach 
dem Gesetze genießen, daß sie nicht nur in 
ihrem Leben und in ihrem Hab und Gut, 
sondern auch in ihrem Glauben geschützt 
werden“. Das „Staatsgrundgesetz über die 
allgemeinen Rechte der Staatsbürger“ von 
1867 hatte mit der verfassungsrechtlichen 
Gleichstellung der gesetzlich anerkannten 
Kirchen und Religionsgesellschaften eine 
entscheidende rechtsstaatliche Zäsur ge­
bracht, die ein staatliches Aufsichtsrecht 
jedoch nicht ausschloss. Das damit etab­
lierte konstitutionelle System mit seinen 
grundrechtlichen Garantien und dem Kon­
zept eines institutionellen Einbaus der Re­
ligionsgemeinschaften in öffentliche Auf­
gaben versuchte man auch in Bosnien und 
Herzegowina einzuführen. Es stellte sich 
für den Habsburgerstaat insbesondere die 
Herausforderung, erstmals eine islamische 
Bevölkerung in seinen Herrschaftsbereich 



48

.SIAK-JOURNAL 1/2013

die als Grundlage für die weiteren Verhand­
lungen dienen sollten. Leider sind diese 
drei Entwürfe nicht erhalten, nur der die 
Grundlage des späteren Gesetzes liefernde 
Entwurf lässt sich aus den Verhandlungs­
protokollen im Wesentlichen rekonstruie­
ren. In der Arbeitsgruppe waren drei öster­
reichische Ministerien, das Ministerium für 
Kultus und Unterricht, das Justizministe­
rium und das Ministerium des Innern vertre­
ten. Es wurden darüber hinaus auch Vertre­
ter des k.u.k. Ministers des Äußeren und des 
k.u.k. Gemeinsamen Finanzministeriums/
Büro für Angelegenheiten Bosniens und der 
Herzegowina zugezogen. Von allem An­
fang an ging man davon aus, dass ungeach­
tet der Anerkennungswürdigkeit des Islams 
eine Anerkennung gemäß dem an christ­
lichen Organisationsformen orientierten 
allgemeinen Anerkennungsrecht nicht in 
Frage kam. Als Hauptgrund für die Nicht­
anwendbarkeit wurde dabei genannt, dass 
die Bildung von Kultusgemeinden im Sinne 
des Anerkennungsgesetzes weder gegeben 
noch absehbar sei. Es sollte zunächst nur die 
rechtliche Gleichstellung der Anhänger des 
Islams mit den Angehörigen der gesetzlich 
anerkannten Kirchen und Religionsgesell­
schaften erreicht werden. Damit im Zusam­
menhang stellte sich zunächst die Frage 
nach dem Umfang der Anerkennung. Der 
Vertreter des Außenministeriums äußerte 
Bedenken gegen eine weite Formulierung, 
da damit „sämtliche mohammedanische 
Riten subsummiert werden (könnten), 
wogegen in Bosnien und Herzegowina nur 
sunnitische Mohammedaner nach hanefiti­
schem Ritus (lebten).“ Hingewiesen wurde 
auch auf die politische Rücksichtnahme auf 
das Osmanische Reich und schließlich da­
rauf, dass man im Gesetz anstandslos den 
„Europäer-Mohammedaner von seinen an­
deren Glaubensgenossen (...) bevorzugen 
(könne)“. Damit wird auf die traditionelle 
Einordnung der hanefitischen Rechtsschule 
als „europäisch-islamisch“ angespielt. So 

fahrungen der bosnischen Verwaltung mit 
dem Islam und den Muslimen eine beson­
dere Rolle spielten. Die Annexion 1908 –  
auf deren politische bzw. völker- und 
staatsrechtliche Aspekte hier nicht weiter 
eingegangen werden kann – brachte auch 
innerstaatliche Konsequenzen mit sich. Be­
reits wenige Wochen nach der Annexion 
Bosniens und Herzegowinas sondierten 
Vertreter der in Wien lebenden Muslime, 
ob „die Geneigtheit bestehe, dem Islam die 
gesetzliche Anerkennung zu gewähren“.5 

Kurz darauf kam es zu einer Eingabe glei­
chen Inhalts seitens eines „Aktionskomi­
tees des Österreichischen Orientvereins zur 
Erbauung einer Moschee in Wien“, datiert 
mit 22. Jänner 1909, die ausdrücklich auf 
die durch die Annexion veränderte Aus­
gangslage verwies. Es wurde auch auf die 
Absicht des Wiener Bürgermeisters Karl 
Lueger verwiesen, für die in Wien lebenden 
Muslime eine Moschee zu errichten. Unter 
Hinweis auf die Rechtslage, welche nicht 
anerkannten Bekenntnissen die öffentliche 
Religionsausübung untersagte, wurde die 
Anerkennung gemäß Anerkennungsgesetz 
als notwendige Voraussetzung für diesen 
Bau bezeichnet. Eine Behandlung dieser 
Eingabe wurde vom Ministerium allerdings 
abgelehnt, da das aus Nichtmuslimen be­
stehende Aktionskomitee des Orientvereins 
keine Legitimation für einen derartigen 
Antrag auf Anerkennung besäße. Nichts­
destoweniger beschloss man mit dem für 
Bosnien zuständigen gemeinsamen Finanz­
ministerium Kontakt in dieser Sache aufzu­
nehmen, das dem „Ziele einer solchen Ak­
tion sympathisch“ gegenüberstand.

3. DIE ENTSTEHUNG DES 
ISLAMGESETZES
Nach einer „Vorbesprechung über die Mo­
dalitäten der Anerkennung des islamitischen 
Glaubensbekenntnisses in Oesterreich“ am 
14. Jänner 1909 wurden in beachtlicher 
Schnelligkeit drei Entwürfe ausgearbeitet, 



49

.SIAK-JOURNAL1/2013

der islamitischen Institutionen“. Sie wiesen  
darauf hin, dass eine in angemessener 
Form gehaltene Kritik des anerkannten 
Religionsbekenntnisses oder eine solche 
Polemik gegen dessen Lehre keineswegs 
strafrechtlich verpönt wäre. Diese Argu­
mentation aus 1909 entspricht durchaus 
der gegenwärtigen Rechtsprechung des 
Europäischen Gerichtshofs für Menschen­
rechte, wonach „(…) die Religionsfreiheit, 
unabhängig davon, ob es sich um Ange­
hörige einer Mehrheitsreligion oder einer 
religiösen Minderheit handelt, keines­
falls vor jeder Form der Kritik (schützt), 
auch wenn diese auf einer feindseligen 
Einstellung gegenüber der Religion be­
ruht.“6 Die in diesem Zusammenhang an­
gefügten grundsätzlichen Bemerkungen 
sind von ungebrochener Aktualität und 
stellen auch aus heutiger Sicht dem öster­
reichischen Justizressort zu Beginn des 
20. Jahrhunderts ein ausgesprochen gutes 
Zeugnis aus: „Was heute als den kulturellen  
Anschauungen widersprechend gilt, das 
widerspricht ihnen nach einiger Zeit schon 
nicht mehr, weil man sich an das Neue und 
Fremdartige gewöhnt hat. Dazu kommt, 
daß ein Widerspruch der Lehren, Gebräu­
che und Einrichtungen einer Religion mit 
den sittlichen und kulturellen Anschau­
ungen der Zeit zwar der Anerkennung der 
Religionsgesellschaft hindernd entgegen­
stehen kann, aber keinen Freibrief geben 
darf für gröbliche Verletzung der Rücksicht 
auf Andersdenkende. Jede vom Staat an­
erkannte Religionsbetätigung muß gegen  
gröbliche Verunglimpfung geschützt wer­
den, weil diese die Menschen in ihren 
heiligsten und empfindlichsten Vorstel­
lungen und Gefühlen trifft, die gefähr­
lichste Reaktion auslösen kann und den 
öffentlichen Frieden auf das schwerste  
gefährden kann. Kritik und Polemik in ange­
messener Form werden durch den strafrecht­
lichen Schutz gegen Verspottung und Herab­
würdigung nicht behindert oder beschränkt.“

wurde die Einschränkung auf „Anhänger  
des Islams nach hanefitischem Ritus“ in der 
Arbeitsgruppe gebilligt. Die Frage nach der 
Reichweite der Anerkennung hat auf Grund 
einer Entscheidung des österreichischen 
Verfassungsgerichtshofes vom 10. Dezem­
ber 1987 neue Aktualität gewonnen, worauf 
noch zurückzukommen sein wird. Einen 
weiteren Schwerpunkt bildete die Ehe­
rechtsfrage, da im damals geltenden Allge­
meinen Bürgerlichen Gesetzbuch (ABGB) 
Eherecht konfessionell ausgerichtet war. 
Eine Rezeption des konfessionellen Ehe­
rechts des Islams wurde als kaum durch­
führbar angesehen. Man stellte fest, dass 
„das Eherecht jenes Gebiet sei, auf welchem 
man den Mohammedanern die allerge­
ringsten Konzessionen machen könne“, 
man müsse sich daher hinsichtlich der 
„Mohammedaner-Ehen für den staatlichen 
Bereich auf den Standpunkt der obliga­
torischen Zivilehe stellen.“ 
Es wurde vor allem betont, dass sich an 
der Strafbarkeit der Polygamie im Inland 
nichts ändern dürfe. Das Ergebnis dieser 
Diskussion war, dass die Muslime die 
erste konfessionelle Gruppe waren, für die 
in Österreich die obligatorische Zivilehe 
eingeführt wurde. Besonders breit disku­
tiert war der Umfang des strafrechtlichen 
Schutzes, welcher der neu anzuerkennen­
den Religionsgesellschaft zu gewähren 
wäre. Es erschien einigen Mitgliedern der 
Arbeitsgruppe als „wohl kaum angängig, 
den ‚Lehren, Gebräuchen und Einrich­
tungen‘ des Islams den gleichen, strafge­
setzlich sanktionierten Schutz, wie den 
gesetzlich anerkannten Religionsbekennt­
nissen zuzuerkennen.“ Dagegen nahm vor 
allem der Vertreter des Justizministeriums 
Stellung, da „ihm in strafrechtlicher Hin­
sicht eine Differenzierung zu Ungunsten 
des Islams und seiner religiösen Einrich­
tungen nicht am Platze“ erschien. Auch der 
Vertreter des Außenministeriums plädierte 
für eine „möglichst große Begünstigung 



50

.SIAK-JOURNAL 1/2013

Bestimmungen des Gesetzes vom 9. April 
1870 in Kraft, das das Ehe- und Perso­
nenstandsrecht jener Personen regelte, die 
keiner gesetzlich anerkannten Kirche oder 
Religionsgesellschaft angehörten.8

5. DIE WEITERGELTUNG DES 
ISLAMGESETZES IN DER 
REPUBLIK
Das auf diese Weise zustande gekommene 
österreichische Islamgesetz hat in der klein 
gewordenen Republik langfristig Wirkung 
entfaltet und in der zweiten Hälfte des  
20. Jahrhunderts hinsichtlich der rechtli­
chen Integration von Muslimen in West- 
und Mitteleuropa singuläre Bedingungen 
geschaffen. Die Weitergeltung des Islamge­
setzes in Österreich – es galt übrigens auch 
in der Tschechoslowakei weiter – ergab 
sich für Rechtsprechung und Wissenschaft 
vor allem daraus, dass es für das Burgen­
land ausdrücklich in Geltung gesetzt wur­
de.9 Was das muslimische Leben nach dem 
Ende der Habsburgermonarchie betrifft, 
so ist vor allem auf den im Jahr 1932 von  
österreichischen Muslimen gegründeten 
„Islamischen Kulturbund“ hinzuweisen. 
Er hatte seinen Sitz in gut Wiener Tradition 
in einem Kaffeehaus. Der erste Präsident 
war der Ethnologe Leopold/Umar Rolf von 
Ehrenfels, der 1927 in Berlin zum Islam 
konvertiert war. Nach dem „Anschluss“ 
Österreichs an das nationalsozialistische 
Deutschland wurde der Islamische Kultur­
bund aufgelöst, Ehrenfels emigrierte nach 
Indien. Der prominenteste Muslim öster­
reichischer Herkunft im 20. Jahrhundert 
war Leopold Weiss, der 1900 in Lemberg 
als Sohn eines Anwalts aus einer Rabbiner-
Familie geboren wurde, in Wien aufwuchs 
und sich nach einer Palästina-Reise und 
Kontakten vor allem mit der Lebenswei­
se der arabischen Beduinen dem Islam 
zuwandte. 1926 konvertierte er zum Islam 
und änderte seinen Namen in Muhammad 
Asad.10 In der Folge lebte er 1927–1932 in 

4. DER INHALT DES ISLAM
GESETZES
Da zunächst keine Kultusgemeinde vor­
handen war, enthielt das Islamgesetz nur 
wenige Bestimmungen. Durch das Gesetz 
wurde den Anhängern des Islams nach 
hanefitischem Ritus die Anerkennung als 
Religionsgesellschaft im Sinne des Staats­
grundgesetzes vom 21. Dezember 1867 
gewährt. Die äußeren Rechtsverhältnisse 
waren auf Grundlage der Selbstverwal­
tung und Selbstbestimmung7, jedoch unter 
Wahrung der Staatsaufsicht, im Verord­
nungsweg zu regeln, sobald die Errichtung 
und der Bestand wenigstens einer Kultus­
gemeinde gesichert ist. Entsprechend einer 
Bestimmung im Anerkennungsgesetz war 
ein „Religionsdiener, welcher verbreche­
rischer oder solcher strafbaren Handlun­
gen schuldig erkannt worden ist, die aus 
Gewinnsucht entstehen, gegen die Sittlich­
keit verstoßen oder zu öffentlichem Ärger­
nis gereichen, oder dessen Verhalten die 
öffentliche Ordnung zu gefährden droht, 
von seinem Amt zu entfernen.“ Die Staats­
behörde hatte darüber zu wachen, dass die 
Religionsgesellschaft der Anhänger des 
Islams, deren (zukünftige) Gemeinden und 
Organe ihren Wirkungskreis nicht über­
schreiten und den Bestimmungen der Ge­
setze sowie der in Aussicht genommenen 
Verordnung über die äußeren Rechts­
verhältnisse dieser Religionsgesellschaft 
nachkommen. Die Religionsgesellschaft 
der Anhänger des Islams genießt als sol­
che sowie hinsichtlich ihrer Religionsaus­
übung und ihrer Religionsdiener denselben 
gesetzlichen Schutz wie andere gesetzlich 
anerkannte Religionsgesellschaften. Auch 
die Lehren des Islams, seine Einrichtungen 
und Gebräuche genießen diesen Schutz, 
insoweit sie nicht mit den Staatsgesetzen 
in Widerspruch stehen. Rücksichtlich der 
Ehen der Anhänger des Islams und der 
Führung ihrer Geburts-, Ehe- und Sterbe­
register blieben – wie bereits erwähnt – die 



51

.SIAK-JOURNAL1/2013

Islam ermöglichtes Recht auf Polygamie 
berufen könnte. Eine weitere Schwierig­
keit ergab sich aus dem Islamgesetz der 
Monarchie, das sich – wie erwähnt – nur 
auf die hanefitische Rechtsschule bezog. 
Die Beibehaltung dieser Einschränkung 
wurde vom zuständigen Ministerium 
durchaus sorgfältig erwogen. Unter Beru­
fung auf eine Stellungnahme des Diyanets  
heißt es im vorbereitenden Ministerial­
akt: „Tatsache ist, daß es im Islam keine 
Rechtsschulen (Kulte) gibt, die – wie in 
einigen anderen Religionen – untereinan­
der grundverschieden wären. Die in der 
islamischen Welt wirksamen und unter 
den Namen der Hanafiten, Schafiiten, Ma­
likiten und Hanbaliten bekannten Rechts­
schulen sind allesamt rechtgläubig.“ Man 
überließ daher die „Ausdehnung“ auf die 
Nicht-Hanafiten einem innerreligionsge­
sellschaftlichen Akt. Nach Auffassung 
der Anerkennungswerber galten dieselben 
Erwägungen nicht nur für die vier großen  
sunnitischen Rechtsschulen, sondern auch 
für die Zwölfer-Schiiten, Ibaditen und 
Zaiditen, sodass sich die Islamische Glau­
bensgemeinschaft in ihren Statuten auf 
sieben Rechtsschulen berief. Am 2. Mai 
1979 wurden schließlich die Errichtung 
der ersten Kultusgemeinde auf Grund 
des Islamgesetzes und die Verfassung 
der „Islamischen Glaubensgemeinschaft 
in Österreich“ genehmigend zur Kenntnis 
genommen. Die „Islamische Glaubensge­
meinschaft in Österreich“ (IGGiÖ) genießt 
daher seit 1979 als gesetzlich anerkannte 
Religionsgemeinschaft die Stellung einer 
Körperschaft des öffentlichen Rechts. Sie 
gehört damit in den Kreis von Kirchen und 
Religionsgesellschaften, die von der Rö­
misch-Katholischen Kirche bis zu kleinen 
Gemeinschaften wie der Evangelisch-Me­
thodistischen Kirche insgesamt 14 religiöse 
Gemeinschaften umfassen. Die öffentlich-
rechtliche Stellung enthält das Angebot des 
Staates zur Kooperation, was aber auch be­

Saudi-Arabien, wo er zu einem engen Ver­
trauten Ibn Sauds wurde und in ein Nahe­
verhältnis zum Wahhabismus geriet. 1932 
ging er nach Indien, wo er mit Muhammad 
Iqbal in Kontakt kam und an der Vorbe­
reitung der Selbstständigkeit des späteren 
Pakistan mitwirkte. Während des Zweiten 
Weltkrieges lebte er in einem britischen 
Internierungslager. Seine Versuche, seine  
Familie nach Britisch-Indien zu holen, 
scheiterten, seine gesamte Familie wurde 
in Konzentrationslagern ermordet. Am  
14. April 2008 wurde der Platz vor dem 
Haupteingang der UNO-City in Wien zu sei- 
nen Ehren Muhammad-Asad-Platz benannt.

6. DIE ERRICHTUNG DER ISLA-
MISCHEN GLAUBENSGEMEIN-
SCHAFT IN ÖSTERREICH 1979
Nach dem Zweiten Weltkrieg war es der 
1962 auf Initiative einiger bosnischer 
Intellektueller gegründete „Moslemische 
Sozialdienst“, der sich nicht nur der sozia­
len, religiösen und kulturellen Betreuung 
der Muslime in Österreich widmete, son­
dern auch eine  institutionelle Verankerung 
der Anerkennung aus 1912 betrieb, wie das 
vom österreichischen Religionsrecht ei­
gentlich vorausgesetzt wird. Am 26. Jänner 
1971 hatten Vertreter des „Moslemischen 
Sozialdienstes“ in Wien ein erstes diesbe­
zügliches Ansuchen gestellt. Nach langen 
Verhandlungen mit den staatlichen Kul­
tusbehörden war schließlich am 20. April 
1979 ein modifizierter Antrag erfolgreich. 
In den achtjährigen Verhandlungen waren 
einige bereits aus 1912 bekannte Probleme 
aufgetreten.11 Überraschenderweise war in 
den Vorverhandlungen auch die Frage der 
Polygamie nochmals ins Spiel gekommen. 
Es wurden Gutachten eingeholt, eines von 
der Al-Azhar-Universität in Kairo und 
eines von der türkischen Präsidialstelle 
für Religionsangelegenheiten (Diyanet). 
Diese legten dar, dass sich ein Muslim ge­
genüber dem Staat nicht auf ein durch den 



52

.SIAK-JOURNAL 1/2013

und Sport vom 2. August 1988 betreffend  
die Islamische Glaubensgemeinschaft in 
Österreich. Durch das zweite Erkenntnis 
kam es zur Aufhebung der Wendung „nach 
hanefitischem Ritus“ im Islamgesetz als 
verfassungswidrig. Der VfGH begründete 
dies damit, dass eine solche Einschrän­
kung eine für den religiös-neutralen Staat 
unzulässige Differenzierung und damit ein 
Eingriff in das Selbstbestimmungsrecht 
der islamischen Glaubensgemeinschaft er­
folgt sei. Diese Entscheidung brachte eine 
Zäsur für die Glaubensgemeinschaft, weil 
sie die Anerkennung in relativ unbestimm­
ter Weise ausdehnte. Die IGGiÖ änderte in 
der Folge des VfGH-Erkenntnisses dann 
auch ihre Verfassung. Seit damals gehören 
ihr „alle Anhänger des Islams an, welche in 
der Republik Österreich ihren Aufenthalt 
haben“ (Verfassung der IGGiÖ Art. 1).  
Durch diese Entscheidung wurde die Fra­
ge der Zuordnung jener Gruppen virulent, 
die sich zwar auf eine islamische Tradition  
berufen, aber vom islamischen „main 
stream“ nicht als rechtgläubig angesehen 
werden, wie etwa die Aleviten. Damit sind 
wir bei einem weiteren Erkenntnis des  
VfGH vom 1. Dezember 2010 (B1214/09), 
das von grundlegender Bedeutung für das  
Islamgesetz ist. Aus Anlass einer Be­
schwerde der „Islamischen Alevitischen 
Glaubensgemeinschaft in Österreich“ 
(IAGÖ) erklärte der VfGH die religions­
rechtliche Statuierung einer weiteren sich 
als „islamisch“ verstehenden Religions­
gemeinschaft neben der nach dem Islam­
gesetz konstituierten IGGiÖ für zulässig. 
Es verstieße, so der VfGH, gegen die Ga­
rantien der Religionsfreiheit, wollte der 
Gesetzgeber einer Personengruppe, für 
deren religiöse Überzeugung es essenti­
ell ist, sich zu einem bestimmten Glauben 
zu bekennen, die Möglichkeit verwehren, 
neben der auf einem bestimmten Gebiet 
einzig bestehenden gesetzlich anerkannten 
Religionsgesellschaft – im konkreten Fall 

deutet, dass die Religionsgemeinschaften 
bereit sein müssen, die mit der Anerken­
nung implizit verbundenen Verfassungser­
wartungen des Staates zu erfüllen. Sie setzt 
also seitens der betreffenden Religionsge­
meinschaft voraus, dass sie den demokra­
tischen Rechtsstaat akzeptiert und mit dem 
gesellschaftlichen Grundkonsens überein­
stimmt. Der Staat darf von den Religions­
gemeinschaften auch Beiträge zur Bewälti­
gung der in der Gesellschaft aufbrechenden 
ethischen Probleme erwarten sowie Koope­
ration im Bildungs- und Erziehungsbereich, 
bei der Erfüllung der vielfältigen karitativen 
Aufgaben und bei der Betreuung von Men­
schen in spezifischen existenziellen Situati­
onen, wie durch Übernahme der Kranken- 
und Gefangenenseelsorge.

7. DAS ISLAMGESETZ IN DER 
RECHTSPRECHUNG DES VER-
FASSUNGSGERICHTSHOFS
Für die Geschichte des Islamgesetzes ist 
auch eine Reihe von Erkenntnissen des 
österreichischen Verfassungsgerichts­
hofs von Bedeutung. 1987 waren es zwei 
Entscheidungen. Der Gerichtshof stellte 
erstens fest, dass die Erledigung des Bun­
desministers für Unterricht und Kunst vom 
2. Mai 1979, Z9076/7–9c/79, mit der die 
Errichtung der ersten Wiener Islamischen 
Religionsgemeinde und die Verfassung 
der Islamischen Glaubensgemeinschaft in 
Österreich genehmigt wurde, ungeachtet 
dessen, dass sie sich selbst als „Bescheid“ 
bezeichnet, im Hinblick auf ihren Inhalt 
ihrem gesetzlichen Hintergrund nach als 
Verordnung im Sinne des Art. 139 Abs. 1 
B-VG (Rechtsverordnung) zu qualifizieren 
sei. Als Verordnung wäre sie im Bundesge­
setzblatt kundzumachen gewesen, sie wird 
daher wegen eines Kundmachungsman­
gels als gesetzwidrig aufgehoben. An die 
Stelle der fälschlich als Bescheid bezeich­
neten Verordnung trat die Verordnung des 
Bundesministers für Unterricht, Kunst 



53

.SIAK-JOURNAL1/2013

mend durch zwei Prozesse erfasst. Der 
erste steht unter dem von der englischen 
Religionssoziologin Grace Davie gepräg­
ten Schlagwort: „Believing without belon­
ging“, das heißt, die Menschen entwickeln 
eine persönliche Religiosität, ohne sich 
institutionell einzubinden.13 Das Religi­
onsbekenntnis wird damit zu einer von der 
verfassten Religionsgemeinschaft unabhän­
gigen spezifischen persönlichen Entschei­
dung. Es kommt umgekehrt aber auch zu 
einem „Belonging without believing“ und 
zwar insbesondere bei Minderheiten, die 
ihre ethnische bzw. kulturelle Identität auch 
und insbesondere mit Hilfe ihrer religiösen 
Tradition bewahren wollen. Dieses Phäno­
men ist seit langem aus der jüdischen Dia­
spora bekannt und scheint in zunehmendem 
Maße auch die islamische Diaspora zu er­
fassen. Wie Untersuchungen über Werthal­
tungen, religiöse Praxis und Identität bei 
muslimischen Jugendlichen zeigen, beto­
nen sie häufig auch dann ihre Zugehörigkeit 
zum Islam, wenn sie ihren Glauben nicht 
praktizieren, also ein „belonging“ ohne „be­
lieving“. Alle diese Entwicklungen bringen 
es also mit sich, dass die ex-lege-Mitglied­
schaft der Muslime und Musliminnen, um 
genauer zu sein, der Angehörigen der im 
islamischen „main stream“ als rechtgläu­
big anerkannten Schulen, bei der IGGiÖ zu 
einem immer wieder benutzten Angriffs­
punkt wird. Nicht zuletzt auf Grund dieser 
Auseinandersetzungen wurde seit 2007 
an einer Novellierung der Verfassung der  
IGGiÖ gearbeitet. Dabei ist ein kompli­
ziertes Wahlverfahren herausgekommen, 
da die führenden Organe in einem mehr­
stufigen Verfahren indirekt gewählt wer­
den. Auch dies ist ein Versuch, der oben 
erwähnten komplexen Struktur der IGGiÖ 
Rechnung zu tragen. Bei der Durchführung 
der ersten Phase, nämlich der Registrierung 
der Wahlberechtigten, ließen sich nach ei­
ner offiziellen Angabe der IGGiÖ 124.465 
Personen als Mitglieder registrieren, von 

der islamischen – eine andere gesetzlich 
anerkannte Religionsgesellschaft dieses 
Glaubens zu gründen. 

8. DIE ENTWICKLUNG DER 
GLAUBENSGEMEINSCHAFT BIS 
ZU DEN NEUWAHLEN DER 
ORGANE VON 2010/2011
Im Jahr 1999 sind verschiedene Reformen 
der Verfassung der IGGiÖ durchgeführt 
worden, die zum Ziel hatten, die Demokra­
tisierung und Repräsentativität der IGGiÖ 
voranzutreiben. Es wurde ein von den Ob­
männern der großen islamischen Vereine 
gebildeter Beirat geschaffen, damit diese 
ihre Positionen in die Glaubensgemein­
schaft einbringen können.12 Man darf nicht 
verschweigen, dass innermuslimische 
Konflikte immer wieder zu Auseinander­
setzungen um die IGGiÖ geführt haben. 
Die Spannungen hatten von allem Anfang 
an meist ihre Ursachen in den unterschied­
lichen ethnischen Traditionen der Muslime 
bzw. den politischen Entwicklungen in 
den Herkunftsländern. Es war häufig der 
Alleinvertretungsanspruch der Glaubens­
gemeinschaft, der bereits in den 1980er 
Jahren innermuslimische Kritik hervor­
gerufen hat. Die seit den 1990er Jahren 
deutlich zunehmende öffentlich-mediale 
Diskussion über die IGGiÖ macht aber zu­
gleich deutlich, dass die österreichischen 
Muslime gewissermaßen in der österrei­
chischen Gesellschaft angekommen sind. 
Einen besonderen Kritikpunkt lieferte 
immer öfter die ex-lege-Mitgliedschaft 
aller Muslime bei der IGGiÖ nach dem 
Vorbild staatlicher Selbstverwaltungsein­
richtungen, die für den Islam – aber auch 
für andere Religionsgemeinschaften – viel­
fach als inadäquat empfunden wird. Die 
staatlichen Selbstverwaltungskörper sind 
grundsätzlich demokratisch organisiert 
und daher für die meisten Religionsge­
meinschaften nicht passend. Wie auch 
andere Religionen wird der Islam zuneh­



54

.SIAK-JOURNAL 1/2013

9. DIE ZUKUNFT DES 
ISLAMGESETZES
Eine Novellierung des nunmehr 100 Jahre 
alten Islamgesetzes ist aus vielen Gründen 
dringend angesagt. Es fehlt an gesetzlichen 
Regelungen für einige Bereiche, wie sie 
die anderen Spezialgesetze für anerkannte 
Kirchen und Religionsgesellschaften ken­
nen, man denke nur an die Anstalts- und 
Militärseelsorge und an das Universitäts­
recht. Angesichts des starken internatio­
nalen Interesses an den österreichischen 
Erfahrungen mit einem europäischen Re­
ligionsrecht für den Islam ist die Verant­
wortung bei der Bewältigung der damit 
verbundenen Aufgaben für den österrei­
chischen Gesetzgeber besonders groß.

denen dann allerdings nur 27.095 wahlbe­
rechtigt waren, da nur sie den verpflich­
tenden jährlichen Mitgliedsbeitrag geleistet 
hatten. Zur Wahl gegangen sind schließlich 
20.485 Personen. Die Zahl der registrierten 
Mitglieder gibt wohl einen Hinweis auf die 
Reichweite der IGGiÖ. Wenn man darü­
ber hinaus noch von einigen zehntausend 
religiös gebundenen, jedoch in der IGGiÖ 
bisher nicht registrierten Personen ausgeht, 
dann wäre in etwa eine Zahl erreicht, die im 
Schrifttum als Zahl der Muslime in Europa 
angeführt wird, die sich aktiv zu ihrem is­
lamischen Glauben bekennen. So schätzen 
die Autoren einer Studie für das Europä­
ische Parlament aus dem Jahre 200714 diese 
Zahl auf etwa ein Drittel der damals 15 Mil­
lionen Muslime in der Europäischen Union.

Muslime in Österreich, Innsbruck/Wien, 

35 ff.
5 Zur Vorgeschichte des Islamgesetzes 

und weiteren Nachweisen zu den, dieses 

betreffenden Ministerial-Protokollen vgl. 

Potz, R. (2010). Das Islamgesetz 1912 

und der religionsrechtliche Diskurs in 

Österreich zu Beginn des 20. Jahrhun­

derts, in: Olechowski, T./Neschwara, C./

Lengauer, A. (Hg) Grundlagen der öster­

reichischen Rechtskultur (FS Ogris 75), 

385–408.
6 EGMR I.A. vs Türkei, 13.09.2005, Appl 

42571/98.
7 Der Begriff des Selbstbestimmungs­

rechts einer Religionsgesellschaft findet 

hier erstmals in ein österreichisches Ge­

setz Eingang.
8 Dieses Gesetz war notwendig geworden,  

da durch das – teilweise noch heute gel­

tende – Gesetz vom 25. Mai 1868, „wo­

durch die interkonfessionellen Verhältnisse 

der Staatsbürger geregelt werden“, erst­

mals in Österreich Konfessionslosigkeit als 

religiöser Status anerkannt worden war.

9 In dieser Verordnung der Bundesregie­

rung vom 30.05.1924 (BGBl Nr. 176/1924) 

wurden jene österreichischen Gesetze auf­

gelistet, deren Wirksamkeit auf das neue 

Bundesland erstreckt wurde.
10 Zu Muhammad Asad vgl. Windhager, 

G./Weiss, L., alias Mohammad Asad 

(2008). Von Galizien nach Arabien, Wien.
11 Vgl. zum Folgenden den Vorberei­

tenden Ministerialakt des BMUK, GS 

9076/7-9c/79, Einlageblatt 5.c.
12 Zu diesen Vorgängen vgl Heine, S./

Lohlker, R./Potz, R. (2012). Muslime in 

Österreich, Innsbruck/Wien, 55 ff.
13 Davie, G. (1994). Religion in Britain 

Since 1945: Believing Without Belonging, 

Oxford.
14 Dassetto, F./Ferrari, S./Maréchal, B. 

(2007). Islam in der Europäischen Union: 

Was steht für die Zukunft auf dem Spiel?, 

Brüssel. http://csv.lu/de/upload/actualites/ 

3994/Islam_Europ_Union.pdf (Zugriff am 

09.11.2012).

1 So etwa Refah Partisi ua vs Türkei, 

Große Kammer, 13.02.2003, 41340/98, 

41342/98, 41343/98 und 41344/98; 

Leyla Şahin vs Türkei, Große Kammer, 

10.11.2005, 44774/98.
2 Die Ausgestaltung des Verhältnisses 

von Staat und Kirche verstößt als solche 

dann nicht gegen die EMRK, wenn der 

Einzelne sich in religiösen Fragen einer 

Bindung an die (Staats-)Kirche entzie­

hen kann bzw. das Recht hat, auszutre­

ten: Børre Arnold Knudsen vs Norwegen, 

08.03.1985, Appl 11045/84.
3 Es sind dies neben dem Islamgesetz: 

Für die Katholische Kirche das Konkor­

dat 1933 (BGBl II Nr. 2/1934) mit den 

Zusatzverträgen aus den 1960er Jahren, 

das Protestantengesetz 1961 (BGBl Nr. 

182/1961), das Orthodoxengesetz 1967 

(BGBl Nr. 229/1967), das Israelitenge­

setz 1890 idF 2011 (BGBl I 2012/48), das 

Orientalisch-orthodoxe Kirchengesetz 

2003 (BGBl I 2003/20).
4 Einen historischen Überblick bietet 

Heine, S./Lohlker, R./Potz, R. (2012). 


