Abdallah und Godelive

Zum Status von Frauen und Mannern im Spiegel "heiliger Namen"

Personennamen sind eine Quellengattung, die bisher von der sozialgeschichtlichen Forschung nur wenig
genutzt wurde.l) Dieser Sachverhalt erscheint Giberraschend - handelt es sich doch um einen Quellentyp,
der nicht nur auflerordentlich verbreitet auftritt, sondern auch auf3erordentlich vielfaltige
Auswertungsmoglichkeiten  zulaRt. Personennamen sind ein universales Phanomen. In der
Unterschiedlichkeit ihrer Formen bieten sie Mdglichkeiten fur weit ausholende interkulturelle Vergleiche.
Personennamen gehdren zu den altesten schriftlich Uberlieferten Zeugnissen der Menschheitsgeschichte.z)

Auf ihrer Grundlage lassen sich epochenibergreifend langfristige Entwicklungstendenzen analysieren.s)
Personennamen machen sehr grundsatzliche Aussagen (ber gesellschaftiche Gegebenheiten und
Zusammenhange. Der Akt der Namengebung - in vielen Kulturen als die eigentliche soziale Geburt des
Menschen aufgefalit - definiert die Rolle, die das Kind in seiner Umwelt einnimmt, entwirft ein Programm fir
seine Zukunft, konzipiert seine Identitat. Zwei Grundformen sind in vereinfachender Differenzierung dabei zu
unterscheiden - die Neuschdpfung eines individuellen Namens und die Nachbenennung nach einem
frheren Trager desselben Namens. Im Fall der Neuschépfung von Namen ist eine unmittelbare Analyse des
Namenssinns moglich. Im Fall der Nachbenennung hat die sozialhistorische Untersuchung von den

Beziehungen zu friheren Tragern des jeweils gewahlten Namens auszugehen.4) In Kulturen der
Nachbenennung - Orient wie Okzident gehdren seit alters zu diesen - ist Namensrepetition erlaubt und damit
die Madglichkeit quantitativer Analysen gegeben. Statistische Auswertungen des Namenguts einer
Gesellschaft machen im diachronen Vergleich soziale Verénderungsprozesse auf der Makroebene
erkennbar. Dem steht die Mdglichkeit der Untersuchung von Motivationen individueller Namengebungsakte
auf der Mikroebene gegenliber. Kaum ein anderer sozialhistorischer Quellentyp la3t in vergleichbarer Weise
eine solche Verbindung verschiedener Ebenen sowie eine solche Verknipfung quantitativer und qualitativer
Methoden zu.

Auch von der Frauengeschichte wurden Personennamen als Quelle bisher kaum genutzt.s) Dabei konnte
eine sozialhistorische Auswertung von Namen gerade fir geschlechtergeschichtliche Fragestellungen viel
erbringen. In den meisten Kulturen wird der Geschlechtsunterschied im Namen erkennbar gemacht. Frauen-
und Mannernamen sind prinzipiell unterschiedlich konzipiert. In diese Konzepte kénnen wesentliche
Elemente gesellschaftlicher Geschlechterrollenstereotype eingehen. Eine Analyse der Bedeutung von
Frauen- und Mannernamen erlaubt also oft eine Annédherung an dominante Muster der Geschlechterrollen -
ein Zugang, der insbesondere fir weit zurlickliegende und quellenarme Zeiten Bedeutung haben kann.
Solche Schlusse sind vor allem in Kulturen und Epochen mdglich, in denen Namen unmittelbar nach der
Wortbedeutung gegeben wurden. Namensrepetition und Nachbenennung hingegen fuhren zu Prozessen der
Uberlagerung des Bedeutungsgehalts von Namen. Aussagen (iber aktuelle Geschlechterrollen sind dann nur
bedingt mdglich. Daflir ergeben sich zusétzlich geschlechtergeschichtlich interessante Perspektiven - etwa
die Bezugnahme auf Namensvorbilder nur des gleichen oder auch des anderen Geschlechts oder die
Weitergabe des Namenguts in unterschiedlicher Akzentuierung der mannlichen und weiblichen Linie. Die
Akzentuierung der Vater- und Mutterlinie kann auch bei zusatzlichen Namensteilen von Bedeutung sein. Das
gilt insbesondere fir die Fiihrung von Patronymika und Metronymikae) sowie fur die gegenwartig so aktuelle
Frage der Weitergabe des sogenannten "Familiennamens".

Eine geschlechtergeschichtliche Auswertung von Frauen- und Mannernamen fihrt notwendig in
religionsgeschichtliche Zusammenhange. Personennamen sind insgesamt eine wichtige Quelle der
Religionsgeschichte. Auch in diesem Kontext erscheinen sie bisher noch viel zu wenig gen[]tzt.7)
Erkenntnismdglichkeiten, die sie erschlieRen, liegen einerseits auf der Ebene einer vergleichenden
Religionsgeschichte, andererseits auf der Ebene der Geschichte religioser Mentalitaten - kollektiver
religioser Haltungen und Einstellungen abseits von Dogma und religionsgesetzlicher Norm. Namengebung
hatte in Kulturen der Vergangenheit in hohem Mafl3 mit Sinnstiftung durch Religion zu tun und steht auch
heute noch in dieser Tradition. Viele der Lebenskonzepte, die Frauen und Manner bei der Namengebung
mitgegeben wurden und werden, sind in ihren Wurzeln religiés definiert und lassen sich letztlich nur aus
diesen Wurzeln verstehen. Fur die Thematik "Frauen, Manner und Religion" kénnen so Namen als Quelle
einen interessanten Zugang eréffnen.

Aus der Vielfalt geschlechtergeschichtlich relevanter Themen einer Interpretation von Namen in
religionsgeschichtlichem Kontext sei hier eines exemplarisch vorgestellt. Ausgangspunkt der Uberlegungen
bildet ein besonderer Namentypus, namlich die sogenannten "theophoren Namen". Der Begriff geht auf die
griechische Antike zurlick. Der Peripatetiker Klearchos unterschied grundséatzlich zwei Gruppen von Namen
nach dem Kriterium, ob sie einen Bezug zu einem Goétternamen enthalten: die "onomata theophora", bei



denen eine solche Beziehung gegeben ist und die "onomata athea", bei denen sie fehlt.8) Ohne diese

dichotomische Unterscheidung wird der Begriff bis heute in der Onomastik verwendet.g) Unter "theophoren
Namen" versteht man Personennamen, die unmittelbar aus einem Gottes- oder Goétternamen abgeleitet sind
und damit eine Beziehung zu dberirdischen Maéachten ausdriicken, die in besonderer Weise als
heilsvermittelnd gedacht wurde. Die Grenzen solcher "theophorer" Namen zu anderen "heiligen Namen" sind
flieBend. Es soll in einem zweiten Schritt ansatzweise auch auf "heilige Namen" in einem weiteren Sinn
eingegangen werden. Theophore Namengebung war in der Antike weit verbreitet. In den groRRen
monotheistischen Weltreligionen, dariiber hinaus aber auch in polytheistischen Glaubensgemeinschaften
haben derart gebildete Namen eine wichtige Rolle gespielt. Fir Frauen und Mé&nner war dieses hochwertige
Namensgut jeweils in sehr unterschiedlicher Weise zugéanglich. Anders formuliert: Die Beziehungen zur
Gottheit, die in solchen Namen zum Ausdruck kommen, konnten nach der Vorstellungswelt der betreffenden
Religionsgemeinschaft von Frauen und Mannern nicht in gleicher Weise eingegangen werden. Theophores
Namengut wird so zum Indikator geschlechtsspezifisch unterschiedlich gedachter Zugangsweisen zum
Heiligen. Im Spiegel von Namen werden Bilder sakraler Ordnungen faBbar. In diesen Ordnungen haben
Frauen und Manner vielfach einen unterschiedlichen Status. Religiése Vorstellungen tber die Stellung der
Geschlechter dirfen sicher nicht unmittelbar auf die soziale Realitéat der betreffenden Gemeinschaft
Ubertragen werden. In stark religiés gepragten Gesellschaften besteht jedoch ein Zusammenhang zwischen
Sakralkultur und Sozialstruktur. Der Status, der Frauen und Mannern in ihrer Beziehung zur Gottheit
zugeschrieben wird, ist auch fur ihren Status in der irdischen Lebenswelt von Bedeutung.

Abdallah und Godelive - die beiden Namen im Titel dieser Studie - markieren das grundséatzliche
Spannungsmoment des behandelten Themas. Sie stehen stellvertretend fir zwei Kulturen theophorer
Namengebung. In der einen ist die im Namen ausgedrickte Beziehung zu Gott auf Manner beschrankt. In
der anderen sind Frauen und Méanner im religidsen Konzept ihrer Namen einander véllig gleichgestellit.
Abdallah ist im Islam die Namensform, in der das Verhéltnis der Unterwerfung und der Abhangigkeit
gegenitber Gott am deutlichsten zum Ausdruck kommt.lo) Der Glaubige wird als "Diener" als "Sklave" als
"Knecht Gottes" verstanden. Im islamischen Kulturen ist Abdallah einer der héchst geschatzten und damit
auch einer der haufigsten Mannernamen. Unter den mit der Unterwerfungsformel "Abd" und einem der 99
"schénen Namen Gottes", den "asma ullah el hosna", gebildeten Namen nimmt er eine Vorzugstellung ein.
Die Namensform wie die in ihr enthaltene Gottesbezeichnung ist vorislamisch. Mohammeds Vater trug den
Namen Abdallah. Analoge Namensformen lassen sich im Orient sehr weit zurUckverfoIgen.ll) Abed-Nego
bzw. Ebed-Nebo, d.h. "Diener des Gottes Nebo" war der babylonische Name des Asarja, eines der "drei
Junglinge im Feuerofen”, von dem das Buch Daniel berichtet.lz) Auch in der judischen Tradition selbst
begegnet der Name, hier in der monotheistisch formulierten Variante Obadja = "Diener Gottes".l3) Der vierte
der "kleinen Propheten”, der um die Mitte des 5. Jahrhunderts vor Christus lebte, hiel3 so. In der christlichen
Tradition entsprechen ihm Abdio ("Diener Jesu") bei den Nestorianern,14) "Gabra Krestos" (Diener Christi")
bei den Athiopiern 15) oder Theodul bzw. Christodul ("Diener Gottes" bzw. "Diener Christi*) bei den
Griechen.le) Bei arabischsprachigen Christen in Syrien, Agypten und Spanien findet sich gelegentlich
dieselbe Namensform wie bei ihren muslimischen Nachbarn, daneben auch andere mit Abd- und
Gottesbezeichnungen gebildete Namen.”) Die hdchste Bliite haben freilich die orientalischen Abd-Namen
im Islam erreicht. Bezeichnend erscheint nun, daf} hier keine Entsprechung zu dieser weit entfalteten Kultur
theophorer Mannernamen auf Frauenseite besteht. Das weibliche Gegenstiick zu den Abd-Namen - mit
Amat d.i. "Dienerin" und Gottesbezeichnungen komponierte Namensformen 18) - bleibt seltene Ausnahme.
In einer spater hinzugefligten FuRnote zu einer Schrift des grol3en Rechtslehrers as-Safii (767-820) werden
einander Knaben- und Madchennamen gegentibergestellt, die man an bestimmten Wochentagen geborenen
Kindern geben soll.lg) Die Abd-Namen erscheinen hier fur die am Donnerstag und am Samstag Geborenen
bestimmt.: Abd Allah, Abd al Rahman, Abd al Rahim, Abd al Razzaq. Die an diesen Tagen zur Welt
gekommenen Madchen hingegen sollte man Kultum, Habibah, Maryam, Sarifat oder Latifah nennen.
"Dienerinnen Gottes", die nach einem seiner "schénen Namen" heil3en sollten, waren hier nicht vorgesehen.
Zur selben Zeit, als im Orient der Islam seinen Siegeszug antrat, begann sich im Frankenreich bzw. bei den
Angelsachsen eine christliche Kultur theophorer Namengebung zu entwickeln.zo) Sie erreichte ihren
Hoéhepunkt im 11. und 12.Jahrhundert, unmittelbar bevor sich auch in der westlichen Christenheit die
Nachbenennung nach Heiligen durchsetzte. William von Malmesbury erzahlt, dal? normannische Adlige, die
Kdnig Heinrich I. (1100-1135) und seine Gattin verhéhnen wollten, sie ironisierend als "Godric" und
"Godgifu" bezeichneten - ihrer Meinung nach damals offenbar die gebrauchlichsten und damit die
gewohnlichsten Namen, die man in der englischen Bevélkerung gab.21) Jedenfalls fir Godric 1aR3t sich dieser

Befund quantitativ erhérten.zz) Aber nicht nur bei den Mannern stehen damals hier theophore Namen so im
Vordergrund. Godric hat ein weibliches Gegenstiick. Godgifu ist - trotz der germanischsprachigen
Wortwurzeln - eine christliche Neubildung. Der Name entspricht unmittelbar einer lateinischen Adeodata,



. S i . 23
einer griechischen Theodora, also alten Femininformen von theophoren Mé&nnernamen.™)

Germanischsprachige Wortwurzeln, aus dem Lateinischen oder Griechischen Ubersetzte Namenselemente,
aber auch germanischsprachige Neubildungen auf christichem Hintergrund stehen in dieser Welle
theophorer Namengebung seit karolingischer Zeit nebeneinander. Wohl Uber griechische Namen vermittelt
wird dabei auch auf altorientalische Namenstypen zuruickgegriffen. Im Frankenreich kommt der Name
Gottschalk auf, der unmittelbar mit dem islamischen aber auch arabisch-christlichen Abdallah des
Kalifenreichs korrespondiert.24) Etwas friher noch, insgesamt jedoch seltener, begegnet der Name Cotadeo,
der ebenso den "Diener Gottes" oder "Knecht Gottes" bezeichnet.zs) Mit ihm korrespondiert die weibliche

Form "Cotesdu", also "Magd Gottes", "Dienerin Gottes".26) Eine frankische Cotesdu ware der Bedeutung
nach das formale Gegenstiick zu einem islamischen Abdallah. Der Name begegnet allerdings nicht allzu
haufig. Das hat nichts mit einem beschréankten Zugang von Frauen zu theophoren Namen zu tun. Vielmehr
spielt in der christichen Namengebung die altorientalische Tradition der Abd-Namen insgesamt keine auch
nur annahernd so bedeutsame Rolle wie im Islam. Die Ausdrucksformen der Gottesbeziehungen in
theophoren Namen sind vielfaltiger Art und haben andere Akzente. Fir solche Akzentverschiebungen in der
Namengebung war in karolingischer Zeit auch sicher das in den Abschiedsreden des Johannesevangeliums
Uberlieferte Jesus-Wort maf3geblich 27): "Ich nenne euch nicht mehr Knechte, denn der Knecht weil3 nicht,
was der Herr tut; ich habe euch Freunde genannt, weil ich euch alles geoffenbart habe, was ich von meinem
Vater gehort habe". Unmittelbar vorher steht hier der entscheidende Satz: "Das ist mein Gebot: Liebt
einander, wie ich euch geliebt habe! Es gibt keine grof3ere Liebe als die, wenn einer sein Leben gibt fur
seine Freunde".zs) Die Anfang des 10.Jahrhunderts verfaldte Vita Lebuini, die Lebensgeschichte eines
angelsachsischen Martyrers, der unter den Friesen missionierte, nimmt bei der Erklarung seines Namens
ausdricklich auf diese Bibelstelle Bezug.zg) Der Name Liuf-win ("lieber Freund") ist als implizit theophor zu
verstehen. Die explizite Form Godewin/Gozwin ("Gottes Freund") erreicht im Verlauf dieser Welle theophorer
Namengebung erst sgéter seine hochsten Haufigkeitswerte als Gottschalk oder der altere Cotadeo, namlich
im 11. Jahrhundert. 0) Zu "win = Freund" gibt es in den germanischen Sprachen keine unmittelbar

entsprechende weibliche Form. Dem Wortsinn nach korrespondierend ist Godelive.gl) Der Name konnte
eine unmittelbare Ubertragung der griechischen Theophila sein - der Femininform zu Theophilos, eines seit
frihchristlicher Zeit sehr haufigen Namens, - der dbrigens &ahnlich wie im Islam Abdallah - auch

Uberindividuell fir einen Angehorigen der Glaubensgemeinschaft stehen kann.sz) Godelive hat also in der
christlichen Namengebung sehr alte und sehr bedeutsame Entsprechungen. Als germanischsprachige
Namensform ist die Komposition jedoch neu und keinesfalls durch Namensvariation aus vorchristlichen
Namenselementen ableitbar.33) Es ist evident, daR der Name nach der Namensbedeutung gegeben wurde.
Das berichtet auch ausdrucklich die Lebensbeschreibung der Heiligen - einer flandrischen Adeligen des
11.Jahrhunderts, die nach erschrecklichem Eheleben durch den eigenen Gatten zur Martyrerin wurde.34)
Der zweite Biograph Godelives meinte, da sich der Kult der Heiligen auch unter der romanisch-sprachigen
Bevolkerung zu verbreiten begann, die in Flandern noch allgemein verstandlichen Namensform ins
Lateinische Ubersetzen zu mussen. "Deo cara" also "Gott-liebe" formulierte er. Mit dieser Wertbedeutung
kann der Name wohl als charakteristisches Beispiel fiir die theophoren Frauennamen herausgestellt werden,
die im Frih- und zum Teil noch im Hochmittelalter in Nordwesteuropa so weit verbreitet begegnen.

Zwischen den beiden durch Abdallah und Godelive reprasentierten extrem unterschiedlichen
Namenskulturen liegt ein breites Spektrum. Innerhalb derselben darf man sicher nicht die unterschiedliche
Haufigkeitsverteilung von theophoren Frauen- und Mannernamen in ihrer quantitativen Abstufung einfach als
Gradmesser des jeweiligen Status der Geschlechter in den betreffenden Religionsgemeinschaften
interpretieren. Schon bei einem eher flichtigen ersten Blick haben wir gesehen, daf3 in theophoren Namen
sehr unterschiedliche Beziehungsformen von Frauen und Mannern zu Gott formuliert werden, die ihrerseits
wieder geschlechtspezifische Differenzierungen zum Ausdruck bringen koénnen. Keineswegs darf man
Kulturen, die neben méannlichen auch weibliche theophore Namen kennen, deswegen aus religioser Sicht als
egalitar bewerten. Ebenso ware es vorschnell, den ausschlie3lichen Gebrauch theophorer Mannernamen in
einer Gesellschaft von vornherein als Beweis flir eine generelle Schlechterstellung der Frau anzusehen. Die
Aussage der Namen beschrénkt sich zunachst nur auf Vorstellungen Uber eine unmittelbare
Gottesbeziehung. Vorsicht ist bei solchen Interpretationen auch in anderer Hinsicht am Platz: Gleiche
Formen theophorer Namen mussen in verschiedenen Gesellschaften nicht Gleiches bedeuten. Es héngt von
der Wirkkraft ab, die "heiligen Namen" jeweils zugeschrieben wird, in welchem Mafl} es Uberhaupt
erstrebenswert erscheint, solche Namen zu tragen.ss) So sind die Voraussetzungen dafur sehr
unterschiedlich, ob man sich darum bemiiht, einen Gottesnamen in Menschennamen einzubinden.

Gleichgultig welcher Stellenwert theophoren Namen in historischen Gesellschaften jeweils zukommt - ein
Prinzip laf3t sich durchgehend beobachten: Einen Gottesnamen selbst zu tragen ist fir Menschen stets tabu.
Gotter- und Menschennamen sind zwei grundsétzlich verschiedene Kategorien. Die beiden Welten dirfen
durch Namensgleichheit nicht vermischt werden. "Lady Di" ist fur uns heute kein Problem, weil niemand



mehr Diana als Goéttin verehrt. Die Verfligbarkeit von Gottesnamen flir Menschen setzt den Verlust des
Glaubens an die Gottlichkeit der Namenstrager voraus.36) Verboten ist freilich nur die unmittelbare
Nachbenennung. Diesem Meidungsverbot steht das Interesse an N&he zur Gottheit Uber den Namen
gegenuber. Das macht theophore Namen so erstrebenswert. Sie schaffen tGber den Namen Beziehung zur
Gottheit, ja sie greifen sogar den tabuisierten Namen selbst auf, ohne freilich dadurch das Namenstabu zu
verletzen. Diese Spannung von Meidung und Anndherung an das Gottliche wird in der Namensgebung dort
besonders kultiviert, wo in der Namensmagie bzw. Namenstheologie Vorstellungen uber die Verfugbarkeit
Uberirdischer Krafte durch Namenspraktiken eine wesentliche Rolle spielt.37)

Besonders weit zuriickverfolgen IaRt sich theophore Namengebung in Agypten, jenen Kulturraum, in dem
auch die Namensmagie eine besonders alte Tradition aufweist. Aus Inschriften der agyptischen Frihzeit
wurde reiches Namenmaterial zusammengestellt, unter dem das mit Gotternamen gebildete Namengut
schon sehr stark vertreten ist.38) Das Material stammt aus der Zeit zwischen 3000 und 2600 v.Chr., steht
also am Anfang der fir uns greifbaren agyptischen Religionsgeschichte. Beim derzeitigen Forschungsstand
darf man in diesen theophoren Personennamen lberhaupt die altesten schriftlich Gberlieferten Zeugnisse
menschlicher Religiositat sehen.?’g) Die Namen sind einerseits mit dem allgemeinen Gottesbegriff "ntr"
zusammengesetzt, der in spateren Parallelinschriften der hellenistischen Zeit mit "theos" Ubertragen wird
und noch im koptisch-christlichen Gottesnamen "noyte" fortlebt, andererseits mit konkreten Namen
mannlicher und weiblicher Gottheiten wie Re, Chnum, Ptah, Ka, Anubis, Hathor, Neith etc. Vorherrschend
sind Satznamen Uber géttliche Eigenschaften wie "Gott ist freundlich”, "Ptah lebt", "Grol3 ist die Macht der
Neith", es kommen jedoch auch Namensbildungen vor, die den Menschen in einer Beziehung zur Gottheit
charakterisieren wie Smr-ntr, d.i. "Gefahrte Gottes" oder Mrj-ntr, d.i. "Den Gott Iiebt".40) Wesentlich erscheint
in unserem Zusammenhang, daB sich schon in dieser &ltesten Namenschicht in Agypten theophore
Frauennamen finden. Sie sind hier spaterhin eine Selbstverstandlichkeit. Namensbildungen, die ihre
Tragerinnen und Trager als Dienerin und Diener, als Verehrerin und Verehrer, sogar als Tochter und Sohn

einer Gottheit ausweisen, stehen vdéllig gleichberechtigt nebeneinander.“) Eine Besonderheit der
agyptischen Namensentwicklung ist es, dal3 sich eine gro3e Zahl von Namen findet, die ohne jegliches
Unterscheidungsmerkmal sowohl von Frauen als auch von Mannern getragen werden kénnen. Gerade
theophore Namen begegnen darunter viele. "Der Ruhm des Ptah ist gro3" oder "Amon hat sich gnadig
erwiesen" konnte sowohl ein Madchen wie ein Knabe genannt werden. In der Zeit des Alten Reichs sind
solche geschlechtsneutrale Personennamen noch sehr selten, zu Beginn des Mittleren Reiches laf3t sich
jedoch geradezu eine Vorliebe fir diese Namensformen erkennen.42) In hellenistischer Zeit verschwindet die
Sitte des Doppelgebrauchs wieder. Den Bedurfnis, die Namen der Geschlechter genau zu unterscheiden,
tritt deutlich hervor. Aber noch unter koptischen Christen finden sich vereinzelt Relikte des alten Brauchs.43)
Das Phanomen ist in diesen Dimensionen - im interkulturellen Vergleich gesehen - einzigartig.
Geschlechtergeschichtlich erscheint es besonders interessant, weil hier der Zusammenhang mit einem
allgemeinen gesellschaftlichen Grundzug evident ist: Agypten als eine "weiche Kultur® mit relativ
ausgeglichenen Geschlechterrollen.44)

Herodot berichtet, daR die Griechen von den Agyptern den Glauben iibernommen hatten, zwischen dem
Charakter eines Menschen und dem des Gottes, der am selben Tag geboren ist, bestiinde eine enger

Wesenszusammenhang.45) Durch diesen Glauben scheint das Aufkommen theophorer Namen beeinfluf3t
worden zu sein. Die urspringlich monatliche Feier von Gottergeburtstagen 1&Rt sich in Griechenland sehr
weit zurlickverfolgen, die von Menschengeburtstagen jedenfalls bis ins 4.Jahrhundert v.Chr. Theophore
Namen werden hier seit dem ausgehenden 6.Jahrhundert haufiger. Sie gehéren jedenfalls nicht zu den
altesten Schichten des Namenguts, sondern haben sich erst sekundéar ausgebildet und so stark verbreitet.46)
Religiose Einflisse von auswarts sind dabei durchaus denkbar. Mit den agyptischen theophoren Namen
haben die griechischen einige Ubereinstimmungen. Es gibt jedoch auch wesentliche Unterschiede. Die in
Agypten so weit zuriickreichenden theophoren Satznamen fehlen véllig. Sie waren mit dem alten Prinzip der
Namenskomposition aus zwei Elementen, das die Griechen mit anderen Voélkern der indogermanischen
Sprachgruppe gemeinsam haben,47) nicht vereinbar gewesen. Nach diesem Prinzip wurden auch die neuen

theophoren Namen gebildet.48) Besonders haufig begegnen unter ihnen Zusammensetzungen aus "-doros"
= Gabe mit einem Gotternamen, die das Kind als ein Geschenk der Gottheit auffassen wie Athenodoros,
Artemidoros, Diodoros bzw. adjektivisch dazu gebildete Formen wie Herodotos, Theodotos, Theodosios.
Solche Kompositionen entsprechen auch einem in Agypten stark verbreiteten Namenstyp. Zahlreich sind
unter den griechischen theophoren Namen Zusammensetzungen mit "-agoras" d.i. von einem Gott verkindet
oder zugesagt wie Athenagoras, Hermagoras, Pythagoras, mit "-phanes" = erschienen Apollophanes,
Herophanes, mit "-genes" = abstammend wie Diogenes, Theogenes oder auf eine weibliche Gottheit
bezogen Theagenes, mit "-kles" oder "-kleides" = beriihmt wie Hekatokles, Nymphokles, mit "-krates" = Kraft
wie Hermokrates, Nikokrates oder -philos" = geliebt wie Dionysophilos, Skamandrophilos, Theophilos.
Hermann Usener hat in seiner berihmten Arbeit Uber Gotternamen, in der er aus theophoren Namen Kulte



rekonstruierte, die Belege dazu ausfihrlich zusammengestellt.49) In der Fille der nach dem klassischen
Namensystem aus zwei Elementen komponierten Namenguts finden sich fast Uberhaupt keine
Frauennamen. Sie begegnen blo3 unter den durch Suffixbildung von Goétternamen abgeleiteten Bildungen.
So entspricht einem Athenaios eine Athenaia, einem Apollonios eine A&)ollonia, einem Dionysios eine
Dionysia. Auch die Formen Ahtenais, Bakchis, Herais gehéren hierher.” ) Hinter diesem Bestand steht
sicher mehr als blof3 ein formales Problem sprachlicher Voraussetzungen der Namensbildung. Anders als in
Agypten, wo sich seit den ersten Anfangen theophore Frauennamen feststellen lassen, blieb in Griechenland
- wenn auch vielleicht von Agypten beeinflut - dieses sakral bedeutsame Namensgut lange Zeit hindurch im
wesentlichen auf Manner beschrénkt. Die griechische Kultur war von ihren Urspringen her alles andere als
eine "weiche Kultur". Den traditionellen Geschlechterrollenmustern nach laRt sie sich eher als ein
Kontrastmilieu verstehen.51) Im Spiegel der Namengebung kommt dies auch in den urspriinglich deutlich
geschiedenen Zweitelementen der Frauen- und Mannernamen zum Ausdruck, unter denen sich bei den
Mannern - wie in vielen anderen indogermanischen Sprachen auch - zahlreiche Hinweise auf die
spezifischen ldeale einer Kriegerkultur finden.sz) Auf diesem gesellschaftlichen Hintergrund mag es aufs
erste Uberraschend erschienen, dal so viele der theophoren Mé&nnernamen auf weibliche Gottheiten
bezogen sind.53) Wesensverwandtschaft mit einer Gottin tat der Mannlichkeit offenbar keinen Abbruch. Es
zeigt dies einmal mehr, wie verfehlt es ist, aus Rollenbildern und Machtkonstellationen im Goétterhimmel auf
das Geschlechterverhdltnis unter den irdischen Verehrern schlie3en zu wollen. Aus Mythologien abgeleitete
Matriarchatstheorien, wie sie gelegentlich noch immer vertreten werden, sollten auch von solchen
onomastischen Befunden her neu Gberdacht werden.54)

Unter agyptischem EinfluR koénnte sich auch die theophore Namengebung der Juden entwickelt bzw.
verandert haben. Das l|aRt sich jedenfalls fiur die judische Militarkolonie Elephantine in Oberéagypten
feststellen, aus der in Papyri des 6.und 5.vorchristlichen Jahrhunderts zahlreiche Personennamen uberliefert
sind.55) Viele dieser Namen sind mit Gottesbezeichnungen zusammengesetzt, vereinzelt sogar mit

égyptischen.se) Parallelen zu den &agyptischen theophoren Namen lassen sich auch in der formalen
Konstruktion feststellen. Anders als in Griechenland dominieren in Elephantine die theophoren Satznamen.
Namen wie Mahseia d.h. "Yahwe ist meine Zuflucht", Shemajah d.h."Yahwe horte" oder Mibtahiah, d.i.
"Jahwe ist mein Vertrauen" kénnten mit ausgetauschten Gottesbezeichnungen auch von Agyptern getragen
worden sein. Spezifisch judische Elemente wurden in den zahlreichen Anklangen an Psalmverse erkennbar.
In Hinblick auf die hier besonders interessierende Geschlechterproblematik erscheint wesentlich, dalR solche
theophore Satznamen in Elephantine durchaus auch von Frauen getragen werden kénnen. Die drei zitierten
Beispiele etwa stammen aus der Familie einer Hausbesitzerin mit Namen Mibtahiah, deren Privatarchiv sich
erhalten hat.57) Eine ihrer Nichten trug den gleichen Namen - ein Hinweis, daf3 schon in dieser frihen Phase
theophorer Namengebung dieses Namengut neben Gottesbeziehungen zugleich auch Familienbeziehungen
auszudrlicken versuchte.

Im Zentralraum des judischen Siedlungsgebiets verlief die Entwicklung der theophoren Namengebung
allerdings ganz anders als in der Militarkolonie am fernen Nil. Die Blcher des Alten Testaments geben in
vielféltiger Weise Aufschlul? {ber Sitten der Namengebung und dabei verwendetes Namengut.58)
Satznamen haben auch hier eine lange Tradition und spielen bei der theophoren Namengebung eine
wichtige Rolle. Als theophores Namengut sind vor allem die mit El- und mit Yah/Jahwe - der
gemeinsemitischen und spezifisch judischen Gottesbezeichnung - komponierten Namen zu beachten.
Solche Namen finden sich nun im Alten Testament fast ausschliellich bei Mannern. Theophore
Frauennamen sind seltene Ausnahmen.59) Zu nennen sind etwa Michal ("Wer ist wie Gott"), der Name der
jungsten Tochter Konig Sauls und ersten Frau Koénig Davids,60) oder Jedida ("Von Jahwe geliebt"), der
Name der Mutter Konig Joschijas.Gl) Atalja, d.i."Jahwe hat seine GroRRe gezeigt" hiel3 die Tochter Kdnig

Achabs und der wegen ihrer Verfolgung der Jachwe-Anhanger berlchtigten Isebel.ez) Diese Atalja war die
einzige Frau, die im Koénigreich Juda regierte. Der Name begegnet noch ein zweites Mal, diesmal aber bei
einem mannlichen Trager aus dem Stamme Benjamin. Das gleiche Phanomen findet sich bei Abija ("Gott ist
mein Vater"), der ebenso sowohl als Frauen- als auch als Mannername vorkommt.63) Anders als in Agypten
sind jedoch solche geschlechtsneutrale theophore Namen bei den Israeliten in Paléstina seltene Ausnahme,
wie insgesamt hier den Gottesnamen einschlieBende Frauennamen hier nicht Ublich gewesen zu sein
scheinen.

Theophores Namengut hat sich in der judischen Tradition in zweierlei Weise verbreitet. Einerseits wurden
auf den Gottesnamen bezogene Personennamen wiederholt bzw. neu gebildet, andererseits kam es zur
Nachbenennung nach gro3en Vorbildgestalten, die einen solchen Namen trugen. Die Nachbenennung nach
religids bedeutsamen Figuren aus der Geschichte der Religionsgemeinschaft ist dabei die jiingere Sitte.64)
Exakt unterscheiden lassen sich die beiden Entwicklungsstrange freilich nicht. Ob ein Sacharja/Zacharias,
d.h. "Jahwe hat sich erinnert", seinen Namen wegen der Bedeutsamkeit der religidsen Aussage oder wegen



der Vorbildhaftigkeit des gleichnamigen Propheten erhielt, kann im einzelnen schwer festgestellt werden.
Von beiden Entwicklungen erscheinen Frauen ausgeschlossen. Weder die Namenswiederholung - etwa als
innerfamiliare Nachbenennung 65) - noch die Nachbenennung nach Vorbildfiguren der Frihzeit fuhrte zu
einer Verbreitung theophorer Namen. Die Zahl solcher Vorbildfiguren war ja - wie gesagt - minimal. Und
selbst die einzige judische Herrscherin regte nicht zur Nachbenennung nach ihrem theophoren Namen an.
Ein weiteres kommt hinzu: Seit alters wurden in der judischen Tradition Frauen- und M&nnernamen
sprachlich unterschieden. Wahrend Toéchter vorwiegend Namen erhielten, die der Umgangssprache im
jeweiligen Umfeld der betroffenen jidischen Gemeinde entnommen wurden, gab man Séhnen in der Regel
66 . . :

hebréische Namen. ) In den M&nnernamen wurde also - anders als in Namen der Frauen - die alte
Kultsprache beibehalten. Sie zeigen so insgesamt eine stérkere Beharrungskraft, vor allem aber eine hohere
religiose Bedeutsamkeit. Nach Epochen und Regionen in unterschiedlicher Intensitat, der Tendenz nach
jedoch stets analog zeigt sich dieses Phanomen: In der Sakralsprache gebildeten M&nnernamen stehen
aramaische, griechische, lateinische, arabische oder deutsche Frauennamen gegeniber. Sicher zurecht wird
dieser onomastische Befund mit dem Nebeneinander zweier geschlechtspezifisch besonders stark
differenzierter Kulturen im Judentum in Zusammenhang gebracht: die universale hebraische Buchkultur der
Manner ist deutlich abgehoben von der volkstimlich regionalen Subkultur der Frauen.67) Der religiose
Auftrag zum Studium der heiligen Schriften hat in der Tradition der Religionsgemeinschaft eben nur fir
Ménner Geltung. Diese religios bedingte Differenzierung in eine sakral- und eine volkssprachliche Kultur, die
in einer sprachlichen Differenzierung der fur Madchen und Knaben gewahlten Namen zum Ausdruck kommt,
mufte nicht notwendig auch zu Unterschieden in den Konzepten der Namengebung fuhren. Theophore
Frauennamen kdnnten ja in der jeweiligen Umgangssprache formuliert werden. Aber auch diesbeziglich ist
der statistische Befund ziemlich eindeutig. In hellenisierten Judengemeinden, in denen sich Dutzende von
Jonathans, Nathans oder Nathanaels als Theodor oder Dositheus bezeichnen, findet sich nur ganz
vereinzelt eine Theodora oder eine Dosithea - also eine Frau, die als "Geschenk Gottes" aufgefal3t Wurde.68)
Im reichen Fundus an Personennamen, die fur das frih- und hochmittelalterliche Judentum des
Mittelmeerraums aus dem einmaligen Quellenbestand der "Geniza" von Fustat/Altkairo erschlossen wurde,
begegnen als seltene Ausnahmefélle eine Amat al-Aziz ("Dienerin des Wohltatigen") und eine Amat al-
Wahid ("Dienerin des Einzigen").sg) Zwei von ihnen stammen aus kardischen Familien, in denen mit einer
starker egalitér orientierten Position der Frauen gerechnet werden darf. Es stehen einander im Judentum
also offenbar nicht nur zwei sprachlich sondern auch nach dem Konzept differenzierte Namenkulturen der
Frauen und Manner gegentber. Theophore Namen, die einen unmittelbaren Bezug der Person zu Gott
ausdriicken, waren - selbst wenn die Beziehung in der Volkssprache formuliert wurde - im wesentlichen auf
Manner beschrankt. DalR daraus Schliisse auf den Status der Geschlechter in der religidsen Vorstellungswelt
gezogen werden konnen, liegt auf der Hand. Wieweit darin gesellschaftliche Abhangigkeitsverhaltnisse zum
Ausdruck kommen, bedarf einer vorsichtigen Interpretation. Shlomo Goithein, der Bearbeiter des Geniza-
Materials und wohl einer der besten Kenner der Sozialgeschichte des orientalischen Judentums formuliert
dazu: "One must therfore reckon with the possibility that the absence of biblical and theophoric names
among women was origninally not a matter a of free choice but was a taboo imposed by males...."70)
Zwischen den beiden jingeren monotheistischen Schriftreligionen, die an das Judentum anschlieRen, zeigen
sich in der geschlechtsspezifischen Differenzierung der theophoren Namengebung deutliche Unterschiede.
In der grundsatzlichen Einstellung, dafR "heilige Namen", die die Gottesbezeichnung beinhalten, den
Mannern vorbehalten sein sollen, stimmt der Islam prinzipiell mit dem Judentum Uberein - ja er ist in dieser
Frage wohl noch konsequenter. Die Parallele beruht jedoch nicht auf einer unmittelbaren Kontinuitat. Durch
die zahlreichen Bezugnahmen auf das Alte und Neue Testament im Koran hat der Islam zwar viele juidische
"Buchnamen" Gbernommen, darunter aber kaum theophore.7l) Jahia/Johannes gehort etwa diesbeziglich
zu den wenigen Ausnahmen, wobei der urspriingliche Wortsinn sicher langst nicht mehr gelaufig war. Sein
theophores Namengut - vor allem die so charakteristischen Abd-Namen - hat der Islam wohl eher aus seinen
arabisch-polytheistischen als aus seinen judischen und christlichen Wurzeln entnommen.72) Sie haben sich
freilich erst nach der Wende zum Monotheismus so reich entfaltet. Dementsprechend sind die Konzepte
dieser theophoren Namen zum Grof3teil neu. Die Kompositionen aus den 99 "schénen Namen Gottes" und
der "Diener"-Bezeichnung stehen dabei im Vordergrund.73) Daneben finden sich zahlreiche Bezugnahmen
auf die Gottesbezeichnung "Allah" mit anderen Beziehungsworten zusammengesetzt wie Assad-Allah
("Léwe Gottes"), Fadl-Allah ("Wohltat Gottes") oder Nasr-Allah ("Sieg Gottes").74) Auch unter ihnen
begegnen neue Namenskonzepte. Die im Judentum so verbreiteten theophoren Satznamen, die etwa das
nestorianische Christentum eigenstandig weiterentwickelt hat,75) spielen keine Rolle. Wie im Namengut so
sind auch in der Namensprache die Bedingungen im Islam anders als im Judentum. Eine vergleichbare
Unterscheidung in Sakral- und Volkssprache mit einer korrespondierenden ménnlichen und weiblichen
Namenkultur fehlt. Weder Kontinuitdten im Namengut noch strukturelle Bedingungen der Namenssprache
konnen so die Ubereinstimmungen in der geschlechtsspezifisch differenzierten Verwendung theophorer



Namen erklaren. Es liegt nahe, die Griinde fiir diese Ubereinstimmungen auf einer allgemeineren Ebene zu
sehen, namlich in analogen Vorstellungen tber den Status von Frauen und Mannern in ihrem Verhaltnis zu
Gott.

Im Christentum ist die Entwicklung grundsatzlich anders verlaufen. Theophore Personennamen erscheinen
fur Frauen und Manner in gleicher Weise zuganglich. Das gilt auch fir andere Typen religitser
Namengebung - fir religidbs Symbolnamen, fir Namen nach gewilinschten religidsen Eigenschaften und
Verhaltensweisen, die man zusammenfassend als "fromme Namen" charakterisieren kdnnte, fir Namen
nach religidsen Festtagen von Geburts- oder Tauftermin und schlieBlich fir die Nachbenennung nach

Heiligen - der landlaufigen Vorstellung nach der christlichen Form der Namengebung schlechthin. 6) Alle
diese verschiedenen Formen "heiliger Namen" wurden nicht geschlechtsspezifisch differenziert vergeben. In
den verschiedenen Wellen der Verbreitung neuen religidsen Namenguts setzen sie sich bei Frauen und
Mannern in etwa gleichzeitig durch - mitunter in der weiblichen Namengebung sogar etwas friiher, weil sie
weniger traditionsgebunden und daher Innovationen eher aufgeschlossen ist als die mannliche.
Unterschiede in der jeweiligen Haufigkeitsverteilung solcher religiéser Namen unter den Frauen und
Ménnern einer Population sind zwar immer wieder anzutreffen - sie kdnnen in der Regel aber aus anderen
Faktoren erklart werden als aus geschlechtsspezifisch differenzierten Ausdrucksformen des religidsen
Status. Verallgemeinernd laft sich sagen: Die christiche Namengebung ist hinsichtlich der Kategorie
Geschlecht tendenziell egalitér.

Eine solche pauschale Einschéatzung bedarf freilich sogleich eines Vorbehalts: Die Forschungssituation tber
die Prinzipien christlicher Namengebung ist hochst unbefriedigend. Weder von theologischer noch von
philologischer oder sozialhistorischer Seite liegen interkulturell vergleichende Gesamtdarstellungen vor, die
einen Raume, Epochen und Konfessionen ubergreifenden Uberblick bieten wiirden. So bleiben Versuche
einer Gesamtbeurteilung vorlaufig. Neben wissenschaftsgeschichtlich erklarbaren Schwierigkeiten der
genannten Disziplinen mit dem Thema religioser Namengebung sind es vor allem zwei wissenschaftliche
Vorurteile, die den Blick auf die Frage nach allgemeinen christlichen Namengebungsprinzipien verstellen.
Beide sind miteinander inhaltlich verbunden. Das eine Vorurteil beruht auf einer von gewohnten
Gegenwartsverhaltnissen her verengten Perspektive: Christliche Namengebung wird als Nachbenennung
nach Heiligen gesehen.77) Die hier primar interessierenden theophoren Namen, aber auch viele andere
Formen religids motivierter Namengebung kommen damit Uberhaupt nicht recht ins Blickfeld. Weil die
Nachbenennung nach Heiligen, in der man die einzige christliche Form erblickt, angeblich erst seit dem
4 Jahrhundert deutlich zunimmt, wird fur die frihchristliche Zeit eine Gleichgultigkeit gegenliber Fragen der
Namengebung angenommen.78) Hierin liegt das zweite Vorurteil, das in dieser Allgemeinheit sicher auch
nicht aufrechterhalten werden kann. Neuere Forschungen haben gezeigt, da es zumindest einen sehr
starken Entwicklungsstrang frihchristlicher Namenstheologie gab, dessen Anfange schon in der
Apostelgeschichte deutlich zu fassen sind.7g) Die éltere Lehrmeinung, die von der prinzipiellen Indifferenz
der frihen Christen in Namensfragen ausging, lieR die Frage gar nicht aufkommen, ob das Christentum in
der religiés motivierten Namengebung einen innovatorischen Beitrag geleistet habe. Christliche Namen
waren ja aus dieser Sicht blol3 spatere Zutat, vom Ursprung her nichts essentiell Christliches. Sie konnten
geradezu als Abweichung von den Prinzipien der Frilhzeit angesehen werden. Eine ganz andere
Perspektive ergibt sich, wenn man vom Vergleich mit jludischer und islamischer Namengebungspraxis
ausgeht. Bei einer solchen Zugangsweise wird sehr wohl spezifisch Christliches erkennbar. Gerade dem
ausgeglichenen Verhéltnis in den Konzepten von Frauen- und Maéannernamen kommt in diesem
Zusammenhang besondere Bedeutung zu.

Als Beispiel eines theophoren Namens, der von Anfang an in gleicher Weise sowohl in mannlicher wie in
weiblicher Form gegeben wurde, sei fir die Zeit des friihen Christentums Cyriacus/Cyriace herausgegriffen.
In den christlichen Inschriften der friihesten Massenquelle iber christliche Personennamen - begegnet in der
Stadt Rom im 3. und 4. Jahrhundert dieser Name, in verschiedenen Varianten am haufigsten, wobei die
Femininform deutlich Uberwiegt.so) Trotz der lateinischen Form liegt ihm eine griechischsprachige theophore
Bedeutung zugrunde. Cyriacus/Cyriace heif3t "zum Herrn gehérig” und leitet sich von der Gottesbezeichnung
"Kyrios" d.i. "der Herr" ab. Sicher ist die griechische Form Kyriakos/e die altere. Auffallend erscheint, daf3 in
der romischen Namengebung die lateinische Entsprechung Dominicus/Dominica abgeleitet von "Dominus”
viel seltener gewahlt Wurde.81) "Kyrios" war ein altes "nomen sacrum" der Christenheit, das offenbar in der
Ursprache beibehalten werden muBte.SZ) Diese im Westen wie im Osten des Romerreiches besonders
haufige theophore Namensbildung stellt eine ganz einfache adjektivische Ableitung vom Gottesnamen durch
Hinzufigung eines Suffixes dar. Sie entspricht darin der Namensform Christianos/a d.i. "zu Christus
gehorig”, die in der Frihzeit als Selbst- wie als Fremdbezeichnung von Angehérigen der
Religionsgemeinschaft begegnet und die sich vom kollektiv verwendeten Namen zu einem in der christlichen
Tradition besonders haufig auftretenden individuellen Personennamen entwickelte.83) Sie entspricht darin
aber auch den vorchristlich-hellenistischen theophoren Namensformen, die aus einem Gottesnamen und der



Endung ios/ia komponiert wurden - wie wir gesehen haben der einzigen griechischen Bildungsform
. . . L R . 84
theophorer Namen, bei der sich haufig analoge Femininformen zu Méannernamen finden.™ )
Zumindest in der sprachlichen Gestaltungsform haben vorchristliche Substrate die christliche theophore
Namengebung stark beeinflul3t, zum Teil aber auch dartiberhinausgehend im Bedeutungsgehalt einzelner
Kompositionselemente. Damit wurde zugleich auch an vorchristliche Vorstellungen von Gottesbeziehungen
angeknipft. Vor allem im hellenisierten Osten konnte das Christentum diesbeziiglich an einen reichen
Fundus anschlieBen und aus ihm auswahlten. Im lateinischen Westen fehlte diese Voraussetzung
weitgehend. Das klassische romische Namenssystem hatte ja keine theophoren Namen gekannt - zumindest
keine, deren Bedeutungsgehalt noch bewul3t gewesen ware.SS) Wo in christlichen theophoren Namen an
vorchristliche angeschlossen wird, 1883t sich in der christlichen Verwendung in der Regel die weibliche
Parallelform feststellen. Das gilt etwa bei Theodor/Theodora. Auch im Christentum war die Auffassung des
Kindes als "Gottesgeschenk" sehr beliebt.86) Wir haben gesehen, daf? unter hellenisierten Juden, bei denen

der Name Theodor ebenso sehr haufig auftritt, die analoge Femininform seltene Ausnahme bleibt.87)

Bei den Germanenstammen, die auf dem Boden des Imperium Romanum Reiche begrindeten und zum
Christentum Ubertraten, fehlte ein vorchristliches Substrat an theophoren Personennamen im engeren Sinn
des Wortes. Die Gotternamen aus Asgard finden sich bei den Germanen nicht in gleicher Weise wie die der
Olympier bei den Griechen. Eine Ausnahme bildet Thor. Zusammensetzungen mit dem Namen des
Hammergottes begegnen in Nordeuropa héaufig, und zwar sowohl in ménnlichen wie auch in weiblichen
Namensformen.ss) Es handelt sich jedoch hier um spate Neubildungen, die nicht zur gemeinsamen
Namenstradition der reichebildenden Stdamme gehdrten.sg) Sie haben sich in Skandinavien und vor allem in

Island weit Uber die Christianisierung hinaus gehalten.go) Eine unmittelbare Korrespondenz mit christlich-
theophoren Namengut ist hier nicht erkennbar. Als theophor in einem weiteren Verstéandnis des Wortes
konnten eventuell germanische Tiernamen bezeichnet werden, soweit die betreffende Tierbezeichnung

symbolisch fir eine Gottheit steht.gl) Der Lowe als Christussymbol findet sich nicht nur in zahlreichen
lateinischen und griechischen Namensbildungen, sondern auch in germanisch-sprachigen, etwa beim
Westgotenkdnig Leowigild. Auch der Adler, der in den zahlreichen germanischen Arn-Namen begegnet, galt
als Christussymbol.gz) Von Kontinuitatslinien oder Analogien der Namengebung vom vorchristlichen Substrat
her kann aufgrund solcher Spuren jedoch kaum die Rede sein. Wesentlicher erscheint die Frage, ob die mit
der germanischen Gottergeschlechtsbezeichnung Asen gebildeten frankischen Ans- bzw. angelsachischen
Os-Namen nach der Christianisierung in einem neuen Gottesverstandnis gegeben Wurden.gs) Von eigentlich
theophoren Namen laRt sich bei den germanischen Stdmmen jedoch erst sprechen, seit mit dem
Kompositionselement god- got- = "Gott" zusammengesetze Namensbildungen auftreten. Solche Formen
lassen sich aber wiederum insoferne schwer identifizieren als es zahlreiche Uberschneidungen mit
Namensbildungen aus ahnlich klingender Wurzel, aber mit abweichender Bedeutung gibt, etwa mit dem

Adjektiv "gut" oder dem Stammesnamen der Goten.94) Die germanistische Forschung hat lange dazu
tendiert, sich im Zweifelsfall fur die Goten-Wurzel zu entscheiden, ebenso wie man in den mit Angel-, Engel-
zusammengesetzten Namen lieber den Stamm der Angeln als die himmlischen Heerscharen der Engel
reprasentiert sah.95) Der Blick auf die christlichen Wurzeln solcher Namen wurde dadurch verstellt und damit
insgesamt auf Entwicklungen der sukzessiven Verchristlichung altgermanischen Namenguts. Dafd ein
karolingerzeitlicher Gottschalk oder Engilschalk nicht als "Knecht der Goten" oder der "Angeln" gedeutet
werden kann, ist inzwischen Allgemeingut. Bezuglich friherer Perioden bleibt diesbeziglich noch viel
aufzuholen. Warum sollte nicht ein Godegisel des 5. Jahrhunderts genauso christlich interpretiert werden?
Im burgundischen Koénigshaus, wo sich dieser Name damals findet, begegnen mehrere mit dem Element
God, also wohl "Gott", zusammengesetzte Formen. Das Element - gisal = "Geisel" wiederum meint ein
besonderes Verhaltnis der persénlichen Abhangigkeit, das auch fir einen Kénigssohn akzeptabel war.%) So
handelt es sich also wohl hier ebenso um einen "Diener Gottes". Es ware wohl auch schwer versténdlich,
warum man im burgundischen Kdénigshaus fur ein neugeborenes Kind den Dienst an den Goten zum
Lebensprogramm erwahlt haben sollte.

Die Annahme, dal3 sich bei den christianisierten Germanenstammen des Frihmittelalters sukzessive
germanisch-sprachige Formen von theophorem und anderem christlichen Namengut verbreitet hatte, setzt
voraus, dal} es damals uberhaupt eine vom Wortsinn ausgehende Namengebung gegeben habe.97) Das
erscheint nicht von vornherein selbstverstandlich. Entsprechend dem traditionellen Namenssystem der
meisten germanischen Stdmme wurden die Namen der Kinder nach dem Prinzip der Namensvariation
bestimmt: Jeweils eines oder auch beide Elemente, aus denen man den Namen komponierte, stellten
Beziige zu Familienangehdrigen her. Dadurch konnte es auch zu Bildungen kommen, die der Bedeutung der
beiden Namenselemente nach keinen passenden Sinn ergab. Belege fur solche dem heutigen Verstandnis
nach "sinnlose" Namen sind zahlreich. Fir die Zeitgenossen lag der Sinn ja nicht in einer etymologischen
Bedeutung sondern in der Bezugnahme auf Verwandte. Als sich zunehmend Uber die Namensvariation
hinaus die unmittelbare Nachbenennung nach Familienangehdrigen durchsetzte, kam es auch dadurch zur



Verbreitung von Namensformen, die ihren Sinn nicht primar von der Wortbedeutung her gewannen. Es ware
jedoch eine zu weitgehende Schlu3folgerung, aus der Beobachtung dieser Prinzipien der Namensvariation
bzw. der Namensrepetition, die Frage nach dem Bedeutungsgehalt der so neu gebildeten bzw.
weitergegebenen Namen fur Uberflissig zu halten. Bezugnahme auf Vorfahren und Verwandte schlief3t
sinnvolle Neubildungen nicht aus. Viele lebensgeschichtliche Zeugnisse des Frihmittelalters verweisen
darauf, daR die Bedeutung des jeweils gewahlten Namens fiir die Zeitgenossen wichtig war. Vor allem aber
sprechen die Zahlen eine deutliche Sprache. Jedes Personenregister eines Urkundenbuchs, jede
Zusammenstellung der Nennungen von Namen nach der zeitlichen Abfolge in Namenbichern macht es
offenkundig: Aus christlichem Verstandnis her sinnvoll komponierte Namen nehmen im Friuh- und
Hochmittelalter deutlich zu.98) Als Zufallsergebnis beliebiger Kombinationen von Namenselementen nach
dem Variationsprinzip kann dieser statistische Befund wohl kaum aufgefaf3t werden.

Von den Kompositionselementen her sind die christlichen Namensbildungen in den Germanenreichen ganz
ahnlich konstruiert wie die griechischen theophoren Namen. Die Gétterbezeichnung bzw. der jeweils
verwendete sakrale Begriff bildet das erste Namenselement, das zweite driickt die Beziehung des Menschen
dazu aus. Anders als bei den analog gebildeten griechischen Namen ist es bei den germanisch-christlichen
der Regelfall, dal3 sowohl Manner wie Frauen in einer solchen Beziehung stehend aufgefaf3t werden
kdnnen. Neben einem Godwin kann eine Godelive stehen, neben einem Engelhard eine Engelburg.
Wahrend im ersten Namensteil bei diesen christlichen germanischen Namen grundsétzlich Ubereinstimmung
besteht, ist das im zweiten Namensteil im allgemeinen nicht der Fall. Die eingangs zitierte "Gottesmagd"
Cotesdiu neben dem "Gottesknecht” Cotadeo ist diesbezlglich eher die Ausnahmeerscheinung. Eine Frau
kann keinen mit -win oder -hard zusammengesetzten Namen tragen, auch wenn die Freundschaft oder der
Mut auf Gott oder die Engel bezogen gedacht wird. Mit "Liebe" oder "Geborgenheit” im zweiten Namensteil
gebildete Namen sind wiederum fir Manner nicht zugénglich. Hier lebt das altgermanische Namenssystem
weiter, das ahnlich wie urspriinglich auch das griechische in der Namensbildung weiblicher und mannlicher
Personennamen geschlechtsspezifisch streng differenzierte Zweitelemente vorsieht. Auch die christlichen
Namenskonzepte von Frauen und Méannern bleiben also weiterhin deutlich geschieden. Das ermdglicht es,
aus der Komposition "heiliger Namen" zu erschliel3en, welche Beziehungsformen, Verhaltensweisen oder
Eigenschaften in religiossem Kontext als typisch weiblich oder ménnlich gedacht wurden. Einige Beispiele
dafir wurden ja bereits gegeben. Auffallend erscheint dabei, dal3 theophore Namenskonzepte, die im
Lateinischen und Griechischen geschlechtsneutral verwendet werden, bei den germanischen Stdmmen
geschlechtsspezifisch differenziert begegnen. Wéahrend Theodor und Adeodatus problemlos eine Theodora
und eine Adeodata zur Seite haben konnten, ist Godgifu nun ein eindeutig weibliches Konzept. Auch die
Gottesliebe wird bei Frauen und Mannern nicht in gleicher Weise formuliert. Der dem griechischen Theophil

nachempfundene Gottlieb ist erst eine Kreation der Pietisten.gg) Godelive hatte zu ihrer Zeit kein
entsprechendes méannliches Gegenstuck.

Die durch theophore und sonstige "fromme" Namen gepragte Periode christlicher Namengebung vor dem
Ubergang zur Nachbenennung nach Heiligen eréffnet fiir die Forschung ein weites Arbeitsfeld. Die Philologie
wird dabei manches aufzuarbeiten haben, was von allzu germanophil eingestellten
Wissenschaftergenerationen als unhinterfragte Fachtradition Ubernommen wurde. Die christliche
Religionsgeschichte wird den Namen als Quelle erst so richtig entdecken mussen. Fir die Sozialgeschichte
gilt mit veranderter Fragestellung ein Gleiches. Fir eine geschlechtergeschichtlich interessierte Forschung
ergeben sich in allen diesen Disziplinen vielféaltige Moglichkeiten. Die prinzipielle Offenheit solcher "heiliger
Namen" fur beide Geschlechter bei gleichzeitig deutlicher geschlechtsspezifischer Differenzierung der
Namenskonzepte macht gerade diese Schicht christlichen Namenguts fur eine Interpretation besonders
interessant.

Auch die christliche Nachbenennung nach Heiligen gibt der Forschung noch viele Fragen auf.” ) Die
methodische Zugangsweise ist hier freilich eine andere als bei den theophoren Namen bzw. analog aus
religiosen Motiven gebildeten Namensformen. In der Analyse des Namenguts ist nicht mehr primar vom
Namenssinn auszugehen, sondern von der Bedeutsamkeit der Vorbildfiguren und der Funktion der
Nachbenennung. Heiligennamen vermitteln Heil in anderer Weise als "heilige Namen", wie sie hier von
theophoren Formen ausgehend untersucht wurden. Die Funktionen der Nachbenennung kdnnen sehr
unterschiedlich sein. Zwei besonders wichtige seien hier exemplarisch erwahnt und in ihrer Bedeutung fur
geschlechtergeschichtliche Fragestellungen erlautert.

Seit frUhchristlicher Zeit wird nach "Heiligen" nachbenannt um ein Vorbild fir die Lebensfihrung zu
geben.lOl) Dieses Konzept der Ausrichtung an Vorbildfiguren der religidsen Tradition hat das Christentum
bereits aus seinen judischen Wurzeln Gbernommen. Zu den Patriarchen und Propheten kamen hier die
Apostel dazu, weiters die Martyrer und Martyrerinnen und schlie3lich die Bekenner und Bekennerinnen - die
letzteren freilich stets geringer an Zahl. Nicht alle christlichen Gemeinschaften der Spéatantike und des
Frihmittelalters haben diese im Ursprung jidisch-christliche Tradition der Namengebung nach Leitbildern in
gleicher Weise aufgegriffen. Wo sie sich durchgesetzt hat, stellt sich fir eine geschlechtergeschichtlich
interessierte Forschung die Frage, warum jeweils welche heilige Gestalten fur Frauen und Méanner als

100



10

Vorbildfiguren angesehen wurden. Namensvorbilder stellen bei einer solchen Kultur der Nachbenennung
gleichsam verschiedene Facetten sakral begriindeter Geschlechterrollenstereotype dar. Deutlicher als im
Christentum, wo diese Funktion der Nachbenennung durch andere vielfach tberlagert wurde, findet sie sich
im Judentum.loz) Wenn man Kinder hier Hannah oder Samuel, Esther oder Mordechai nannte, so gab man
ihnen damit wirklich ein an Vorbildgestalten der heiligen Schriften orientiertes Lebensprogramm. Das gilt in
ahnlicher Weise auch fir die "Buchnamen" des Koran.loa) Eine Nachbenennung von Tdchtern nach
mannlichen Leitfiguren oder von S6hnen nach weiblichen ist in einer solchen Namenkultur unmdéglich. Das
orthodoxe Judentum kannte keine Daniela oder Samuela wie das Christentum seit alters eine Stephana,
eine Philippa, eine Jakometa oder eine Petronilla. In Zeiten, in denen die romische Kirche die Vorbildfunktion
der Heiligennamen stark betonte, wurden solche Femininformen auch untersagt, weil Madchen sich nur an
heiligen Frauen orientieren kdnnten und erst recht Knaben nur an heiligen Mannern.104)

Starker als die kirchenoffiziell immer wieder so sehr in den Vordergrund gestellte Vorbildfunktion hat in der
gesellschaftlichen Realitat die Schutzfunktion der Heiligen die christliche Namengebung beeinfluBt.lOS) In
der judischen oder auch in der islamischen Nachbenennung nach religios bedeutsamen Gestalten spielt
diese Funktion keine Rolle. Ein Namenspatronat im christlichen Sinne ist in den beiden anderen
monotheistischen Weltreligionen - dem Fehlen bzw. einer unterschiedlichen Bedeutsamkeit von Heiligen
entsprechend - unbekannt. Dieses spezifisch christliche Namenspatronat erscheint als der entscheidende
Grund dafir, daf? die Nachbenennung nach Heiligen zum Inbegriff christlicher Namengebung schlechthin
geworden ist. Man glaubte, durch die Nachbenennung den Schutz des Heiligen in den Noten des Diesseits,
vor allem aber fir das Seelenheil im Jenseits gewinnen zu kénnen. Dieser Glaube hat sich als auf3erst
wirkkréftig erwiesen. Von Byzanz und seinen Vorposten auf der Apeninnenhalbinsel aus%ehend setzte sich
im Lauf des Mittelalters die Namengebung nach Heiligen fast in ganz Europa durch. 6) Sie verdrangte
theophore Namen und analoge Namensformen. Es wurde wichtiger, die Beziehung zu einem Heiligen im
Namen auszudriicken als die Beziehung zu Gott. Diese Bedeutung erhielten die Heiligennamen nicht primar
durch ihre Vorbildfunktion, sondern durch ihre Schutzfunktion. So kann die Haufigkeitsverteilung von
Heiligennamen in einer mittelalterlichen Population nicht so sehr als Spiegel religios erstrebenswerter
Eigenschaften und Verhaltensweisen gedeutet werden. Sie ist viel mehr ein Abbild der Vorstellungen tber
die himmlischen EinfluBmdoglichkeiten der nachbenannten Heiligen. Die heilige Barbara ist als Helferin in der
Sterbestunde als Patronin wichtig, der heilige Petrus als Himmelspfortner. Weibliche und mannliche Heilige
haben diesbezuglich sehr unterschiedliche Funktionen, sie sind aber nicht nach geschlechtsspezifischen
Kriterien verteilt und sie kénnen auch fur Personen des anderen Geschlechts wahrgenommen werden, vor
allem von heiligen M&nnern fur Frauen. Denn - abgesehen von der Stellung Mariens als Gottesmutter - aus
der Perspektive des Namenspatronats erweist sich der Einflu@ von Mé&nnern im Himmel als weit
bedeutsamer. Daraus auf reale Verhaltnisse der Machtverteilung zwischen den Geschlechtern zu schliel3en,
ware freilich methodisch verfehlt. Es wurde schon unter Bezugnahme auf die Olympier betont:
Machtverhéltnisse im Himmel sind grundsatzlich anders.

Genauso wie theophore Namengebung wird Namengebung nach Heiligen von Prozessen der innerfamilialen
Nachbenennung begleitet und vielfach Uberdauert. Wenn ein Sohn den Namen Gottschalk oder Petrus
erhalt, so ist damit nicht notwendig eine Beziehung zu Gott oder zum Apostelfiirsten angesprochen, sondern
vielleicht blofl3 eine zum GroRRvater. Es kann auch beides nebeneinander gemeint sein. In der christlichen
Namengebung ist das sogar die Regel. Durch innerfamiliale Nachbenennung kann es in einer Population zu
geringfiigigen Veranderungen in Haufigkeitsverteilungen von Namen kommen, nicht aber zu quantitativ
bedeutsamen Verschiebungen und schon gar nicht zu strukturellen Verdnderungen des Namenguts. Neue
Namen, vor allem aber neue Typen von Namen signalisieren in einem System der Nachbenennung stets
umfassende Prozesse des Wandels auf gesellchaftlicher Ebene. Frauennamen reagieren auf solche
Prozesse in der Regel schneller als Mannernamen, jedenfalls in Gesellschaften mit patrilinear orientiertem
familialem Traditionsbewu3tsein. Die Namengebung der Séhne ist hier starker ahnenbezogen als die der
Tochter und damit tendenziell konservativ. Hinsichtlich des patrilinearen Bezugs gibt es jedoch graduelle
Unterschiede. Auch dabei spielen religiose Faktoren eine Rolle. Wenn sich in einer Religionsgemeinschaft
das Namengut von Frauen und Mannern in etwa in gleichem Tempo erneuert, dann ist das patrilineare
Ahnenbewuf3tsein in ihr nicht besonders stark fundiert. Da3 im Christentum bei Frauen und M&nnern
Heiligennamen den Namen der Vorfahren so starke Konkurrenz machen konnten, ist ein Zeichen geringer
religidser Bedeutung des Ahnenbewuf3tseins. Auch das erscheint als ein wesentliches Thema einer an
Namen interessierten Geschlechtergeschichte.



11

1) Die wichtigsten Impulse sind diesbeziiglich bisher von der franzdsischen
sozialgeschichtlichen bzw. historisch-demographischen Forschung ausgegangen. Zu
nennen sind in diesem Zusammenhang vor allem Jacques Dupaquier u.a., Le prénom.
Mode et histoire (Les Entretiens de Malher 1980. Editions des 1'Ecole des Hautes
Etudes en Sciences sociales, Paris 1984, Louis Perouas u.a., Léonard, Marie,
Jean et les autres. Les prénoms en Limousin depuis un millenaire. Paris 1984,
Jaques Dupaquier u.a., Le Temps des Jules. Les prénoms en France au XIX® siécle,
Paris 1987. Von historisch-anthropologischer bzw. ethnologischer Seite
insbesondere die Spezialnummer zur Namengebung von L'homme (20/1980) sowie: I
sistemi di denominazione nelle societa europee e i cieti di sviluppo familiare
(Atti del prime seminario degli inconti mediterranei di etnologia, Siena 25/26
Februar 1982) in L'Uomo. Societa. Tradizione. Sviluppo V, 1983.

2) Fir Agypten diesbeziiglich Erich Hornung, Der Eine und die Vielen. Agyptische
Gottesvorstellungen, Darmstadt 1971. 32.

3) Beispielhaft etwa Richard F. Tomasson, The Continuity of Icelandic Names and
Naming Patterns, in: Names 23 (1975) 283 mit einem Vergleich regionalen
Namenguts tber ein Jahrtausend. Ahnlich Perouas u.a. (wie Anm.1l) fir
Stdfrankreich.

4 : - . . . .

) Zu solchen methodischen Fragen demnachst ausfihrlich Michael Mitterauer,
Ahnen und Heilige. Zur Sozialgeschichte der Namengebung in Europa. Der hier
vorgelegte Beitrag ist aus Vorstudien zu diesem Band entstanden.

5) Ansatze dazu etwa bei Christiane Klapisch-Zuber, Patroni celesti per bambini
e bambine al momento del battessimo (Firenze secc XIV-XV) in: Ragnetele di
rapporti. Patronage e reti di relazione nella storia delle donne, Torino 1988.

6) Vgl. dazu David Herlihy, Women in Continental Europe, 701-1200, in Susan
Mosher Stuard, Women in Medieval Society, University of Pennsylvania Press 1976,
16-23.

7) Fir die christliche Namengebung nach Heiligen im Kontext der
Heiligenverehrung insgesamt Stephen Wilson, Introduction, in: derselbe (Hg),
Saints and their Cults. Studies in Religious Sociology, Folklore and History,
14-15 sowie Annotated bibliography 359.

8) Hermann Usener, Go&tternamen. Versuch einer Lehre von der religidsen
Begriffsbildung, Bonn 1896, 350.

9) Eugéne Vroonen, Les noms des personnes dans le monde, Bruxelles 1967, 261-

264,309.

10) Ebd.,309. Leone Caetani und Giuseppe Gabrieli, Onomasticon Arabicum I, Rom

1915, 75,86.

11 . . . .
) Artikel Name, in: Reallexikon der Vorgeschichte (hgg. v. Max Ebert) 8,

Berlin 1927, 446, Martin Noth, Die israelitischen Personennamen im Rahmen der

gemeinsemitischen Namengebung, Stuttgart 1928, 135-9.

2 pan. 1,7;2,49.

13) 1 Kén.18,3; Obd.1l. Vgl. dazu Artikel "Names" in: Encyclopaedia Judaica 12

(1970), Sp.805.

14 . . . . .
) So hieB etwa ein wegen seiner eherechtlichen Aufzeichnungen bekannter

Bischof von Assur/Mossul im 10. Jahrhundert. Uber ihn Michael Mitterauer,
Christentum und Endogamie, in: derselbe, Historisch-anthropologische
Familienforschung. Wien 1990, 53.

15) Friedrich Heyer, Die Kirche Athiopiens, Berlin 1971, 103. E.A.Wallis Budge,
The Books of the Saints of the Ethiopean Church 1, Cambridge 1928, 158.

16) Vroonen, 264 (wie Anm. 9), Otto F. A.Meinardus, Christian Egypt. Faith and

Life, Cairo 197, 10

17) Meinardus 12, 94, 105, 109 (wie Anm. 16), Vroonen 264 (wie Anm. 9),

Genealogias Mocarabes. Instituto de Estudios Visgothico-Mozarabes de San
Eugenio, Toledo 1981, 23 und Tafeln in Auftrag

18) Caetani und Gabrieli, 87 (wie Anm. 10).



12

19) R.Y.Ebied und M.J.L.Young, A note on Muslim name giving according to the day

of the week, Arabica 24 (1977), 326

20) Adolf Bach, Deutsche Namenkunde I/2, Heidelberg 1953, 15, beschreibt diese

Entwicklung so: "Auch aus rein deutschen Elementen hat man wohl seit dem 8.
Jahrhundert in christlichem Geist neue Rufnamen geschaffen." Fir ihn ist
freilich die Verwendung des Wortes 'got' nicht eigentlich ein Kennzeichen
christlicher Namen.

21) Henry Bosley Woolfe, The 0Old Germanic Principles of Name-Giving, Baltimore
1939, 87, Anm. 14.

22) William George, Searle, Onomasticon Anglo-Saxonicum, Cambridge 1897, 263
23) Vroonen 263 f (wie Anm. 9).

%) Epd.

25

) Marie-Thérese Morlet, Les noms de tersonne sur le perritoire de 1l'ancienne

Gaule du VI® au XII® sieécle 1, Paris 1971, 113.

26) Ebd 113. Zu Goste und ihrer niederrheinischen Fortbildung Gostike wvgl.

Mackensen, Das groRe Buch der Vornamen, Minchen, 5.Auflage 1986, 252.

27) Joh. 15,15.
28) Joh. 15,13.
29

) Wolfgang Haubrichs, Veriloquium Nominis. Zur Namensexegese im frithen
Mittelalter, in: Verbum et Signum. Beitrdge zur medidvistischen

Bedeutungsforschung 1, Minchen 1975, 239

30) Freundliche Mitteilung von Herrn Kollegen Geuenich aufgrund der "Datenbank

mittelalterlicher Personennamen", flir die ich bestens danken mdchte (Vgl. Anm.
98) .

1) Der Name wird in der jiingeren Vita der heiligen Godelive ausdriicklich in
diesm Sinne interpretiert. Dazu wie zur Lebensgeschichte der Heiligen insgesamt
Georges Duby, Ritter, Frau und Priester, Frankfurt a.M. 1985, 152-157.

32) Zur Entsprechung von Godewin und Theophilos Vroonen 263 (wie Anm. 9). Einem
Theophilos hat der Evangelist Lukas seine Fassung des Evangeliums wie die daran
anschlieBende Apostelgeschichte gewidmet (Lk.1,3, Apg.l,1). Es wird wvielfach
angenommen, dal mit dieser Widmung nicht eine bestimmte Person, sondern der
christliche Leser allgemein angesprochen ist. Zum Gebrauch von Abdallah als

allgemeine Bezeichnung fiir einen Muslim Vroonen, 309 (wie Anm.9).

33) Eine Zusammenstellung friher Belege bei Morlet 1 (wie Anm. 25), 112.

34) Duby (wie Anm. 31).

35) Uber die Macht des Namens im Kult noch immer grundlegend Rudolph Hirzel, Der

Name. Ein Beitrag zu seiner Geschichte im Altertum und besonders bei den

Griechen, Leipzig 1918.

36) Usener (wie Anm. 8) 353 formuliert diesbeziiglich: "Der Name eines

anerkannten cultusgottes konnte auf einen menschen nicht iibertragen werden,
bevor die alte religidse Uberlieferung v6llig erschiittert war. Diese
einschrankende Bemerkung gibt dem bis heute nicht voll befriedigend geklarten
Phianomen, daB in hellenistischer Zeit einzelne GOtternamen gerade unter Sklaven
relativ hdufig in unabgeleiteter Form begegnen, insbesondere Eros und Hermes. Zu
weiteren Ausnahmen vgl. u. Anm. 42.

37) Zu Agypten als klassischem Land der Namensmagie H.W.Obbink, De magische
beteekenis van den naam, inzonderheit in het oude Egypte, Amsterdam 1925. Zur
frithchristlichen Namenstheologie und Namensverehrung in Agypten: Birger A.
Pearson, Earliest Christianity in Egypt: some Observations, in: derselbe und
James E.Goehring (Hgg) The Roots of Egyptian Christianity, Philadelphia 1986,
133, Colin H.Roberts, Manuscript, Society and Belief in Early Christian Egypt,

London 1979, 26.
38) Peter Kaplony, Inschriften der agyptischen Frithzeit, Agyptische Abhandlungen
8, 1963; derselbe, Kleine Beitradge zu den Inschriften der agyptischen Frihzeit,

Agyptische Abhandlungen 15, 1966, 40 f.

39) Hornung, 32 f. (wie Anm. 2).



13

40y Ebd. 33-36

41 . .
) Ranke, Einleitung, 3

42 . . .
) Ebd. 4. Wenn damals gelegentlich auch Gotternamen ohne Ableitung oder

sonstigen Zusatz als Menschennamen begegnen, so handelt es sich dabei offenbar

um die Verwendung von Kurzformen.

43) Ebd. 5

44 . . " .
) Zu den relativ ausgeglichenen Geschlechterrollen der altagyptischen Kultur

Erika Feucht, Die Stellung der Frau im alten Agypten, in: Jochen Martin und
Renate Zoepffel, Aufgaben, Rollen und Raume von Frau und Mann /
Verdffentlichungen des Instituts fiir Historische Anthropologie 5/1,
Freiburg/Minchen 1989, 239-306. Der Begriff "weiche Kultur" wurde in diesem
Zusammenhang vom Agyptologen Jan Assmann in seinem in der Einleitung dieses
Sammelbandes S. 15f zitierten Diskussionsbeitrags verwendet. Er diente der

Kontrastierung der als "agonal" charakterisierten Kultur Griechenlands.

45) W.Schmidt, Artikel "Genethlios Hemera", in: Pauly-Wissowa, Realenzykopadie

13, 1910, Sp. 1135.

46) Zur griechischen Namengebung im Uberblick Ernst Fraenkel, Artikel
"Namenwesen", in: Pauly-Wissowa, Realenzyklopddie (wie Anm. 45), 16, 1935,
Sp.1611-1670. Zum Aufkommen der theophoren Namen v.Wilamowitz-Moellendorf, Der
Glaube der Hellenen 2, Berlin 1932, 98.

4"y Fraenkel, Sp.1615 (wie Anm. 46).
) Ebd. sp.1621.

49) Usener, 351-356 (wie Anm. 8).

%) gpd. 351.

51) Zu diesem Gegensatz zwischen der "weichen" Kultur Agyptens und der

"agonalen" des archaischen Griechenland Martin und Zoepffel, Einleitung, 16 (wie

Anm. 44).

2 . . . . .
5 ) Zu diesem Wertegehalt der altgriechischen Namengebung im interkulturellen

Vergleich Fraenkel, vor allem Sp. 1619-21 (wie Anm. 46).

53) Vgl. dazu die detailierte Zusammenstellung bei Usener (wie Anm. 49).

54 . N . . .
) Die neuere Kritik an den aus Mytheninterpretationen abgeleiteten

Matriarchatstheorien zusammengefalt bei Uwe Wesel, Der Mythos vom Matriarchat,
Frankfurt a.M. 1980. Renate Zoepffel, Aufgaben, Rollen und Raume von Mann und
Frau im archaischen und klassischen Griechenland, in: Martin und Zoepffel (wie
Anm. 44) schlieBt in ihren grundsdtzlichen Ausfithrungen iiber den Mythos als
Quelle (443-448) hier an. Ihre SchluBthese vom "Inhalt der Epen" als Spiegelung
des "erhohten Selbstbilds des Adels vor der wiedererkennbaren Kulisse der
vertrauten Umwelt" (S. 448) scheint mir allerdings den Funktionen wvon
Gottermythen nicht voll gerecht zu werden. Sie argumentiert: "Der Heros der
Dichtung ist die Erhoéhung des adeligen Zuhorers, und die Gotterwelt im Epos
stellt noch einmal eine Erhodhung der Heroenwelt dar. Im Detail der Ausmalung mufl
sich Realitdt spiegeln, sonst erkennt der Zuhdrer sich nicht wieder und die
Erzadhlung erfiillt nicht ihre Funktion, Welt zu erl&utern und Gemeinschaft zu
bilden". Mythen sind nicht blof Sache einer isolierten Adelswelt. Die
angenommene Steigerung Adel-Heroen-Gotter 1laBt sich sicher nicht vom Beispiel
Griechendland aus verallgemeinern. Wenig Uberzeugend erscheint vor allem die
Argumentation, daR sich der Zuhdrer mit seiner Realitdt in der Gotterwelt
wiedererkennen mifBte. Damit wlrden sicher die Moglichkeiten der Imagniation
unterschéatzt.

55) Bezahel Porten, Archives from Elephantine. The Life of an Ancient Jewish

Military Colony, Berkeley 1968.

%) Ebd. 134 ff., 251

) Ebd. 238

58) Zur jidischen Namengebung der biblischen Frihzeit Artikel "Names" in
Encyklopaedia Judaica 12 (1970) 803-807, Artikel "Names (personal)" in: The
Jewish Encyclopedia 9, 152-154, Artikel "Name" in: The Interpretion Dictionary
to the Bible 3(1963), 500-508, Leopold Zunz, Die Namen der Juden, Leipzig 1837,



14

E.Nestle, Die israelitischen Eigennamen nach ihrer religionsgeschichtlichen
Bedeutung 1876, Max von Gruenwald, Die Eigennamen des Alten Testaments 1895,
Buchanan G.Gray, Studies in Hebrew Proper Names, London 1896, Noth (wie Anm.
11), Gustav HoOlscher, Zur jidischen Namenkunde, in: Vom Alten Testament (Karl
Marti zum siebzigsten Geburtstag), Gieben 1925, 148-157, Benzion C.Kaganoff, A

Dictionary of Jewish Names and their History, London 1977, 39

59 . . . . .
) Artikel "Names", in: Encyclopaedia Judaica, Sp. 806. Dieser Sachverhalt

wurde schon frith als Argument fiir den "mdnnlichen Charakter der Jahwereligion"
in Anspruch genommen (Rudolf Smend, Lehrbuch der alttestamentlichen Religions-
Geschichte, “Freiburg 1899, 165. Noth 61 (wie Anm. 11) hat dagegen eingewandt,
daR Frauennamen im Alten Testament vor allem flir die dltere Zeit iUberliefert
sind, in der auch unter den Ma&nnernamen die profanen iberwiegen, wahrend fir die
nachexilische Zeit, aus der so zahlreiche theophore Ma&nnernamen iberliefert
sind, wenig iber Frauennamen bekannt ist. Es handle sich also nur um eine
"Ungenauigkeit der Statistik." Die weitere Entwicklung des jidischen Namenguts
widerspricht dieser Auffassung.

) 1 gam. 18,20

) 2 kén. 22,1

62) 2 Kobn. 11,2 Chr. 22,10-12,23
gj) Kaganoff 100 (wie Anm. 58)

) Das Auftreten von zwei Jakob und zwei Simeon/Simon unter den Aposteln zeigt,
dal die Nachbenennung nach den Erzvadtern damals schon iiblich war. Jakob lag
unter den haufigsten Mannernamen in der Zeit vor der Zerstdrung des zweiten
Tempels an zehnter Stelle. Simeon nahm in dieser Rangliste sogar den ersten
Platz ein (Ilan Tal, The Names of the Hasmoneans in The Second Temple Period,
in: Eretz Israel 19, 1987, 238.) In diesem Fall diirfte allerdings der Wortsinn
"Erhdrung" fir die Verbreitung des Namens wichtiger gewesen sein als die
Nachbenennung nach dem im Buch Genesis eher negativ beschriebenen zweiten Sohn
des Patriarchen Jakob. Zur Sitte, Kindern die Namen der Vater zu geben, zur Zeit
Jesu HoOlscher, 152 (wie Anm. 58), in talmudischer Zeit Artikel "Names" in:
Encyclopaedia Judaica 12, Sp.808.

) Die Nachbenennung nach Vorfahren und Verwandten, die sich bei den Juden der
Militdrkolonie von Elephantine schon friih nachweisen 14Bt und hier wohl auf
agyptisches Vorbild zuriickgeht, hat sich in Pald@stina erst in hellenistischer
Zeit durchgesetzt (Noth 57, wie Anm. 11), Artikel Names, in: The Jewish
Encyclopedia, S.154) In der Zeit Jesu galt diese Sitte, wie die Geschichte wvon
der Namengebung Johannes des Tdufers im Lukas-Evangelium zeigt (Lk 1,57-66)
schon als selbstverstadndlich.

6 . . . .
) Dieser sprachliche Unterschied der Namengebung nach Geschlechtern scheint
sehr alt zu sein. Bereits unter den Frauennamen von Elephantine sind fast ein

Drittel aramdisch - der Umgangssprache der Militarkolonie - oder agyptisch
(Porten, 250, (wie Anm. 55).

67) Shlomo D.Goithein, A Mediterranean Society. The Jewish Communities of the
Arab World as portrayed in the Documents of the Cairo Geniza3, Berkeley
1978, 315.

68

) Vgl. dazu die Nennungen in: Corpus Papyrorum Judaicarum 1, Cambridge/Mass.
1957: Eine einzige Nennung einer Dosithea, Tochter des Theodotos im Distrikt von
Arsinoe aus dem zweiten vorchristlichen Jahrhundert stehen 33 Dositheos
gegeniiber, rechnet man die Kurzform des Namens hinzu, so noch mehr (173 f). Bei
Theodote/Theodotos ist das Verhdltnis 1:14, bei Theodora/Theodoros 1:13 (177 f).
Zur Entsprechung griechischer und hebrdischer theophorer Ma&nnernamen in diesem
Material Victor Tcherikover, Hellenistic Civilization and the Jews, Philadelphia
1959, 346, sowie Shimon Applebaum, Jews and Greeks in Ancient Cyrene, Leiden
1979

69) Goithein 497, Anm.7 (wie Anm. 67)

) Ebd. 315

1 . .. . . .
) Eine Zusammenstellung der vom Islam Ubernommenen biblischen Namen bei
Vroonen 312 (wie Anm. 9). Zu erganzen waren hier etwa Jakub, Jusuf und Musa. In



15

der oben (s.?) zitierten Notiz iiber die Namengebung nach Wochentagen sind diese
Namen dem Sonntag, Dienstag und Freitag zugeordnet (Ebied und Young 326, wie

Anm. 19)

72) Caetani und Gabrieli 75 f (wie Anm. 10)

73) Vroonen, 310 f. (wie Anm. 9)

74) Vroonen, 311 f. (wie Anm. 9)

;Z) Ferdinand Justi, Iranisches Namenbuch, Marburg 1895, IX.

) Eine Systematik christlichen Namenguts nach religidsen Beziigen versucht
Vroonen 260-283 (wie Anm. 9). Wenig sinnvoll, weil ohne Beriicksichtigung der
jeweiligen Bedeutsamkeit der gewdhlten Namen erscheinen Systeme, die nach
"alttestamentlich" und "neutestamentlich" unterscheiden, wie sie sich in
philologischen und historisch-demographischen Analysen immer wieder finden (z.B.

Bach, wie Anm. 20, 13, oder Perouas 17, wie Anm. 1, 17).

77) Dieses Vorurteil durchzieht etwa noch viele Beitrdge des als Gesamtiiberblick

so beeindruckenden Sammelbandes L'onomastique Latin, Paris 1977. Bezeichnend ist
z.B. die Formulierung von Heikki Solin, Die innere Chronologie des rdmischen
Cognomens, in seinem Résumé: "Die theophoren Namen finden sich bei Christen
ebenso wie bei Heiden, selbst wenn der Name nicht durch einen gleichnamigen

Martyrer oder Papst (sic!) zu einem christlichen Namen geworden war" (104).

78) Diese These von der "Gleichgiiltigkeit gegen die Namen bei den &dltesten

Christen" geht auf einen kurzen Exkurs "Die Rufnamen der Christen" bei Adolf
Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten, 2.Aufl. Leipzig 1906, zuriick und wird bis in die neuere Literatur
hinein immer wieder Ubernommen, so etwa beili Henri-Irénée Marrou, Problémes
généraux de l'onomastique chrétienne, in: L'onomastique (wie Anm. 77), 431 und
Hans G.Kippenbeg, Die vorderasiatischen Erldsungsreligionen, Frankfurt a.M.

1991, 358 f.

7 , . .. .
9) Roberts (wie Anm. 37), Pearson (wie Anm. 37). Kernstiick dieser

frihchristlichen Namenstheologie und Namensverehrung sind die sogenannten
"nomina sacra", eine streng begrenzte Zahl von Worten mit sakralem Charakter,
die ihrer besonderen Heiligkeit wegen schriftlich nur verklirzt wiedergegeben
werden - ein von der Paldographie langst festgestellter Sachverhalt, der
freilich in seiner religionsgeschichtlichen Bedeutung erst aufgrund dieser neuen
Forschungen voll bewuBt wird. Zu diesen "nomina sacra" gehdren Jesus, Christus,
Theos, Kyrios, Stauros, Soter, aber auch biblische Eigennamen wie Israel, David
und Jerusalem. Fir die Bildung christlich-theophorer Namen waren die "nomina

sacra" eine wichtige Grundlage.

80) 44 Nennungen von Cyriace stehen 26 von Cyriacus gegeniiber. Dazu kommen noch
9 Cyrillus und je ein Cyrias und Cyricus (Solin 114, wie Anm.77). Auch bei
anderen theophoren Namen wie Theodorus oder Theophilus ist die Femininform in

der Uberzahl (ebd. 136)
81) Weibliche und ma@nnliche Form begegnen zusammen nur dreimal (Solin 115, wie
Anm. 77). Etwas hdufiger ist die Ableitung Domninus zu finden (Ebd.78).

82) Vgl. Anm.79

83) Zum Namen bzw. zur Bezeichnung Christianos in der christlichen Frihzeit
Kippenberg 357-360 (wie Anm. 78)

8) vgl. o.s.

85 . . . .
) Zur theophoren Wurzel der Pranomina Tiberius und Mamercus, zu denen wohl

auch Marcus zu stellen ist: Usener 356 (wie Anm. 8)

86) Solin 136 (wie Anm. 77)
87) Vgl. o.S.
88

) Vgl. etwa die Zusammenstellung von Belegen bei Wilhelm Gronbeck, Kultur und
Religion der Germanen 2, Darmstadt 1961, 423-425. In den seltenen Nennungen der
Gotter Wotan und Freya in skandinavischen Namen vgl. Bruce Dickins, English
Names and 0Old English Heathenism, in: Essays and Studies by Members of the
English Association 19 (1934) 156. Vgl. weiters Bach (wie Anm. 20) 208.
Reallexikon der germanischen Altertumskunde 6, , 1



16

89) Richard Hinnerkopf, Zur altgermanischen Namengebung, in: Niederdeutsche

Zeitschrift fiir Volkskunde 9 (1931) 9, vermutet einen Zusammenhang zwischen der
Verbreitung der Thor-Namen bei den noch heidnischen germanischen V&lkerschaften

und dem zugleich verlaufenden ProzeR der Ausbreitung des Christentums.

90) Tomasson 283 (wie Anm. 3). Bemerkenswert erscheint im Zusammenhang des

Fortlebens der alten Thor-Namen, deren unterschiedliche Beharrungskraft bei
Frauen und Mannern in Relation zu den nach der Christianisierung stark
aufkommenden theophoren Namensbildungen mit Gudh-. Auf der Frauenseite setzen
sich auch hier die innovatorischen Formen stdrker durch. Die Beibehaltung der
Thor-Namen kénnte so der Ausdruck der Bewahrung patrilinearer
Familientraditionen gedeutet werden. (Vgl. dazu o.S. und o.S. ) . Zur
Verbreitung der Thor-Namen: Artikel Donar, in: Reallexikon der germanischen

Altertumskunde 6, Berlin 1986, 1.

91) G.Miller, Studien zu den theriophoren Personennamen der Germanen, Kdéln/Wien

1970; derselbe, Zum Namen Wolfhetan und seinen Verwandten, in:

Frihmittelalterliche Studien 1 (1967), 200-12.

92 . y . .
) Hannelore Sachs u.a. Erklarendes Worterbuch zur christlichen Kunst, Hanau

199., 243 und 20. Die Abbildbarkeit von Sakralem in der Kunst hat viel mit der

"Abbildbarkeit" im Namen zu tun.

) FUr eine Interpretation aus vorchristlich-heidnischem Verstandnis pladiert

Dickins 154 (wie Anm. 88).

4 . . . . .
o ) Ebd.; weiters R.E.Zachrisson, English Names with -god, -got in the second

element, in: Englische Studien 50 (1976/7), 355, Morlet 111 ff und 104 ff (wie
Anm. 25), Searle, Onomasticon, 264 (wie Anm. 22). Dieter Gevenich, Samuel sive
Sahso. Studien zu den cognomina im Reichenauer Verbriiderungsbuch, in: Name und

Geschichte, Henning Kaufmann zum 80. Geburtstag, 1978, 94 ff.

95) Ernst Forstemann, Altdeutsches Namenbuch 2, Bonn 1900, Sp. 606 ff., Morlet

(wie Anm. 25), 37 und 104.

Bach 214 (wie Anm. 20)

96 . . . . . - .
) Aus dieser germanischen Wortwurzel leitet sich die irische Bezeichnung

gilla="Diener" ab, die im EinfluRbereich der keltischen Kirchen in
Zusammensetzung mit Gottesbezeichnungen und Heiligennamen zur Grundlage eines
eigenen Typus der theophoren bzw. "hagiophoren" Namengebung wurde. Vgl. zu
dieser Ableitung Julius Pokorny, Das nicht-indogermanische Substrat im Irischen,
Zeitschrift flir celtische Philologie 16 (1927) 371.

97) Zur Diskussion dariber Haubrichs (wie Anm. 29), vor allem 233

98) Vgl. dazu etwa Morlet (wie Anm. 25) 1, 36 ff. zu Kompositionen mit Angil-

/Engel-, 111 f. zu Kompositionen mit God-/Gott- Nach den in der Datenbank
mittelalterlicher Personennamen erfalten datierbaren Nennungen (111.204 bis zum
Ende des 11. Jahrhunderts) erreichten die mit Engelzusammengesetzten Namen ihren
Hohepunkt eindeutig im 9. Jahrhundert (8. Jh: 0,68%, 9. Jh.: 1,70%, 10. Jh.:

0,61%, 11. Jh.: 0,70%). Die mit God-/Godes-zusammengesetzten Namen entwickeln
sich gleichmaBigen (8. Jh.: 0,39%, 9. Jh.: 0,39%, 10. Jh.: 0,41%, 11. Jh.:
0,45%) . Flir die Zurverfiigungstellung dieser Daten mdchte ich Herrn Kollegen

Dieter Geuenich, Universitat Duisburg, und seinem Mitarbeiter, Herrn Schreml,
bestens danken.

99) Knaurs Vornamenbuch, Herkunft und Bedeutung, Minchen 1985, 135

00) Als Uberblick Uber die altere germanistische und religionsvolkskundliche

Forschung dazu zusammenfassend Matthias Zender, ilber Heiligennamen,

An neueren germanistischen Untersuchungen, die freilich auch nicht wesentlich
iber die traditionellen Positionen des Fachs hinausfiihren, wd&ren zu nennen:
Klaus Walter Littger, Studien zum Auftreten der Heiligennamen im Rheinland
(Minsterische Mittelalter-Schriften 20,1975) und Volker Kohlheim, Regensburger
Rufnamen des 13. und 14. Jahrhunderts. Linguistische und sozio-onomastische
Untersuchungen zu Struktur und Motivik spatmittelalterlicher Anthroponymie,

Wiesbaden 1977.

101 .. . . , .
O) Ausfiithrlich formuliert begegnet dieses Konzept erstmals um 388 in den

Homilien zur Genesis des Johannes Chrysostomus. Die Neugeborenen sollten durch



17

die Benennung, die sie erhielten, zum Tugendstreben angeleitet werden. Deswegen
sollten die Eltern ihnen nicht die Namen von GroRvadtern oder UrgroBvatern geben
sondern von "heiligen M&nnern, die durch Tugend hervorragten und mit Zuversicht
vor Gott auftreten konnten". Hinsichtlich der realen Praxis sehr vielsagend ist
die bereits damals angesprochene Warnung an Eltern und Kinder nicht auf solche
Namen an und fiir sich ihr Vertrauen zu setzen, "denn eine Benennung bringt
keinen Nutzen wenn sie leer an Tugend ist" (Migne, Patrologia Graeca 53, 179,

vgl. dazu Walter Diirig, Geburtstag und Namenstag, Minchen 1954, 50 f).

102) Zu den Bestimmungen des Talmud iiber die Nachbenennung nach Menschen gemalb

deren Taten sowie die vier Kategorien solcher Namensvorbilder vgl. Artikel

"Names", in: Encyclopaedia Judaica 12 (1970), Sp.808.

103 . .
) In der Sure 21 des Koran genannt "die Propheten”", nimmt Mohammed

nachdriicklich gegen die Heiligenverehrung Stellung. Er zdhlt dann namentlich die
Gestalten des Alten und Neuen Testaments auf, die Gott als Propheten zu den
Menschen gesandt hat. "Wir bestimmten sie zu Vorbildern in der Religion" heilt
es hier weiter unter Hinweis auf die jeweils vorbildhaften Taten und
Eigenschaften. Es sind dieselben Gestalten, die sich in der zitierten Notiz iber
die Namengebung der an bestimmten Wochentagen Geborenen als Vorbilder der
Nachbenennung empfohlen finden (Ebyed und Young, wie Anm. 19). Hier kommen
freilich noch vorbildhafte Persénlichkeiten aus der Verwandtschaft und dem

Umfeld des Propheten hinzu.

104) Dupaquier 1984, 44 (wie Anm. 1). Burguiére, in L'homme (wie Anm. 1), 40,

Muriel Augustini, Noms de bapteme dans quatre paroisses de la Beauce et de
Perche au XVII® siécle, in: Population 44 (1989), 447.

105) Dies deutet sich schon in der Warnung des Johannes Chrysostomus im
ausgehenden 4. Jahrhundert an (vgl. o.Anm. 101). Einige Jahrzehnte spéater
formuliert es Theodoret von Cyrus dann ganz eindeutig: "Die Namen der Martyrer

aber wissen alle besser als die Benennung ihrer Verwandten. Und ihren Kindern
beeifern sie sich, deren Namen zu geben, um ihnen dadurch Sicherheit und Schutz

zu erwirken." (Migne, Patrologia Graeca 83, 1033; dazu Dirig, wie Anm. 101, 50).

106 .. . . R .
) Uber die Konzentration auf Heiligennamen, den dadurch einsetzenden

Namensschwund und das damit in Zusammenhang stehende Aufkommen von Familiennamen
in Byzanz Evelyne Patlagean, Les débuts d'une aritocratie byzantine et le
témoignage de l'historiographie: systéme de noms et liens de parenté aux IX® -
X€ siécles, in: Michael Angoldt (Hg.), The Byzantine Aristocracy IX to XIII
Centuries, Oxford 1984, 23-48).



