Kein Problem fiur Attila und Leila?

Zur Namengebung in bikulturellen Familien
(gem. m. Viktoria Djafari-Arnold)

Namen gehoren unverwechselbar zum Heimatgefiihl, zum Geflihl dessen, wo wir uns wohl
und geborgen flihlen - fur Vertriebene und Exilierte zum Gefuhl dessen, wonach man sich
sehnt«, formuliert der renommierte Namenforscher Stefan Sonderegger.! Solche
Zusammenhange zwischen Namen und Heimatgefuhl veranschaulichen die spezifische
Problematik von Namengebung in bikulturellen Familien. Es geht darum, eine gemeinsame
Heimat zu finden: fiir die Eltern um eine Positionierung in und zwischen den Kulturen, aus
denen sie kommen, fiir das Kind um eine Verortung in seinem gesellschaftlichen Umfeld, die
ihm gute Entwicklungsmoglichkeiten bietet. Namengebung als ein solcher Akt der
Beheimatung des Neugeborenen kann ein sehr schwieriger und spannungsreicher Prozef sein.
Wie Heimatgefuhle insgesamt hat er mit Geschichte zu tun - mit Lebensgeschichte und
Familiengeschichte, aber auch mit der Geschichte der ethnischen beziehungsweise der
religiosen Gemeinschaften, denen die Kindeseltern entstammen. Jede Namengebung eines
Kindes fuhrt in historische Zusammenhénge. Aber es macht einen wesentlichen Unterschied
aus, ob die im Kindesnamen verschlisselten kulturellen Traditionen auf &hnliches, oder auf
unterschiedliche Wurzeln zurtickgehen. Anders als bei Paaren mit gleichem Herkunftsmilieu
bedeutet in bikulturellen Ehen die historische Komponente der Namengebung ein
Spannungsmoment. Die Losung dieses Spannungsmoments ist eine wichtige Ausdrucksform
des Umgangs mit Kulturunterschieden insgesamt.

Hinsichtlich der historischen Dimensionen der Namengebung in bikulturellen Familien haben
wir verschiedene Ebenen zu unterscheiden. Die kulturspezifischen Systeme der Namengehung
das Namengut sowie die Regeln. nach denen es weitergegeben wird - reichen meist weit in
die Geschichte zurlick. Die Problematik, zwei unterschiedliche Systeme miteinander
verbinden zu massen, ist hingegen historisch relativ jung. Sicher hat es in allen Epochen der
Vergangenheit interkulturelle EheschlieBungen gegeben - sie blieben aber in der Regel auf
Herrscherhauser beschrankt und fihrten auch dort vielfach nicht zur Ubernahme von
Namengut aus der mitterlichen Herkunftsfamilie. Dall etwa die Habsburger die Namen
Ferdinand und Isabella aus Spanien (bernahmen, hat mit dem Erbe der Kronen von
Aragonien und Kastilien zu tun. also mit einer aulergewohnlichen dynastischen Situation.
Insgesamt wurden historische Formen bikultureller Ehen m der Regel innerhalb derselben
Religionsgemeinschaft geschlossen und damit innerhalb von Gemeinschaften mit gleichem
Namengut und &hnlichen Praktiken der Namengebung. Starke Kontraste zwischen den
traditionellen Namenkulturen der beiden Partner sind im wesentlichen erst ein Phdanomen der
jungeren Geschichte. Seine Voraussetzungen liegen einerseits in Sakularisierungsprozessen,
die eine Zunahme interkonfessioneller und interkultureller Eheschliefungen auch bei bisher
unvereinbaren  Religionsunterschieden  ermdglichen,  andererseits in  weltweiten
Migrationsprozessen. die massenhaft zur Partnerfindung zwischen Angehorigen sehr
unterschiedlicher Kulturkreise: fuhrt. Weiters sind in diesem Zusammenhang auch
Emanzipationsprozesse zu nennen, die eine ebenbirtige Mitsprache beider Partner bei der
Wahl des Kindesnamens zulassen.

In der geschichtswissenschaftlichen Analyse kdnnen wir in jedem Akt der Namengebung
zwischen einer »daufReren« und einer »inneren Namensgeschichte« unterscheiden. Die »dul3ere
Namensgeschichte« bietet den strukturellen Hintergrund. In Kulturen der Nachbenennung
fuhren die Traditionslinien -direkt oder Gber Namensvorbilder vermutlich - bis weit zur(ck.
Jedes Kind, dem zu Ende des 20. Jahrhunderts der Name Alexander oder Sarah gegeben wird.
steht irgendwie in einem Kontinuitdtszusammenhang mit dem Makedonenkdnig der Antike



beziehungsweise der Stammmutter der zwoOIf Stdmme Israels. Dieser »duferen
Namensgeschichte« steht die »innere« gegeniber. Sie ist individuell und subjektiv. Sie
umfalt alle die Erlebnisse und Erfahrungen, die ein Elternpaar zur Wahl eines he stimmten
Namens fir ihr Kind motivierte, weiterhin dann die eigenen Erlebnisse und Erfahrungen. die
fur die Tragerin beziehungsweise den Tréger dieses Namens mit ihm verbunden sind. Fiir das
Leben der bikulturellen Familie - die Entscheidung der Eltern, das Selbstgefuhl des Kindes -
steht diese »innere Namensgeschichte« im Vordergrund. Fir die Wissenschaft ist sie nur dort
falbar, wo lebensgeschichtliche Selbstzeugnisse vorliegen. Von .solchen Selbstzeugnissen
soll im Folgenden ausgegangen und dabei der Versuch gemacht werden, "innere« und
»auBere Namensgeschichte« miteinander zu verbinden.

»Mein Vater hatte also das VVorschlagsrecht«

Ein erstes Beispiel fiihrt in die sechziger Jahre - Jene Zeit, in der in Osterreich bikulturelle
Ehen und damit eine entsprechende Namenswahl fiir die Kinder ein quantitativ bedeutsames
Phanomen zu werden begannen. Wahrend seines Studiums an der Montanistischen
Hochschule in Leoben lernte ein tlrkischer Student aus Edirne eine junge Steirerin kennen
und heiratete sie. Das junge Paar blieb in Osterreich. Aus der Ehe gingen zwei Séhne hervor.
Der jungere der beiden berichtet:

»Laut den Ausfihrungen meiner Mutter gab es weder im Fall meines Bruders (vier Jahre
alter als ich) noch bei mir irgendwelche gréfReren Diskussion zwischen meinen Eltern oder
gar innerhalb der Familie. Aus der Familie meines Vaters oder meiner Mutter habe sich
niemand in die Namengebung eingemischt. Sie hielt es flr richtig, die Namenswabhl fiir einen
moglichen erstgeborenen Sohn meinem Vater zu tberlassen. In den Monaten vor der Geburt
dachte man gelegentlich (iber Namen nach, ohne aber zu wissen, ob denn das erste Kind ein
Sohn oder eine Tochter werden wiirde.

Mein Vater hatte also das Vorschlagsrecht fir meinen Bruder Attila und laut Erinnerung
meiner Mutter kam er mit ziemlich ttrkisch klingenden Namen. Ein Yusuf fiel ihr noch ein und
ein Mehmet an andere wollte sie sich im Detail nicht erinnern.(es war schwer genug, ihr diese
Namen zu entlocken). Wenn das stimmt, durften alle Namen mannlicher Verwandter oder gar
die des Groldvaters bei den Vorschlagen meines Vaters keine Rolle gespielt nahen. Obgleich
sie das Vorschlagsrecht meinem Vater (berliel3, hiel} das nicht, daf} die Namengebung ohne
ihre Zustimmung erfolgen wiirde. Nach einer langen Reihe ziemlich tlirkischer Namen kam
anscheinend auch >Attila< vor (in turkischer Schreibweise Atitla), der fur meine Mutter dann
auch nicht so fremd klang. Als es nach der Geburt zur Entscheidung kam, rekurrierte Mutter
auf diesen Namen.

Vor der Geburt und offenbar unmittelbar danach spielte bei meiner Mutter die Idee eine
wesentliche Rolle (sie wiederholte es mehrmals, es muB ihr also sehr wichtig gewesen sein),
die Namen der GroRvater (also ihres Vaters und Schwiegervaters) -u berucksichtigen,
zumindest als zweite Vornamen. Auslosend dirfte da wohl gewesen sein, daB ihr der Name
ihres Vaters (Guido) immer besonders gut gefiel (der Name ihres Schwiegervaters, meines
Grolvaters vaterseits, Kemal, ja wohl eher nicht so sehr - aber das ist nur meine Vermutung).
Sie habe die Idee aber letztlich fallen lassen, weil Attila der einzige Sohn héatte bleiben
kénnen. Und dann héatte man den einen GroRvater beriicksichtigt - was aber mit dem
anderen? Man wunschte sich zwar ein zweites Kind, aber das mul3te ja kein Bub sein. Also
wurden die GroRvater nicht bericksichtigt und Mutter machte meinem Vater den Vorschlag,
seinen Vornamen (im tirkischen seinen Mittelnamen) als zweiten Vornamen zu verwenden:
Attila Macit...

Bei mir war also dann die Sache mit dem GroRvater nicht so aktuell. In den Monaten vor
meiner Geburt unterhielt man sich gelegentlich und eine Nachbarin, die ber ein Buch mit
Vornamen verfligte, mischte sich ein und erstellte eine Liste 6sterreichischer Vornamen, von
denen aber keiner in ernsthafte Erwagung gezogen wurde. Mein Vater tberlie} nun meiner



Mutter die Namenswahl und im Falle eines Buben gab es hauptsachlich auf dsterreichische
Namen beschrankte Uberlegungen. Konkret war Mutter vor allem ein Alexander wichtig. Sie
wollte mich so benennen, weil ihr der Name nach einem Onkel ihrerseits (ein Bruder ihres
Vaters, also ein GroRonkel aus Sudtirol - GrolRvater entstammte aus einer Sudtiroler Familie,
geb. 1890), der von allen Sandra gerufen wurde, besonders gut im Ohr lag. Laut Auskunft
meiner Mutter war mein Vater aber fiir Alexander ohne Angabe von konkreten Grinden nicht
zu haben. Ihre Vermutung war damals wie heute, dal® es mit der griechischen Geschichte
zusammenhing und mein Vater als eher nationalistisch eingestellter Turke, der auch seine
tirkische Staatsbirgerschaft nie aufgab, keine griechischen Namen in der Familie haben
wollte.

Also kam es dann zu Markus, den mein Vater anstandslos akzeptierte. In Bezug auf den
zweiten Vornamen ging meine Mutter auf die von meinem Vater vor Attilas Geburt
prasentierten Namensvorschlage ein. Ein >Erol< schien unter den damaligen Vorschlagen
wohl schon auf und war ihr im Ohr geblieben. Die endgultige Entscheidung fiel dann in den
Tagen unmittelbar nach meiner Geburt.

Also mit Ausnahme des >Alexander< eine ausgesprochen konfliktfreie und direkt aufgeklarte
interkulturelle Namenswabhl, die vor allem mir das Leben unter dsterreichischen Jugendlichen
am Lande wesentlich erleichterte. Bei Attila fing das mit dem leichten Leben an, als er sich
von zartem Kindesalter an physisch so entwickelte, wie man es von einem Attila erwarten
wirde (obwohl der wirkliche Hunne ja, so horte ich, eher klein gewesen sein soll, auch bei
europaischem Standard).«

Diese von Mutter und Sohn nach mehr als drei Jahrzehnten rekonstruierte Geschichte der
Namengebung zweier Brider bietet einer sozialhistorisch-onomastischen Interpretation eine
Fulle von Ansatzpunkten. Sie enthélt viele Hinweise auf allgemeine flr die Zeit typische
Namensmotivationen. Sie erlaubt, die »8uRere Namensgeschichte« mit der »inneren
Namensgeschichte« zu verbinden. Sie zeigt die Begegnung von zwei sehr unterschiedlichen
Systemen der Namengebung. Vor allem &Rt sie in dieser interkulturellen Begegnung zwei
grundsatzlich verschiedene Strategien der Namenswahl erkennen. Viele bikulturellen
Elternpaare werden vor dhnlichen Entscheidungen gestanden sein oder stehen.

Bei der Namenswahl des dlteren Sohnes steht die kulturelle Tradition des zugewanderten
Elternteils im Vordergrund. Das ist eine schwierige Strategie, soll doch der Name auch fiir
den Elternteil akzeptabel sein, der aus dem Aufenthaltsland kommt und damit wohl insgesamt
fur das Milieu, in dem das Kind aufwachsen wird. »Ziemlich turkisch klingende Namen«
werden dementsprechend in der Namensdebatte vom Partner mit Zurlickhaltung
aufgenommen. Die Entscheidung fallt schliellich fiir einen »tiirkischen Namen«, der fir die
Mutter »auch nicht so fremd klang«: Attila.

DaR Attila hier als typisch tirkischer Namen gegeben wird, erscheint fur den Philologen
beziehungsweise Historiker, der sich primar mit der »auReren Namensgeschichte« beschéftigt,
aufs erste Uberraschend. Der Name des im 5. Jahrhundert lebenden Hunnenkonigs ist fur ihn
eindeutig germanischer Herkunft.! Attila ist mit dem Diminutivsuffix »-ila« aus dem
Gotischen beziehungsweise Gepidischen von »atta« - »Vater« abgeleitet gebildet, bedeutet
also »kleiner Vater«, »Véterchen«. Auch Attilas Bruder Bleda trug einen germanischen
Namen. Er lebt neben »Konig Etzel« als der Sagenheld »Blédel« im Nibelungenlied weiter.
Wie kann nun aus einem germanischen Namen, den das Flrstenhaus der Hunnen in der
ausgehenden Antike bernommen hatte, ein typisch tlrkischer Name des 20. Jahrhunderts
werden? Eine Erklarung findet sich im gewandelten Geschichtsbild der Tirken nach dem
Zusammenbruch des Osmanischen Reiches.* Seit Atatiirk werden die Urspriinge der eigenen
Geschichte nicht mehr mit dem Islam in Verbindung gebracht. Die Herkunft der Nation wird
vielmehr aus zwei verschiedenen Richtungen erklért - einerseits aus den vorausgehenden
Kulturen in  Anatolien bis zurlick zu den Hethitern, andererseits aus den
Nomadenzivilisationen der Turk-Volker aus Zentralasien, unter denen vor allem die Hunnen



glorifiziert werden. In diesem Kontext nimmt Attila einen wichtigen Platz ein. »Die
Erinnerung an Attila bleibt die an einen sehr guten und freundlichen Fursten, eine grofie
Personlichkeit, einer von denen, die die Geschichte beherrschen.«* Das den tirkischen
Kindern seit den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts vermittelte Geschichtsbild nimmt
insoferne im interkulturellen Vergleich von Geschichtstraditionen eine Ausnahmestellung ein,
als es die Hunnen aufwertet und die Zivilisation der Nomadenreiche von Attila bis Tamerlan
verherrlicht. Attila wird in der laizistischen Tirkei zu einem nationalen Heros. In einer
historisierenden Namengebung kann sein Name nun als spezifisch tlrkisch verstanden
werden.

Bezeichnenderweise wurde der Name in der hier referierten Namensentscheidung nicht in
seiner tdrkischen Schreibweise »Atilla« aufgegriffen, die von fuhrenden deutschen
Namenbiichern als »etymologisch abwegig« verurteilt wird,® sondern in der aus der deutschen
Geschichtstradition geldufigen Form »Attilax. So war der Name der Mutter »dann auch nicht
so fremd«. In ihrem Geschichtsunterricht war er sicher vorgekommen, hier aber wohl nicht in
einer Weise, die den historischen Trager des Namens zu einem attraktiven Namensvorbild fir
das eigene Kind gemacht hatte. Der Hunnenkonig Attila gehort zu den klassischen Bésewicht-
Gestalten der Schulbucher, nicht nur der deutschsprachigen. Die Hunnen erdffnen in
traditionellen Geschichtelehrbiichern die Reihe der »Feinde aus dem Osten, die Uber die
Avaren, Magyaren und Mongolen bis zu den Tlrken und mitunter noch weiter reicht. Wenn
auch bekannt, so konnte der Name Attila fir die dsterreichische Mutter aus dem ihr tradierten
Geschichtsbild keineswegs dieselbe positive Konnotation haben wie flr den tirkischen Vater.
Im Gegenteil - der Name miifite aus dieser Tradition negativ besetzt gewesen sein. Wenn er
trotzdem von ihr akzeptiert werden konnte, so wohl deshalb, weil diese negative Besetzung
uberlagert wurde.

Die Konnotation eines Namens ist in der Regel von der Bewertung mehrerer Personen
abhangig, die in der Vergangenheit diesen Namen getragen haben. So mischen sich
unterschiedliche, oft sogar gegensétzliche Bedeutungen im Bedeutungsfeld, das ein Name fir
eine bestimmte Person hat. Bei Attila ist freilich die Zahl der moglichen Namensvorbilder
sehr beschrankt. Die Namenbiicher nennen neben dem Hunnenkdnig blo} den
Burgschauspieler Attila Horbiger.” DaR die historische Gestalt des Hunnenkonigs in der
Namengebung des deutschsprachigen Raums in der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts
Uberhaupt noch weiterlebt, verdankt sie wohl nur der Vermittlung des groRen Schauspielers.
Vor allem dessen Filme durften dem Namen eine groBe Breitenwirkung mit positiver
Konnotation gegeben haben. Aber wie kam Attila Horbiger zu seinem Namen? Die
Lebensgeschichte gibt diesbezliglich Hinweise. Er wurde 1896 als Sohn eines
Osterreichischen Maschineningenieurs in Budapest geboren. In Ungarn aber nahm der
Hunnenkonig Attila im kollektiven Geschichtsbewuf3tsein eine ganz andere Stellung ein als in
Osterreich. Schon in der Renaissancezeit bliihte in Ungarn der Kult Attilas und der Hunnen,
die man fir die Vorfahren der Magyaren hielt.” Im Historismus des 19. Jahrhunderts wurde
diese Tradition wieder betont. Ahnlich wie spater in der Tiirkei ist es also auch hier ein
sékularer Nationalismus, der den Hunnenkdnig zum nationalen Heros macht, auf den man in
der Namengebung Bezug nimmt. Die »dullere Namensgeschichte« kénnte so in unserem
Fallbeispiel - in vermittelter Form - auch auf der Seite der Mutter einen &hnlichen
Entwicklungs verlauf genommen haben wie auf der des Vaters. Zum Unterschied von der
»inneren Namensgeschichte« sind solche Verldufe den Akteuren in der Regel nicht bewuft.

»Noch nach tber 2000 Jahren unangenehme Erinnerungen«

Historisch weit zurtickreichende Namenstraditionen spielen - wie wohl h&ufig in bikulturellen
Ehen - auch bei der Namengebung des zweiten Sohnes eine Rolle. Von der Mutter wird der
Name Alexander ins Gesprach gebracht, dem eigenen Verstdndnis nach als innerfamiliale
Nachbenennung. Beim tirkischen Ehepartner 16st er jedoch durch seine Bedeutung fiir das



Geschichtsbewul3tsein der Griechen negative Assoziation aus. Alexander gehort - neben dem
gemeinsamen Namengut aus der Tradition des Alten Testaments - zu den ganz wenigen
VVornamen, die sowohl in der christlicheuropdischen wie auch in der islamischen Kultur
positiv verankert sind und sich daher fir die Namengebung bikultureller Paare aus diesen
beiden Kulturen besonders eignen. Alexander der GroRe, auf den in vielfach vermittelter
Weise die Linien der Nachbenennung im Westen zuriickgehen, wird ja auch im Koran
erwahnt® und ist damit fir Muslime akzeptabel. Nationalistische Geschichtsbilder kénnen
allerdings einer solchen religiosen Akzeptanz entgegenstehen. In unserem Fallbeispiel ist das
bloR Vermutung des Sohnes, dem dieser Name vorenthalten wurde. In der
Namengebungsgeschichte, die eine mit einem Perser verheiratete Osterreicherin erzahlt, wird
dies offen ausgesprochen: »Wir einigten uns auf den persischen Namen >Armin<. Ich hétte
gerne gehabt, dalR mein Sohn als zweiten Namen den meines Vaters erhalt, aber daraufhabe
ich dann verzichtet, denn mein Vater hei3t Alexander, ein Name, der bei manchen Persern
noch nach uber 2000 Jahren unangenehme Erinnerungen weckt.« In diesem Fall war durch
die »Last der Geschichte« Alexander selbst als symbolischer Zweitname, der im Alltagsleben
keinen Gebrauch findet, fiir den Vater nicht tragbar. Uberraschend erscheint an dieser Stelle
ubrigens, dalR der Name Armin aus der Sicht des Paares »persisch« ist - eine Parallele zum
»tlrkischen Namen« Attila. Deutsche Namenbicher beziehen ihn auf den Cheruskerfiirsten
Hermann/Arminius.’® Obwohl diese Namenstradition der eigenen Kultur der Mutter nicht
bewul3t ist, mag sie dazu beigetragen haben, Vertrautheit zu bewirken.

In unserem tlrkisch-0sterreichischen Fallbeispiel spielen Zweitnamen bei beiden Séhnen fiir
die Identitatsstiftung durch Namengebung eine Rolle - allerdings in sehr unterschiedlicher
Weise. Beim dlteren wurde die schon im Erstnamen Attila betonte turkische Tradition durch
den Zweitnamen Macit noch verstarkt. Auf das Problem der Akzeptanz im Aufenthaltsland
muRte man bei diesem zweiten Namen nicht Ricksicht nehmen. Als Rufname sollte er ja
nicht verwendet werden. So war es gleichgultig, ob beziehungsweise wie er im sozialen
Umfeld verstanden wurde. Die Bedeutsamkeit, die der Mutter bei der Wahl dieses tirkischen
Zweitnamens wichtig war, lag im familidren Bereich: Da die Namen der GroRvater nicht in
Frage kamen, sollte der des Vaters im Namen des Sohnes weitergegeben werden. Beim
jungeren, Markus Erol, haben Erst- und Zweithame eine ganz andere Funktion. Beim
Erstnamen lieRen sich die Eltern nicht mehr auf das schwierige Unternehmen ein, einen in
beiden Herkunftskulturen bedeutsamen Namen zu finden. Die tirkische Traditionslinie wurde
im Zweitnamen Erol angesprochen. Der Erstname Markus hingegen wurde vollig frei von
Beziigen auf die vaterliche Herkunft gewahlt. Es handelte sich um einen alten christlich-
romischen Namen, der schon in den sechziger Jahren verstarkt gegeben wurde und in den
siebziger und achtziger Jahren wiederholt unter den finf haufigst gegebenen Mannernamen zu
finden war. Diese groRe Beliebtheit des Namens Markus ist keine Besonderheit einer
spezifisch osterreichischen Namenkultur. Sie entspricht vielmehr einem internationalen
Trend, der im anglo-amerikanischen Raum und in Frankreich schon friiher zu fassen ist. So ist
mit diesem Erstnamen keinerlei kulturelle Auffalligkeit verbunden. Die unterschiedlichen
Herkunftskulturen von Vater und Mutter in zwei unterschiedlichen Namen zu verschliisseln
und dabei im Erstnamen die des Aufenthaltslandes zu beriicksichtigen, ist eine zweite
Strategie der Namengebung, die bikulturellen Paaren zur Verfiigung steht. Sie kann dazu
fuhren, daB ein Traditionsstrang im praktischen Gebrauch des Namens verlorengeht. Sie
beinhaltet aber auch die Mdglichkeit, daB sich das Kind spater einmal selbst entscheiden
kann, ob und in welcher Weise es den aus einem anderen kulturellen Zusammenhang
stammenden Zweitnamen fiihren will.

Das Nebeneinander von zwei oder mehreren Vornamen ist ein Spezifikum der christlich-
europdischen Namenkultur, das bikulturellen Familien besondere Mdglichkeiten erdffnet.
Solange die Namengebung bei der Taufe auf ein bestimmtes kirchlich definiertes Namengut
festgelegt war, konnte von diesen Mdoglichkeiten allerdings noch nicht im Sinne der



Verankerung nichtchristlicher Namenstraditionen Gebrauch gemacht werden. Ein
interessantes Beispiel des Ubergangs zu heute praktizierten Formen findet sich in einer
altosterreichischen Adelsfamilie. 1892 heiratete der an der Osterreichischen Botschaft in
Tokio tatige Diplomat Heinrich Graf von Coudenhove-Kalergi die Japanerin Mitsu Aoyama,
die sich zum buddhistischen Glauben bekannte, jedoch drei Jahre spéter getauft wurde und
den Namen Maria Thekla erhielt.” Unter den zahlreichen Kindern des Paares findet sich bei
keinem im Namen ein Hinweis auf ihre japanische Abstammung. Die &lteste Enkelin wurde
1927 nach dem christlichen Taufnamen ihrer GroBmutter Maria-Electa Thekla nachbenannt.
Als 1932 ei-

Personennamen und ldentitat

Die Akademie Friesach 1995 war dem Thema Personennamen gewidmet, die Akten der Tagung erschienen zwei Jahre spater:
Personennamen und ldentitdt. Namengebung und Namengebrauch als Anzeiger individueller Bestimmung und
gruppenbezogener Zuordnung. Akten der Akademie Friesach »Stadt und Kultur im Mittelalter«, Friesach (Karnten),
25. bis 29. September 1995. Hg. von Reinhard Hartel. (= Grazer Grundwissenschaftliche Forschungen 3,
Schriftenreihe der Akademie Friesach 2). Graz (Akademische Druck- und Verlagsanstalt) 1997. 454 S. 8S 340,-Es gab
vier Tagesthemen, namlich Einnamigkeit und nonverbale Bezeichnungen, Judentum und christliche Kirche, Adelige und
stadtische Welt und Namen in der Nachbarschaft. ~ Einflihrend  referierten Reinhard Hértel und Michael Mitterauer tber
grundlegende Probleme von Namengebung.

Mitterauers Thema waren die mittelalterlichen Grundlagen aktueller Namenprobleme. Gemeint sind damit die namensrechtlichen
Regelungen, die bis in die jlingste Zeit in vielem mittelalterlichen Mustern folgten, vor allem in der Namensanderung von Frauen bei
der Heirat und in der Benennung von ehelichen Kindern nach dem Familiennamen des Vaters. Mitterauer referiert dazu abweichende
Regelungen in anderen L&ndern, etwa Frankreich, Spanien und England. Wichtig ist der Hinweis auf die Faktoren, die die
Bedeutung der Patrilinearitdt in der Weitergabe von Familiennamen relativieren, ndmlich die spéte Vereinheitlichung der
Namengesetzgebung (sie erfolgte erst im 18. und 19. Jahrhundert) und die Auswirkung familienhistorischer Umsténde: in West- und
Mitteleuropa war der Wohnsitz der Ehegatten nicht selten der bisherige Wohnsitz der Frau - und Familiennamen wurden oft von
Hausnamen bestimmt. Die von Mitterauer nur kurz angesprochene Frage der Namengebung in bikulturellen Familien behandelt der
Autor in dieser Historiicum-Ausgabe néher.

Die inhaltlichen Schwerpunkte der Beitrdge liegen einerseits im Bereich der Quellenkunde, andererseits im Bereich des
titelgebenden Problems von Identitat und Namengebung. Die quellenkundliche Seite ist auf die Typologisierung von Benennungen
in Quellen - Urkundentexte, Miinzen, Siegeln - konzentriert; Ergebnisse einschldgiger Arbeiten, die vor der Tagung durchgefthrt
wurden, wurden bei dieser Gelegenheit prasentiert. Hervorzuheben ist, dal diese Arbeiten teilweise in der universitaren Lehre der
Universitdt Graz passiert sind, daf auch einige Studenten in Friesach referierten und daR die Grazer Universitdt auch um
Kooperation mit der

Universitat Padua bemuht war.

Die Typologisierung von Namen lehnt sich an die Ergebnisse des von Frankreich ausgehenden internationalen Forschungsprojektes
GREHAM an. Es werden dabei in Quellen vorkommende Namen darnach kategorisiert, ob sie nur aus dem Erstnamen bestehen, den
Erstnamen um sonstige Beschreibungen (zum Beispiel Verwandtschaftsangaben) erweitern oder den Erstnamen mit einem
Zweitnamen kombinieren. Zweitnamen kdnnen Eigennamen oder auch Ortsbezeichnungen sein. Das Schema, nach dem diese
Kategorisierungen vorgenommen werden, ist ziemlich komplex und wurde fiir die Grazer Arbeiten vereinfacht. Der Grund flr diese
quellenkundlichen Untersuchungen liegt in der Annahme, daf8 die Quellen selbst bis zu einem gewissen Grad die Ausgestaltung der
Personenbenennungen bestimmen. Das heil’t, daR nach dieser Annahme Personennamen in den erhaltenen Quellen von
Personennamen in ihrer sonstigen historischen Verwendung abweichen kdnnen. Bestétigt sich diese Annahme?

Nach den referierten Ergebnissen ist dies der Fall. So zeigt sich etwa bei den Untersuchungen von Markus Simmerstat-ter zu
Personennamen in verschiedenen Quellen aus Kérnten und Friaul, da Ortsangaben fast ausschlieRlich auf mobilen Schrifttragern
wie Minzen oder Siegeln zu finden sind, weil bei diesen Quellen der ortliche Bezug nicht selbstverstandlich war. Bei ortsfesten
Quellen konnte leichter auf die 6rtliche Zuordnung von Personen verzichtet werden. Ahnlich Hermann Falkners Ergebnisse zu
administrativen Quellen desselben Raums: Obwohl die Ausfuhrlichkeit einer Personenbenennung bis zu einem gewissen Grad vom
Status der Person abhing, hat doch auch der Quellentyp seine Auswirkungen, wie sich etwa an der sparsamen Personenbenennung in
Einkiinfteverzeichnissen zeigt. Und Heidrun Zettelbauers Vergleich von Urkunden und Nekrologien, wieder aus Karnten und Friaul,
zeigt die Unterschiede in den beiden Quellentypen bei der Differenzierung und Latinisierung der Personenbenennung (beides ist in
Urkunden ausgepragter).

Von den quellenkundlichen Beitrdgen zur Identitdt. Hier sei zunédchst der Beitrag Jorg Jarnuts Uber fruhmittelalterliche
Personennamen hervorgehoben, der die Germanisierung von Personennamen im Gebiet des Imperium Romanum beschreibt. Die
romanische Bevolkerung pafte sich in der Ubernahme germanischer Namen an die herrschende germanische Minderheit an;
betroffen waren alle Teile der romanischen Bevolkerung, also nicht nur die Oberschicht. Diese Germanisierung der Namen ging aber
bekanntlich mit einer Ubernahme des Vulgarlateinischen durch die Germanen einher, sodaR die grundsatzlich bedeutungstragenden
germanischen Namen zu einem erheblichen Teil nicht mehr verstandlich waren; die Mehrzahl dieser Bezeichnungen verschwand
auch tatsachlich im Lauf einiger Jahrhunderte. An diesem Prozef8 wird die unmittelbare Verbindung von Status und Namengebung
deutlich, wobei besonders bemerkenswert ist, wie eine urspriinglich barbarische ethnische Minderheit, die aber die Elite stellte,
pragend auf die Kultur der Mehrheit wirkte.

Ein Beitrag dieses Bandes bedient sich explizit statistischer Methoden, um die soziale Bedeutung von Namen abzuschatzen. Es ist
dies der Aufsatz von Ingo Kropac, der Personenbezeichnungen in Regensburger und Wiener stadtischen Quellen (Schwarzes
Stadtbuch und Gelbes Stadtbuch Regensburg, Regensburger Burgeraufnahmebiicher und Wiener Ratsbirgerkataloge). Die
Auswertung hat vorlaufigen Charakter, es handelt sich bis dato erst um einfache Prozentverteilungen bei einigen Merkmalen, die
noch wenig besagen. Auch sonst wirken die generalisierenden Aussagen, die einige Autoren machen, hinsichtlich der Auswertung
recht bescheiden, mehr noch als Kropacs computergenerierte Strichlisten. Meist wird in diesen Fallen festgestellt, dal
quantifizierende Auswertungen ganz verfehlt waren und die qualitative Arbeit wichtiger sei - um dann im Reslimee erst recht
quantitative Aussagen zu machen.



Zusatzlich zu diesen eigens gewirdigten Beitragen finden sich in diesem Sammelband weitere, die nur kursorisch erwahnt werden
konnen: Ein Beitrag des Herausgebers tiber Symbole in Unterfertigungen, der sich bereits ein gutes Stiick vom Thema Namen
entfernt, Martha Keils Uberblick Gber die jidische Namengebung im Spatmittelalter (Bildung von Namen nach Ort, Eltern und
anderen Anknupfungspunkten, Rufnamen, Diminutive und anderes), Sante Bortolamis Beitrag iber Personennamen und Spiritualitét
(Namengebung und Heiligenverehrung, Abgrenzung religioser und nichtreligioser Namen, regionale Besonderheiten), Johann
Tomaschek {ber die Benennung von Ordensangehdrigen in Osterreichischen Benediktinerkldstern im Mittelalter (tatsachlich geht es
mehr um Titulaturen), Beitrége Uber regionale Besonderheiten und anderes.

Der Band betont vielleicht insgesamt zu stark die quellenkundlichen Aspekte des Themas. Sie sind nicht unwichtig, doch scheint es
sinnvoller, die Eigenarten der Quellen als erklarende Faktoren zusammen mit den sozialen Faktoren zu verwenden. Eine isolierte
Analyse der quellenkundlichen Seite ist demgegeniber eher unbefriedigend. Dennoch eine interessante und in Teilen anregende
Sammlung zum Thema Namengebung im Mittelalter.

Monika Reiset

ne zweite Enkelin zur Welt kam, erhielt sie hingegen bei der Taufe den Namen Barbara
Margarethe Sophie Maria Mitsu. Die spéater als Journalistin bekannt gewordene Barbara
Coudenhove-Kalergi durfte in ihrem fiinften Namen die japanische Tradition ihrer
Grolimutter aufnehmen.

»...da man durch das Geben eines Namens jemanden weiterleben lal3t«

Stellt man diesem friihen Beispiel einer interkulturellen Namengebung eines aus der jlingsten
Vergangenheit gegenuber, so wird deutlich, welcher Spielraum in der Traditionsverkniipfung
durch Mehrnamigkeit gewonnen wurde. Eine 1997 geborene Tochter einer Osterreicherin und
eines Moslems aus Burkina-Faso erhielt den Namen Nuria. Die Mutter berichtet: »Ich komme
nochmals auf deine Frage zur Namengebung flir Nuria zuritick und versuche mich zu erinnern,
was wir zu dem Thema besprochen haben. Es war auf jeden Fall ein langwieriger ProzeR und
wir waren uns bis zum Tag vor Ihrer Geburt nicht einig. Ich habe von Anfang an zugestimmt,
dem Kind einen islamischen Namen zu geben, sofern er mir geféallt und nicht >zu islamisch
klingt< (wie z.B. Fatinui. Suleiman ...). Zur Auswahl hatten wir fast nur Namen aus dem Alten
Testament, da diese auch uns gelaufig sind (Aaroun, Sarah. Yakoub. Safia ...). Am liebsten
ware mir Sofia gewesen, aber Idriss wollte den Namen nicht, da schon seine Schwester so
heilt - verstandlich. Er wollte gerne Namen, die im Islam bedeutungsvoll sind - wie etwa
Gihrill (der Engel Gabriel). Nuria fallt nicht wirklich darunter, aber war der Name der uns
beiden gefallen hat. Als zweiten bzw. dritten Namen wollten wir erst weitere Namen, die uns
gefallen hatten, nehmen, haben uns aber dann fir Namen aus unserer Familie entschieden.
Dumbiri war Idriss' Idee, der meinte, dal die Mutter seiner Mutter, die starb, als Mariam funf
Jahre alt war, vergessen wiirde und so Erinnerung findet. Anna haben wir hinzugefiigt, da
GroBmutter auch unsere Familie in Namen verewigt haben wollte. Es stimmt, daf in Idriss'
Kultur nicht der Name einer noch lebenden Person weitergegeben wird, da man durch das
Geben eines Namens jemanden >weiterleben< 1aBt.« Die kleine Nuria Dumbiri Anna tragt
einen Erstnamen, der islamisch von »an-Nur« (»das Licht«), einem der 99 Beinamen Allahs
abgeleitet werden kann,*? der aber auch christlich als Kurzform von Nuestra Senora de Nuria
vorkommt, der Bezeichnung eines Marien-Gnadenbilds in Spanien, die als M&dchennamen
gegeben wird. Der Zweitname bezieht sich auf die UrgroBmutter vaterlicherseits aus Burkina-
Faso, der Drittname auf die osterreichische Verwandtschaft mutterlicherseits. In bikulturellen
Familien ist es nicht viel anders als in Familien von Partnern aus gleichem Herkunftsmilieu:
Im Erstnamen wird kaum mehr nach Vorfahren oder Verwandten nach benannt. Umso mehr
gewinnen Zweit- und Drittnamen fur die Aufrechterhaltung familidrer Traditionslinien an
Bedeutung. Die Besonderheit bikultureller Familien ist, dal solche familidre Traditionslinien
in unterschiedliche Kulturen flhren.

Bei Barbara Margarethe Sophie Maria Mitsu Coudenhove-Kalergi und Nuria Dumbiri Anna
leben die bikulturellen Familientraditionen in Namen von Tochtern weiter. Als Tréger von
Familienkontinuitat hatten und haben aber Namen von So6hnen meist noch groRere
Bedeutung, vor allem solche von altesten S6hnen. Und in bikulturellen Familien erscheint es
besonders wichtig, die Traditionen beider Seiten aufrechtzuerhalten, wenn mdglich auch in



Namen. Wir haben gesehen, dal bei der Namengebung von Attila Macit aus einer
oOsterreichisch-tlirkischen Ehe die Nachbenennung nach einem der noch lebenden GroRvater
Guido oder Kemal in Erwdgung gezogen wurde, bei seinem jungeren Bruder Markus Erol
nicht mehr. Die Namengebung erstgeborener Sohne ist fiur die Bewahrung kultureller
Kontinuitadt durch Namen von besonderer Bedeutung, vor allem dann, wenn der Vater aus
einer so stark patrilinear bestimmten Familienkultur kommt wie der tiirkischen. So hielt es die
Mutter von vornherein »fur wichtig, die Namenswabhl fiir einen moglichen erstgeborenen Sohn
meinem Mann zu Uberlassen.« Viele Eheménner beziehungsweise Vater in bikulturellen
Familien in Osterreich kommen aus Gesellschaften mit stark patrilinear orientierter
Familienkultur. Wenn die 0sterreichische Ehefrau ihrem tirkischen Gatten die
Namensentscheidung fur den erstgeborenen Sohn so weitgehend uberliel?, so muR das aber
keineswegs nur eine Ricksichtnahme auf dessen in einer mannerrechtlich geordneten
Gesellschaft gewachsene Mentalitat gewesen sein - vielleicht war es bloR Riicksichtnahme auf
den Ehepartner, der es im fremden Land schwieriger hat, seine kulturelle Identitét
aufrechtzuerhalten. Und darin mag ein grundsétzliches Dilemma bikultureller Ehen liegen:
Einerseits versucht die im Aufenthaltsland verwurzelte Partnerin ihren zugewanderten Partner
in der Bewahrung seiner kulturellen Tradition zu stutzen, weil er in der schwierigeren
Position ist, andererseits darf dies nicht zu Lasten der Kinder gehen. Die Namengebung der
Kinder kann in diesem Spannungsverhéltnis stehen.

Nachbenennung im ersten, zweiten oder dritten Namen ist eine Mdglichkeit, wie in
bikulturellen Familien kulturelle Traditionen beider Seiten bewahrt werden kodnnen. In
unserem Fallbeispiel wird die Nachbenennung nach Vorfahren bezeichnenderweise von der
oOsterreichischen Gattin ins Spiel gebracht. Viele Namenkulturen von Zuwanderern sind keine
Kulturen der innerfamilialen Nachbenennung. Nurias Vater hatte sich fur einen Sohn den
Namen des Engels Gabriel gewiinscht. Eine Nachbenennung der Tochter nach seiner noch
lebenden Schwester Safia kam fur ihn nicht in Frage. Seine verstorbene Gromutter Dumbiri
hingegen sollte nicht »vergessen« werden, sondern durch die Weitergabe ihres Namens
weiterleben. Eine mit einem Perser verheiratete Osterreicherin hatte ihrer Tochter gern den
persischen Namen Mitra gegeben, »aber mein Mann hat eine Cousine dieses Namens, und fur
ihn war der Name einfach schon vergeben. In Persien hat man, soweit ich weil} Gberhaupt
keinen Bezug zur Nachbenennung. Mein Mann fand es immer sehr seltsam, dalR mein Neffe
schon in der vierten Generation Richard fortsetzt«. Dal} Attila Macit als zweiten Namen den
seines Vaters erhielt, hat sicher nichts mit den tiirkischen Sitten der Nachbenennung zu tun.
Dal’ im Falle der Nachbenennung nach dem GroRvater beide Familien gleich beriicksichtigt
werden muRten, was bei heutigen Kinderzahlen kaum mehr mdglich erscheint, ist ein
Problem, das eher aus der 6sterreichischen Traditionslinie bikultureller Ehen stammt.

Systeme der Namengebung, wie sie in bikulturellen Familien aufeinander treffen, stellen in
ganz unterschiedlicher Weise kulturelle Kontinuitdt her, keineswegs nur durch
kulturspezifisches Namengut. Systeme der Nachbenennung, wie sie uns aus der christlich-
européischen Tradition der letzten Jahrhunderte geldufig sind, erscheinen im interkulturellen
Vergleich keineswegs gleich selbstverstandlich.! Wo Nachbenennung nur nach schon
verstorbenen Verwandten erlaubt ist, hat sie offenbar einen anderen Sinn als dort, wo sie auch
nach noch lebenden erfolgt. Historisch weit zurlickreichende Vorstellungsmuster vom
Verhéltnis zwischen Lebenden und Toten kdnnen so in Namengebungsfragen bikultureller
Paare der Gegenwart aktuell werden. Neben Formen der Nachbenennung 1&Rt sich auch durch
ganz andere Zusammenhdnge zwischen Namen in  kulturspezifischer  Weise
Familienkontinuitat herstellen. Das Stammbaumschema einer persisch-Osterreichischen
Familie soll das erldutern (Abbildung ).

Betrachtet man das Geschwisterpaar Natalie und Andre im Kontext einer in Karnten lebenden
Kleinfamilie, so wirde man in der Namengebung keinerlei Hinweis auf die persische
Abstammung des Vaters erkennen. Die beiden Kinder tragen Namen, wie sie in den neunziger



Jahren auch sonst in Osterreich hiufig gegeben werden. DaR statt Andreas die franzosische
Namensform Andre gewdhlt wird, ist heute nichts besonders Auffélliges. Erst im Kontext
eines grolkeren Verwandtschaftszusammenhangs werden die persischen Traditionslinien
sichtbar. Alle finf Geschwister des Vaters haben wie dieser Namen, die mit den Buchstaben
Na- beginnen. Und diese Namensbildung setzt sich in der nachsten Generation fort. Der mit
An- beginnende Name Andre ist diesbeziiglich keine Ausnahme. Er dreht blo3 die Abfolge
der beiden wiederholten Buchstaben um. Offenbar sollen hier gleiche Namenselemente
familiale Gemeinsamkeit ausdriicken und nicht Nachbenennung. Dieses Prinzip der
sogenannten Namensalliteration war in europdischer Frihzeit weit verbreitet. Die
Burgunderkonige Glnther, Gernot und Giselher, die Séhne Gibichos, die im Nibelungenlied
auftreten, sind ein prominentes Beispiel dafiir. In der hier behandelten persischen Familie
kommt zu der Ubereinstimmung der Buchstaben zwischen den Vornamen noch die zwischen
Vornamen und Familiennamen hinzu. Der Familienname Nassiri ist offenbar aufgrund der
Abstammung von einem Nassir entstanden. Noch im ausgehenden 20. Jahrhundert wird hier
der uralte Gedanke der Wesenslbereinstimmung aufgrund gleicher Namenselemente
aufrechterhalten. Aber auch Nachbenennung mit Bezug auf persische Tradition spielt in
dieser bikulturellen Familie eine Rolle. Als einer der Grinde fur die Wahl des Namens Andre
wird die Vorbildfigur des Tennisstars Andr6 Agassi genannt, der von persischen Vorfahren
abstammt. So mischen sich in dieser bikulturellen Familie - &uRRerlich nicht erkennbar - sehr
unterschiedliche Systeme der Namengebung.

»lch selber war lange Zeit sehr ungltcklich mit meinem Namen«

Wie jede fur ein Kind getroffene Namensentscheidung ist auch die bikultureller Eltern primér
an der Vergangenheit orientiert - an der der eigenen Familie, an der der Kultur, aus der sie
kommt. Uber Namensvorbilder wird an frilhere Trager des Namens angeschlossen. Uber
Regeln der Namengebung werden Traditionen sozialer Bindungen aufgegriffen. In
bikulturellen Ehen kommt dieser Vergangenheitsorientierung jedoch besondere Bedeutung zu,
weil zumindest flr einen Partner damit Wahrung kultureller Identitat verbunden ist. Wie jede
fur ein Kind getroffene Namensentscheidung hat auch die von bikulturellen Paaren eine
Zukunftsperspektive. Sie ist fur solche Paare allerdings noch viel schwieriger abzuschatzen
als fur Partner aus gleichem Herkunftsmilieu. L&Rt sich voraussehen, wie sich das Kind mit
seinem Namen im Kindergarten, in der Schule, in der peer-group, an seinem Arbeitsplatz
einmal fuhlen wird? L&Rt sich voraussehen, wie seine Umwelt in zehn, zwanzig, dreiRig
Jahren mit Zeichen des kulturell Fremden umgehen wird? Selbstzeugnisse von Kindern
bikultureller Ehen erschliellen diese andere Seite der »inneren Namensgeschichte«. Markus
Erol spricht von einer »interkulturellen Namenswahl, die vor allem mir das Leben unter
oOsterreichischen Jugendlichen am Land wesentlich erleichterte. Bei Attila fing das mit dem
leichten Leben an, als er sich von zartem Kindesalter an physisch so entwickelte, wie man es
von einem Attila erwarten wiirde.« Nicht immer aber bedeutet der in bikulturellen Ehen
gewdhlte Kindesname ein »leichtes Leben«. Die Tochter eines in Wien lebenden Syrers mit
syrisch-ungarischer Herkunft schreibt mit zwanzig Jahren:

»Die Einigung um meinen Namen erfolgte wie gesagt relativ schnell, war doch klar, dal} ein
europdischer Name schlecht mit dem arabischen Nachnamen harmonieren wirde, obwohl
meine Mutter anfanglich auch Namen wie Arabella oder Lydia ins Auge fal3te. Als mein Vater
den Vorschlag abgab, war meine Mutter aber dann sofort einverstanden -ist Leila flr sie
doch der schonste unter den orientalischen Namen. Ich selber war lange Zeit sehr unglucklich
mit meinem Namen, insbesondere mit meinem Nachnamen, hat er doch einen unverkennbar
auslandischen Klang. Noch dazu kam, dal? - als Ich noch in der Volksschule war - das EAV-
Lied Uber >Leila, die Konigin der Nacht< sehr populéar war und meine Mitschiler keine
Gelegenheit auslieRen, mich damit zu argern. Ich dachte mir immer Namen aus, wie ich gerne
heiBen wirde, z. B. Karin Sternhofer. Ich wollte eben heilen wie alle anderen auch. Man



kann sogar sagen, ich schamte mich fir meinen Namen. Ich kann mich noch gut erinnern, daf}
ich in der Unterstufe des Gymnasiums einmal gebeten wurde, einen Artikel fiir eine lokale
Zeitung zu schreiben. Ich schrieb den Artikel wirklich gern, aber ich flirchtete mich davor,
daf mein Name und mein Photo darunter erscheinen wiirde.

Heute bin ich sehr froh dartber, dal ich so heie. Erst in letzter Zeit habe ich bemerkt, dal
mein Name etwas besonderes ist - Ausdruck einer Vergangenheit, wie sie nur wenige haben.
Ich meine die Vergangenheit meiner Ahnen - der ungarischen und insbesondere auch der
arabischen, birgt doch die orientalische Kultur so viel Geheimnisvolles in sich und hat selbst
die Bibel dort ihren Ausgang. Vielleicht wanderte Jesus auf den gleichen Steinen wie meine
Ahnen ...?«

Vergleicht man diese Aussage eines bikulturell aufgewachsenen Kindes mit solchen von
Kindern aus einheitlicher Familienkultur, so wird man allerdings Parallelen finden. Die
personliche Erfahrung vieler Menschen verzeichnet eine Lebensphase - insbesonders die
Schulzeit vor der Pubertat - in der die Akzeptanz des eigenen Namens davon abhéngt, ob er
als ausreichend gleichgestaltet empfunden wird. Als Gradmesser gilt dabei die aus den Namen
der Mehrheit geschlossene Gruppennorm; Wortspiele und Verballhornungen des eigenen
Namens werden als krdnkend erlebt und bleiben bis ins Erwachsenenalter im Gedachtnis. Aus
Gesprachen zum Thema Namengebung gewinnt man den Eindruck, da nicht wenige
Menschen in ihrer Kindheit mit dem eigenen Namen unzufrieden waren. Bei bikulturellen
Kindern kann dieser Effekt noch verstarkt auftreten - zum einen, weil ihr Vorname in der
Gleichaltrigengruppe ganz neu und somit unangepallt ist, zum anderen, weil sie sich -
aufgrund von auBeren Merkmalen oder der speziellen Situation der Familie - Uberhaupt als
unangepal’t empfinden.

Mir Abbas Nassiri
o Khadidjeh Molla
Mohammad Zadeh

Seyed Mir Nader Nandar Nasrin Nasturan
Nassir Nasser c Regina < Asghar o Mohamad
o Sabine Monir Nassiii Hadjeh Samii
| r N N
Natalie André Nariman Sarah Sassan Giahangir Ardeshir

Abbildung 1: Stammbaumschema einer persisch-osterreichischen Familie

Sehr haufig tritt bei Jugendlichen beziehungsweise jungen Erwachsenen dieses Bedrfnis der
Anpassung des Namens - gleichsam des Aufgehens im Gruppenprofi | durch den Namen -
spater dann zuruck. Der Wunsch, sich zu unterscheiden, sich abzuheben und die eigene
Individualitat zu betonen, nimmt zu. Kindliche Ruf- und Spitznamen werden abgelegt, der
neue, eigentliche Name wird gesucht. Der wegen seiner mangelnden AngepaRtheit kaschierte
oder verleugnete Vorname kann nun bewullt »angenommen« und als Symbol fir das
Besondere der eigenen Person getragen werden, sofern sich mit ihm positive Assoziationen
verbinden lassen. Hier ergibt sich fiir bikulturelle junge Menschen eine spezielle Chance, sich
als ungewohnlich und besonders zu sehen. Bikulturelle Kinder beginnen sich auch oft an der
Schwelle zum Erwachsenenalter mit der »anderen« Kultur, die sie reprasentieren, in der ihr
Lebensmittelpunkt und Alltag aber bisher nicht angesiedelt war, verstarkt zu befassen. Sie
identifizieren sich mit ihr und sehen sie als Bereicherung des eigenen Lebens.



Die Polaritat zwischen »Anpassung« und »Individualisierung« des Namens (und damit des
Kindes) beeinfluBt die Motivation der Eltern bei der Namenswahl hierzulande heute mehr
denn je. Die Nachbenennung hat eine lange Tradition, das bewufte Er-Finden neuer Namen -
wie etwa in Ostasien, wo vielfach Namen gezielt neugeschaffen, auch astrologisch berechnet
werden - hat keine kulturelle Basis; dies unterstltzt den Wunsch zur Anpassung.

Gleichzeitig setzt sich in allen sozialen Schichten das Gebot durch, das Kind in seiner
unverwechselbaren Individualitdt wahrzunehmen, zu erziehen und eben auch zu benennen.
Nicht zuletzt in Kombination mit dieser Uberzeugung gilt Nachbenennung als altmodisch.
Die ideale Synthese zwischen Anpassung und Individualisierung sehen viele Eltern im
Rickgriff auf »die schonen, alten Namen, die auch dem historischen Namengut der Familie
entnommen sein konnen, bevorzugt dann, wenn sie schon lange nicht mehr verwendet
wurden.

Far  Dbikulturelle  Elternpaare ist die Harmonisierung von Anpassungs- und
Individualisierungswunsch eine besondere Aufgabe. Der Wunsch nach Individualisierung ist
fir bikulturelle Namengeber leichter zu erfillen - sie verfligen ja Uber ein doppeltes Angebot
an Namen und neigen auch dazu, dem kulturellen Namenspotential des Ehepartners, der sein
Land verlassen hat, quasi als Ausgleich bei der Namengebung das Vorrecht zuzugestehen.
Dieses Phdnomen wird sicher auch dadurch unterstitzt, dal die Mehrzahl der Migranten, die
ihren Partner aus ihrem Aufenthaltsland wéhlen, ménnlich ist. Die Dominanz des Vaters oder
der Vaterfamilie bei der Namengebung begegnet weltweit in vielen Kulturen.

Die Anpassung des Kindesnamens an die zu vereinenden Familienkulturen ist fir bikulturelle
Paare eine Aufgabe, die schwieriger zu leisten ist. Die Bikulturalitit selbst bedingt, daf}
Anpassung eben nicht nur in Richtung einer Kultur, sondern vor dem Hintergrund zweier
Kulturen vorgenommen werden muf. Mehrnamigkeit scheint hier, wie das Eingangsbeispiel
zeigt, ein geeigneter Ausweg. Allerdings muR gewdhrleistet sein, dall damit beiden
Herkunftskulturen und -familien Genlige getan wird. Frau E., Osterreicherin, verheiratet mit
einem Tirken, erzéhlt: »Als in der Familie bekannt wurde, daR wir ein Kind haben werden,
bat meine Mutter meine Schwester, sie moge doch in diplomatischer Weise ihren Einflu auf
mich ausiiben, dall mein Mann und ich keinen allzu seltsamen Vornamen fiir das Kind
aussuchen sollten, besonders, wenn es ein Bub ist; das Kind diirfe doch nicht leiden. Es stellte
sich bald heraus, dal} wir eine Tochter bekommen wirden, und das Thema schien damit
weniger brisant. Flr mich war klar, dal3 unsere Tochter einen tlrkischen Vornamen haben
wirde, und es gab einige, die meinem Mann und mir gleichermal’en gut gefielen. Ich wollte
meiner Tochter gerne als zweiten Namen >Maria< geben; so heilst in meiner Familie
niemand, aber es ist so klassisch dsterreichisch, ich wollte einen Ausgleich. Maria ist als
Mutter Jesu auch den Muslimen eine verehrungswirdige Person, und mein Mann hatte von
daher nichts dagegen. Er meinte aber, dann sollte man doch auf jeden Fall die Originalform
des Namens nehmen, Miriam oder Meryem oder Maryam. Dann habe ich es doch gelassen,
weil es meinen Zweck so nicht erflllt hatte.«

Die Anpassung, die die junge Mutter vorhatte, ware nicht erreicht worden; eher hétte sich das
Trennende, zwei fremde Vornamen, in ihrer Herkunftskultur verstarkt. Interessant ist auch der
Umstand, dalR man bei der Namengebung fur Madchen eine groRere Gestaltungsfreiheit flr
akzeptabel halt; traditionell gelten Knaben als die wichtigeren Namenstrager, durch die
Kontinuitat hergestellt werden soll. Dadurch ist die Varianz des Modischen, Neuen,
Unublichen bei M&dchennamen auch in industrialisierten Gesellschaften nach wie vor immer
noch hoher als bei Knabennamen.

Grundsatzlich trifft die innovative Namengebung bikultureller Familien in der gegenwartigen
mitteleuropdischen Gesellschaft auf wenig Widerspruch, ja kaum mehr auf Verwunderung
und zusehends auf Nachahmung. Die eingangs genannten Entwicklungen - Sékularisierung,
Migration, Emanzipation - treffen sich hier auch mit den Ph&nomenen der
Mediengesellschaft, die Lebensformen und &sthetische Muster aller Art um den Erdball



verbreiten; manches Unbekannte wird sehr rasch zum Ublichen, das Spezifische wird
allgemein. Mirjam Uberfligelt Maria, der keltische Kevin findet sich in Kindergarten in aller
Welt und weitgereiste osterreichische Fullballer nennen ihr. Kind ohne weiteres Jesus. Kein
Problem mehr fiir Attila und Leila?

Anmerkungen

1. Stefan Sonderegger, Die Bedeutsamkeit der Namen, Literaturwissenschaft und Linguistik
67 (19X7), 18.

2. Die Texte solcher Selbstzeugnisse wurden einerseits von Mitgliedern der »Fraueninitiative
bikultureller Ehen und Lebensgemeinschaften« zur Verfligung gestellt, andererseits von
Kolleginnen und Kollegen der historischen Institute der Universitdt Wien. Allen, die dadurch
zum Zustandekommen dieses Artikels beigetragen haben, sei ganz herzlich gedankt.

3. Otto J. Maenchen-Helfen. Die Welt der Hunnen, Wien 1978, 261 ff.

4. Mark Ferro, Geschichtsbilder. Wie die Vergangenheit vermittelt wird. Beispiele aus aller
Welt, Frankfurt a. M. 1991. 118: vgl. auch Richard Peters, Geschichte der Turken. Stuttgart
1961, 13.

5. Ferro, Geschichtsbilder (Anm. 4). 118.

6. Mackenson, Das grofRe Buch der Vornamen, Minchen 1986, 18. Dal3 der Autor mit der
Schreibweise »Atilla« konfrontiert wurde, durfte darauf hinweisen, daf der Name auch sonst
gelegentlich von tiirkischen Eltern beziehungsweise von tirkisch-deutschsprachigen
bikulturellen Paaren gegeben wurde.

7. Mackenson, Vornamen (Anm. 6), 18; Margit Eberhard-Wabnitz/Horst Leisering, Knaurs
Vornamen Buch, Minchen 1984. 55f.; Gunter Drosilovski, Duden Lexikon der Vornamen,
Mannheim 1974, 40.

8. C. Aylmer Macartney, Geschichte Ungarns, Stuttgart 1971,48.

9. Thomas Patrick Hughes, Lexikon des Islam, Wiesbaden 1995, 24.

10. Mackenson, Vornamen (Anm. 6), 15; Knaurs Vornamenbuch (Anm. 7), 54; Duden
Lexikon der Vornamen (Anm. 7), 38.

11. Gothaisches Genealogisches Taschenbuch der Graflichen Hauser, Teil A, 115. Jahrgang,
Gotha 1942, 146f.

12. Hughes, Lexi+ctw-desSlIslam (Anm. 9), 570; Mackenson, Vornamen (Anm. 6). 313;
Knaurs Vornamenbuch (Anm. 7). 217

13. Zu solchen Systemen der Nachbenennung beziehungsweise anderen Systemen der
Namengebung ausfihrlich Michael Mitterauer, Ahnen und Heilige. Namengebung in der
europaischen Geschichte, Mlinchen 1993.

Anschriften der Autoren: Dr. Viktoria Djafari-Arnold. Univ. Prof. Dr. Michael Mitterauer,
Institut fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte, Universitat Wien, Dr. Karl Lueger-Ring I. A
1010 Wien.



