Dimensionen des Heiligen als historisches Thema

Der Titel meines Vortrags geht von einer Buchpublikation aus. Im Vorjahr
veroffentlichte ich eine Aufsatzsammlung. Das Gemeinsame der hier zusammengefassten
Studien ist die Beschéaftigung mit Heiligem in Kulturen der Vergangenheit - mit heiligen
Orten, heiligen Zeiten, heiligen Personen, heiligen Handlungen, heiligen Gegensténden,
heiligen Worten, heiligen Texten. Mit dem Oberbegriff ,,Dimensionen des Heiligen* wollte
ich wissenschaftlich einen neuen Akzent setzen. Und darum geht es mir auch heute. Eine
historisch vergleichende Beschéftigung mit Dimensionen des Heiligen lasst sich in die
herkdbmmliche Wissenschaftslandschaft nicht so recht einordnen — jedenfalls im
deutschsprachigen Raum. Von der klassischen Kirchengeschichte-Forschung entfernt sie sich
weit. Auch dber die Volksfrommigkeits-Forschung, wie sie sich im Rahmen der neueren
Mentalitatsgeschichte entwickelt hat, geht sie in vieler Hinsicht hinaus. Mit einer historischen
Religionsanthropologie oder Religionssoziologie ergeben sich eher Beruhrungspunkte, ebenso
mit einer Vergleichenden Religionswissenschaft — aber das sind nur schwach etablierte
Wissenschaftsdisziplinen. Letztlich ist es auch nicht wichtig, neue Schwerpunkte der
wissenschaftlichen Arbeit innerhalb einer Uberkommenen Systematik zu etikettieren.
Vielmehr geht es darum, ob solche neuen Schwerpunkte sinnvoll und nitzlich sind. Dieser
Frage mochte ich in drei Kontexten nachgehen, die ich miteinander zu verknupfen versuche —
im Kontext der Wissenschaftsentwicklung, im Kontext der Gesellschaftsentwicklung und
schliellich im lebensgeschichtlichen Kontext. Im Wechselspiel dieser Bereiche mussen sich
nach meiner Uberzeugung neue wissenschaftliche Themen bewdahren.

Ich beginne mit einer Episode aus den spaten siebziger Jahren. Bei einer der frihen
Tagungen der Historischen Familienforschung wagte ich eine unorthodoxe Hypothese. Ich
duBerte die Vermutung, dass die patrilinear-komplexe Struktur der sogenannten ,,Zadruga“ in
Serbien etwas mit dem Fortleben von Ahnenkultvorstellungen in christlicher Uberformung zu
tun haben konnte. Als Hinweis darauf nannte ich die in mé&nnlicher Linie weitertradierte Slava
zu Ehren des Hauspatrons und der Vorfahren — in christlichen Kulturen ein einzigartiges
Sonderphanomen. Ein Kollege reagierte schockiert: ,,Aber Herr Mitterauer, das sagen Sie als
Wirtschaftshistoriker?* Damals ist mir diese Bemerkung sehr zu Herzen gegangen: Hatte ich
ein falsches theoretisches Konzept? War meine Sicht der Wirksamkeit religidser Faktoren in
der Sozialgeschichte nicht haltbar? Heute versuche ich die Episode anders zu interpretieren.
Die Dominanz soziokonomischer Erklarungsfaktoren war durch die Kombination der

Teildisziplinen Wirtschafts- und Sozialgeschichte nahezu institutionell festgelegt. Gerade



unter den innovatorischen Vertretern der Geschichte als einer historischen Sozialwissenschaft
spielte neomarxistisches Gedankengut eine wesentliche Rolle. In den Erklarungsmodellen
dieser Phase der Wissenschaftsentwicklung war fiir eine Ableitung von Familienformen aus
der Verehrung heiliger Ahnen absolut kein Platz. Das gilt generell fir Dimensionen des
Heiligen. Mit der kulturalistischen Wende der achtziger Jahre anderte sich die Situation
radikal. Fur viele Historikerinnen und Historiker wurden religidse Ph&nomene der
Vergangenheit vom Tabu- zum Modethema. Fir meine Hypothese aus den siebziger Jahren,
die ich beispielhaft als Ausgangspunkt gewahlt habe, anderte sich damit die Situation auch
nicht wesentlich. In ihr ging es ja nicht um regionale Phanomene als Explanandum, sondern
um einen strukturellen Erkldarungsansatz. Vereinfacht formuliert: Die Struktur Ahnenkult
bewirkt spezifische Familienstrukturen. Solche strukturgeschichtliche Ansatze verfallen heute
dem Verdikt der neuen kulturgeschichtlichen Orthodoxie. Dies gilt insgesamt fur eine
Beschéaftigung mit Dimensionen des Heiligen in dem von mir vorgeschlagenen Sinn. Eine
Analyse von Systemen heiliger Orte, Ordnungen heiliger Zeiten, Regeln heiliger Handlungen
hat notwendig strukturgeschichtliche Elemente. Und das gilt auch im Verhdltnis von
Sakralem und Profanem in den angefuhrten Bereichen. Dimensionen des Heiligen sind eine
hochabstrakte und formalisierte Analysekategorie, die zur strukturellen Betrachtung zwingt.
So wird es eine Beschaftigung mit solchen Themen auch nach der kulturalistischen Wende
der Geschichtswissenschaft schwer haben. Ich mochte trotzdem dafir eintreten, weil ich sie
wissenschaftlich und gesellschaftlich fur sinnvoll und wichtig halte.

Das Thema Ahnenkult eignet sich gut, um die Mdglichkeiten und die Zugangsweisen
einer historischen Besché&ftigung mit Dimensionen des Heiligen beispielhaft zu erldutern. Es
hat mich in meiner wissenschaftlichen Arbeit lange begleitet. Im erwdhnten Sammelband
behandeln zwei Studien diese Thematik, namlich: ,,Und sie lieBen ihren Vater zuriick.....Die
Schwéche der Ahnenbindung im Christentum als Voraussetzung des européischen
Sonderwegs der Familien- und Gesellschaftsentwicklung” und ,,Die Toten und die Lebenden.
Jenseitsvorstellungen und Sozialentwicklung”. Beide beschéftigen sich mit dem Einfluss von
heiligen Personen bzw. heiligen Ordnungen von Personen auf gesellschaftliche
Entwicklungen, beide gehen von groRen Kulturvergleichen auf der Makroebene aus — in der
,heuen Kulturgeschichte” cher eine verpOnte Methode. Fir den Sachverhalt, den es zu
erkléaren gilt, ist allerdings dieser groRe interkulturelle Vergleich notwendig. Die These, dass
die religiose Bedeutungslosigkeit von Abstammungsbindungen im Christentum die
Voraussetzung fur die Entstehung spezifisch europdischer Sozialformen darstellt, l&sst sich

nicht durch eine lokale oder regionale Fallstudie erharten. Sie bedarf des Kontrasts zu



historischen Gesellschaften, in denen die religiose Bedeutung der Vorfahren stark ausgepragt
war, etwa den Ahnenkultgesellschaften Chinas, Koreas oder Japans. Erst aus einer solchen
Gegenuiberstellung werden religiés bedingte gesellschaftliche Ph&nomene als solche
erkennbar: flexible Familienformen, relativ geringe Rolle von Verwandtschaftsordnungen,
starke Bedeutung genossenschaftlicher Sozialformen etc. Fur das Verstdndnis fremder wie
eigener Gesellschaftsordnungen in Vergangenheit und Gegenwart erscheinen solche
Einsichten nicht unwesentlich. Soziologie und Sozialgeschichte haben sich bisher kaum damit
beschéftigt. Die vergleichende Religionswissenschaft wiederum hat — soweit Ahnenkult fir
sie Uberhaupt ein Thema war — wiederum nicht danach gefragt, welche Auswirkungen die
Heiligkeit von Ahnen auf historische Sozialformen hatte. Die Zeiten, in denen der grole
Religionssoziologe Max Weber Ahnenkult zum Thema interkulturell vergleichender Studien
gemacht hat, liegen weit zuriick. Und gerade mit dieser Problemstellung hat er kaum
Nachfolge gefunden. Aktuelle interdisziplindre Diskussionen um die Urspriinge des
europdischen Sonderwegs greifen gerade diese Gedanken Max Webers nicht auf. Die Struktur
Ahnenkult bzw. ihr Fehlen im christlichen Europa konnte fir vergleichend
religionsgeschichtliche Ansétze einer neuen Globalgeschichte wichtige Erklarungsmodelle
bieten.

Bei Ahnenkult und seinen christlichen Gegenpositionen geht es um die Heiligkeit von
Personen. Auf der einen Seite stehen — idealtypisch betrachtet — lebende Véter und
verstorbene Vorvéter, denen rituelle Verehrung bzw. Kult geschuldet wird, auf der anderen
Seite lebende Amtstrager und verstorbene Heilige. Mit dem Gegensatzpaar Ahnen versus
Heilige lassen sich ganz unterschiedliche historische Kulturen erfassen. In einem Buch
»Ahnen und Heilige” habe ich das etwa fiir historische Namenkulturen versucht. Grundtypen
der Namengebung bzw. Nachbenennung ordnen sich entlang dieser Achse. Analoges lasst
sich fur Verwandtschaftsordnungen und ihre Ausdrucksformen in Erbrechtsregeln,
Heiratsordnungen, Begrabnisformen, Blutrachepflichten etc. erschlieRen. Bestimmte Muster
der Heiligkeit von Personen erschlieBen korrespondierende Muster in vielféltigen Bereichen
des sozialen Zusammenlebens.

Ahnlich wie aus dem Vergleich der spezifischen Heiligkeit von Personen lassen sich
auch aus der Heiligkeit von Orten interessante strukturgeschichtliche Schliisse ziehen.
Aufbauend auf einen Bericht von Strabo, der erzahlt, dass noch zur Zeit des Augustus am
Platz einer langst verschwundenen Stadt auf dem Weg von Elis nach Olympia, die Homer
erwahnt, regelméliige Markttreffen abgehalten wurden, habe ich 1967 einen Aufsatz Uber

,Jahrmirkte in Nachfolge antiker Zentralorte” verfasst. Dabei konnte ich europaweit eine



sozialtopagraphisch interessante Regelméafigkeit feststellen. Aufgegebene Stadte hielten sich
vielfach als heilige bzw. bedeutsame Orte. Zu bestimmten heiligen Zeiten wurde dort
weiterhin gefeiert und Jahrmarkt gehalten. Fur eine wirtschaftshistorische Forschung, die
Standortfaktoren von Markten vor allem durch 6konomische Faktoren bedingt sah, bedeutete
das eine Modifikation ihrer Erklarungsmodelle. Insgesamt wurde eine siedlungsgeographische
interessante Tendenz erkennbar: Religiése Funktionen bleiben h&ufig viel langer stabil als
etwa administrativ-politische oder solche des taglichen Warenverkehrs. Heilige Orte zeigen
historisch hohe Beharrungskraft. Fur die Siedlungsgeschichte, aber auch fir die
Sozialgeographie mit ihrer an stadtischen Funktionen orientierten Zentralorttheorie sind
solche  Ergebnisse aus der vergleichenden  Analyse religids  bedeutsamer
Mittelpunktsiedlungen sicher bedeutsam.

Die Zentralort-Theorie — historisch adaptiert — mag ein geeigneter Zugang sein, um
Sakraltopographien auf der Makroebene zu erschlieBen. Um Sakraltopographien auf der
Mikroebene geht es — implizit bzw. explizit — in zwei Beitragen des eingangs erwahnten
Sammelbands. Die Studie ,,Nur diskret ein Kreuzzeichen. Zu Formen des individuellen und
gemeinsamen Gebets in der Familie” beschéftigt sich auf der Basis von Autobiographien
unter anderem mit der Frage der Gebetsorte und damit der Sakraltopographie des Hauses bzw.
der Familienwohnung. In den traditionellen Bauernhdusern des 0sterreichischen
Untersuchungsraumes stellt im Regelfall das ,heilige Eck”, der ,,Herrgottswinkel” bzw. der
,Kreuzwinkel” in der Stube des Hauses den =zentralen Bezugspunkt fiir familiale
Kulthandlungen dar. Das Kreuz bildet das wichtigste Kultobjekt. Mitunter treten religidse
Bilder hinzu. Die Entfaltung dieser religidsen Bildkultur kann zur Markierung weiterer Platze
als religiés bedeutsam fihren — etwa im Schlafzimmer der Eltern oder Gber den Betten der
Kinder. Wo sich heilige Bilder finden, wird Heiligkeit prasent geglaubt. In einer Studie Uber
das Kinder- bzw. Jugendzimmer bin ich Fragen solcher Bildkultur nachgegangen.
Lebensgeschichtlich wie sozialgeschichtlich schliefen an das Schutzengelbild oder ein
anderes religioses Symbol der friihen Kindheit individuell bedeutsame Reprasentationen an,
denen schon bald kein religioser Charakter im engeren Sinn des Wortes zukommt — etwa
Andenken an lebensgeschichtlich wichtige Ereignisse. Aber gerade dieser flieRende Ubergang
zwischen religiésen und anderen Bedeutsamkeiten ist wichtig, wenn man die Frage stellt, was
denn einer Person jeweils ,heilig” ist. Im individuellen Lebenslauf wie durch
gesellschaftliche Entwicklungen kommt es diesbeziiglich zu vielféltigen Differenzierungen

und Verénderungen. Deren Ausdruck in der Bildkultur ist ein interessanter Indikator des



Wandels. Religitse Bilder und deren Ort im Lebensraum Familie stellen Ausgangspunkte dar,
von denen her sich solche Entwicklungen erschliel3en lassen.

Der zweite Beitrag des genannten Sammelbands, in dem ich mich mit
Sakraltopographie auf der Mikroebene beschéftigte, zielt in eine ganz andere
Forschungsrichtung, die vielleicht ebenso Verallgemeinerungen zulésst. Es geht um
unterschiedliche Bedeutsamkeit von einzelnen Bauteilen in Kirchenbauten, gewissermalien
um eine innere Differenzierung von Heiligkeit am heiligen Ort. Ausgangspunkt der Analyse
bildete eine Fihrung durch die Kirche einer bulgarischen Kleinstadt, in der ich einen
Ostkirche-Westkirche Vergleich versuchte. Kunstgeschichtlich liegt dazu viel vor, allerdings
nur selten von einem Ansatz aus, der Sakraltopographien vergleichend gegeniberstellt.
Welche Konzeptionen von Heiligkeit stehen hinter einem bzw. einer Mehrzahl von Altéren,
einem durch die Ikonenwand verborgenen oder einem mit Tabernakel und Altarbild
ausgestatteten? In unterschiedlichen Raumstrukturen werden unterschiedliche Formen heiliger
Handlungen erkennbar. Im Vergleich zwischen Sakraltopographien verschiedener christlicher
Kirchen aber auch zwischen christlichen und nichtchristlichen Kultbauten — etwa Moscheen
und Synagogen - kann Wesentliches Uber Religionsgemeinschaften erkennbar werden. Die
haufig formal-asthetisierende Zugangsweise der Kunstgeschichte verstellt mitunter solche
Einsichten. Die Beschéaftigung mit heiligen Orten im Sinne einer Analyse der
Sakraltopographie von Kultbauten koénnte einen Anstofl zu neuen Erklarungsmodellen in
Richtung Kunstgeschichte bieten.

Aus meiner Beschéftigung mit zeitlichen Dimensionen der Heiligen mdochte ich
exemplarisch einen Beitrag aufgreifen, der in den Osten fiihrt. Er ist unter dem Titel ,,Die
Macht des Heiligen an seinem Tag. Byzantinische Wurzeln eines mittelalterlichen
Zeitkonzepts” im genannten Sammelband publiziert. Ich stelle hier die These zur Diskussion,
dass sich in Byzanz spéatestens im 9. Jahrhundert eine Vorstellung von der besonderen
Wirkkraft der Heiligen an ihren jahrlichen Gedenktagen ausgebildet hat, die dann mit etwa
ein bis zwei Jahrhunderten Verspatung im Westen tbernommen wurde. In drei Teilbereichen
gehe ich dieser Vorstellung nach — in der Ausbildung politischer Gedenktage in Anschluss an
die Feste der Tagesheiligen wichtiger Ereignisse, in der Namengebung nach dem Heiligen des
Geburts- oder Tauftags und in der Verwendung von Weihwasser, das an einem bestimmten
Heiligenfest geweiht wurde. Das letztgenannte Phanomen stellt eine Beziehung zwischen
heiligen Zeiten und heiligen Gegenstanden her und bildet damit ein aufschlussreiches Beispiel
fir Vorstellungen der Ubertragbarkeit von Heiligkeit. Die beiden ersteren fiihren in

umfassendere Zusammenhédnge — die politischen Gedenktage etwa in die Entwicklung der



europdischen Jubildumskultur und damit in sehr spezifische Formen des Feierns von
Geschichte, die Namengebung nach dem Tagesheiligen in die europaweit nachweisbare
Nachbenennung nach Heiligen und damit in die bis heute dominanten Muster der
Namengebung. Bis heute unerforscht ist die generelle Auswirkung des Konzepts der Macht
des Heiligen an seinem Tag auf die mittelalterliche Datierung. Die historische
Hilfswissenschaft der Chronologie hilft uns zwar, diese komplizierten Datierungen zu
entschlisseln, sie gibt uns aber keine Begriindung, warum es dazu gekommen ist. In ihrer
Wurzel ist Zeitrechnung in historischen Kulturen fast immer religiés bedingt. Eine
vergleichende Geschichte heiliger Zeiten kdnnte generell fir Themen wie Zeitrechung bzw.
Zeitbewusstsein neue Perspektiven eroffnen.

Der vorgelegte Sammelband bringt tGber die hier skizzierten Beispiele hinaus noch
viele andere, wie eine historische Beschéftigung mit Dimensionen des Heiligen ungewohnte
neue Perspektiven flr vielfaltige historische Teildisziplinen und aspektorientierte
Zugangsweisen zu historischen Themen bietet, etwa wvon der Messliturgie zur
Theatergeschichte, von heiligen Texten und ihrem Gebrauch zur Geschichte der
Kommunikation, vom Reliquien-Sammeln zur Geschichte der Schatzbildung. Solche
Beispiele erlautern die eine Seite des Gewinns dieser Themenstellung fir die
Geschichtswissenschaft: In ihrer Auswirkung auf profane Themenbereiche kann die
Geschichte heiliger Orte, Zeiten, Handlungen, Personen, Gegenstande, Worte, Texte etc.
Zusammenhange herstellen, die ganz neue genetische Entwicklungslinien und
Erklarungsmodelle erschlieBen. Die andere Seite des Ertrags solcher Themenstellungen
betrifft eine Neukonzeption vergleichender Religionsgeschichte. Dimensionen des Heiligen
sind Ausdrucksformen von Religion, die eine strukturierte Form des Vergleichs wesentlich
erleichtern. An der Schwierigkeit, geeignete Kategorien des Vergleichs zu finden, scheitert ja
haufig eine komparative Zugangsweise zu diesem Themenfeld. Im Bereich von
Glaubensvorstellungen oder Frémmigkeitsstilen sind die Probleme sicher grofer als in
aulleren Ausdrucksformen wie heiligen Orten oder heiligen Zeiten. Und diese bessere
Vergleichbarkeit beglnstigt wiederum eine komparative Analyse der Auswirkungen von
Religion auf gesellschaftliche Strukturen und Verhaltensweisen. Eine Beschéftigung mit
Dimensionen des Heiligen kénnte so generell helfen, die Kategorie Religion in historische
Kulturwissenschaften bzw. historische Sozialwissenschaften stérker einzubringen.

Warum ein stirkeres Einbeziehen des Themenfeldes Religion in die
Geschichtswissenschaft notwendig erscheint, fuhrt uns zu aktuellen Herausforderungen und

damit in den zweiten Kontext von neuen Themen und gesellschaftlicher Entwicklung. Die



sozialwissenschaftliche These eines linearen Trends zu zunehmender Sékularisierung lieR
Religion als ein Thema der Vergangenheit erscheinen — nicht der Gegenwart und Zukunft.
Inzwischen wissen wir, dass das so nicht stimmt. Zwar durften Gegenthesen der 90er Jahre
vom ,,Megatrend Religion* oder der ,,Wiederkehr der Spiritualitidt* mit ihren Vorstellungen
einer zyklischen Bewegung, die zu historischen Formen der Religiositat zuruckfihrt, ebenso
wenig haltbar sein. Sie machen aber darauf aufmerksam, dass das Thema Religion weltweit
Aktualitat besitzt. Aus ganz anderer Perspektive zeigen uns das etwa auch die umstrittenen
Thesen Samuel Huntingtons vom ,,Clash of Civilizations“. Weniger die Religionen selbst als
historisch durch Religionen gepragte Kulturen treten hier mit neuer Bedeutsamkeit auf der
Buhne des Weltgeschehens in Erscheinung. Wie auch immer — von sozialwissenschaftlichen
Analysen der Gegenwart gewinnt die historische Beschaftigung mit Religionen wiederum
starker an Bedeutung. Abseits groRer Evolutionstheorien méchte ich das mit Erfahrungen aus
dem eigenen Arbeitsbereich untermauern. Dimensionen des Heiligen sind mir als ein zentraler
Themenbereich dabei immer wieder begegnet.

Die Migrationsstrome der letzten Jahrzehnte haben — vor allem in unseren Grof3stadten
— zu einer welthistorisch noch nie dagewesenen kulturellen Durchmischung gefihrt. Die
globale Dimension dieser Prozesse bewirkte dabei auch ein Nebeneinander von ganz
unterschiedlichen Religionsgemeinschaften, die bisher kaum in derart engen face-to-face-
Kontakten gelebt haben. Religionsbegegnungen erfahren durch solche
Wanderungsbewegungen eine neue Qualitat. Prozesse der Globalisierung werden sicher in
Zukunft verstérkt in diese Richtung wirken. Diese neue Rolle der Religionsbegegnung wurde
mir in einem Forschungsprojekt tber Migrantenfamilien in Wien besonders bewusst, das ich
gemeinsam mit Soziologen und Ethnologen in den letzten Jahren leitete. Hauptanliegen des
Projekts war es, zusammen mit Praktikern, die sich mit Problemen von Migrantenfamilien
beschéftigen wie Sozialarbeitern, Lehrern, Spitalspersonal, Familienrichtern etc. an
kulturellen Unterschieden zu arbeiten, um Missverstdndnisse zu vermeiden und besseres
Verstehen zu ermdglichen. Solche Studien fuhrten in Bereiche der Alltagskultur und damit
auch der Alltagsreligiositat. Um die Probleme eines turkischen Muslims in seinem religidsen
Alltagsleben zu verstehen, hilft es wenig, iiber die ,,Fiinf Sdulen des Islam* Bescheid zu
wissen. Interessanter ist es wohl zu erfahren, dass er nicht in einem Raum beten kann, in dem
ein Bild eines Menschen héangt, oder dass es ihn behindert, wenn er beim Gebet einen Hund
sieht. Gerade ,,Dimensionen des Unheiligen” konnen ,,Dimensionen des Heiligen” besonders
bewusst machen. Und solche dufReren Ausdrucksformen von religiosen Werthaltungen sind

sicher zum besseren Verstandnis von Unterschieden ein wichtiger Ausgangspunkt. Da



religibse  Besonderheiten  stets in  Traditionen verankert sind, kommt der
Geschichtswissenschaft fur die Erklarung heutiger Differenzen eine wichtige Rolle zu.
Missverstandnisse im Alltagsleben zu vermeiden, ist sicher nur eine partielle Zielsetzung der
Beschéaftigung mit religiosen Traditionen von Zuwanderern. Man sollte wohl vorrangig
positiv formulieren: Das Zusammenleben mit Zuwanderern eréffnet heute ernorme Chancen
der Begegnung mit Dimensionen des Heiligen in fremden Kulturen. Diese Chancen sollten im
Alltagsleben wie auch in der interdisziplinaren Reflexion unserer Alltagserfahrungen genitzt
werden.

Begegnungen durch Migration sind nur eine von vielen Formen der Kulturbegegnung,
die uns mit Fremdem, mit Erkl&rungsbedurftigen in Phanomenen der Alltagsreligiositat
konfrontieren. Durch zunehmende Mobilisierung, durch internationalen Tourismus, durch
Vermittlung der Massenmedien sind solche Phdnomene in unserer Umwelt allgegenwartig.
Verkehrsrevolutionen und Kommunikationsrevolution bedingen Interkulturalitat in einem
bisher nie dagewesenen Ausmali. Dimensionen des Heiligen in einem engeren und weiteren
Verstandnis des Wortes spielen dabei immer eine Rolle. Gerade in der Begegnung mit
besonders Bedeutsamem fremder Kulturen wird bewusst, was einem selbst ,,heilig” ist. Das
regt an zu vergleichen. Auch die zunehmende Internationalisierung von
Wissenschaftskulturen ist in diesem Zusammenhang zu sehen. Sie fihrt ja nicht nur zu
fachlichem Austausch, sondern auch zu Begegnungen mit fremden Kulturen, in die die Arbeit
wissenschaftlicher Gesprachspartner eingebettet ist. Vortragsreisen in Ostasien waren fir
mich diesbeziiglich sehr wesentlich. Uber das eingangs angesprochene Thema Ahnenkult
habe ich in Alltagsbegegnungen zum Teil Wichtigeres erfahren als aus der Literatur. Ganz
besonders wesentlich fiir meine historische Beschéftigung mit Dimensionen des Heiligen
wurden fir mich meine Aufenthalte in Sldosteuropa seit 1989. In meinem Sammelband
einschlagiger Aufsétze ist etwa ein Drittel aus solchen Anregungen entstanden — und zwar
sowohl aus spezifischen Themenstellungen der Wissenschaftskultur als auch aus Eindriicken
aus deren kulturellem Umfeld. Mein Wissen um die Orthodoxie ging bis dahin kaum tber das
kirchenhistorische Datum des Schismas von 1054 und den ,filioque”-Streit hinaus. Die
Impressionen aus Klostern, Kirchen und Friedhdfen Bulgariens, aber ebenso auch die
Gesprache mit Menschen, die im orthodoxen Christentum verankert sind, waren fiir meinen
wissenschaftlichen Umgang mit Dimensionen des Heiligen von entscheidender Bedeutung.
Ich glaube, diese Erfahrung ist verallgemeinerbar: Kulturbegegnungen werden
gesellschaftlich immer bedeutsamer, auch solche mit religidsen Alltagsphdnomenen. Das

macht auch eine wissenschaftliche Beschaftigung mit ihnen immer wichtiger.



Die Notwendigkeit des besseren Verstandnisses von Ph&nomenen des religitsen
Alltags aus ihrer Geschichte gilt ebenso wie fiir das ,,fremde Heilige” auch fiir das eigene.
Noch vor wenigen Jahrzehnten stellte sich die jeweils eigene Religionsgemeinschaft als ein
homogener Block dar, die man aus einer offiziellen kirchenhistorischen Darstellung aus ihrer
Tradition erklaren zu konnen glaubte. Wahrscheinlich war das schon damals eine
Selbsttauschung. Heute ist es auch fir Religionssoziologen und Pastoraltheologen eine
Selbstverstandlichkeit, von einer pluralistischen Vielfalt auszugehen. Gerade im Umgang mit
Dimensionen des Heiligen findet diese Vielfalt anschaulichen Ausdruck. Das gilt nicht nur fir
beibehaltene Traditionen von ,heiligen Handlungen® im religiosen Brauchtum oder von
,heiligen Orten” und ,,Zeiten” in der Fortfithrung des liberkommenen Wallfahrtswesens.
Neben sie sind neue Stromungen getreten, die sich dhnlich in Dimensionen des Heiligen
artikulieren. Dabei werden tber im engeren Sinne religiése Ausdrucksformen hinaus von den
einschldgig arbeitenden  Religionswissenschaftlern  sogenannte  ,religioide”  also
,religionsdhnliche” Erscheinungen genannt, etwa im Sport, in der Kunst, im Heilwesen.
Wenn wir von Star-,,Kult”, ,,Kult”-Filmen oder ,,Kult”-Blichern sprechen, so ist eine solche
Quasi-Heiligkeit im Spiel. In einem Seminar Uber heilige Orte, das ich mit einem Soziologen
abhielt, wurden von den Studenten vielfach ganz selbstverstdndlich Sportstadien und In-
Discos als Kultorte der Gegenwart ins Spiel gebracht. Gerade solche Kontraste zu
traditionellen Formen der Heiligkeit konnen wuns Wandel und Kontinuitdt von
Bedeutsamkeiten bewusst machen. Eine historische Zugangsweise, die in der Beschéftigung
mit Dimensionen des Heiligen solchen radikalen Verdnderungsprozessen Rechnung tragt,
kann viel zur Bewusstseinsbildung durch Geschichte in der Gegenwart beitragen.

Die gesellschaftliche Relevanz einer historischen Beschaftigung mit dem Thema
Dimensionen des Heiligen wird schlielich sehr deutlich, wenn man wissenschaftliche
Forschung mit wissenschaftlicher Lehre verbindet. Das Interesse von Studenten an dieser
Thematik ist grol? — gleichgultig in welchem Zeitraum oder Kulturraum man sie behandelt.
Ich habe das in Mittelalter-Vorlesungen genauso wie in interdisziplindren Seminaren mit
zeitgeschichtlichem Schwerpunkt erlebt, im groRen interkulturellen Vergleich bis hin nach
Ostasien genauso wie bei mikrohistorisch-alltagsgeschichtlicher Zugangsweise. Dieses
besondere Interesse von Studenten an religiosen Alltagsphdnomenen ist nicht einfach zu
erklaren. Vielfach handelt es sich um ein Interesse ohne eigene religiose Bindung und
dementsprechend ohne einschlédgiges Vorwissen. Diese paradoxe Situation konnte den
Schlissel zum Verstéandnis sein: eine weitgehend sékularisierte Generation, fir die gerade der

Religionsverlust die Frage nach Phanomenen des Heiligen stellen ldasst. Wie auch immer —



uber solche Phédnomene auf historischer Grundlage zu sprechen, ist fur viele ein Bedurfnis.
Konkrete fassbare Erscheinungen wie heilige Orte, heilige Zeiten, heilige Handlungen bieten
gute Ansatzpunkte. Vielleicht leistet eine solche Beschaftigung mit Kkollektiven
Bedeutsamkeiten in der Vergangenheit einen Beitrag dazu, Orientierung 0ber individuell
Bedeutsames in der Gegenwart zu finden.

Wir sind damit bei der dritten Ebene, in deren Kontext ,,.Dimensionen des Heiligen*
als historisches Thema sinnhaft sein kann — der individuellen Lebensgeschichte. Vieles dazu
habe ich — in Verbindung mit den beiden anderen Kontexten — fir meine Person bereits
angesprochen. Soweit es mir verallgemeinerbar scheint, mdchte ich einiges hinzufiigen. Vor
allem geht es mir dabei um generationsspezifische Erfahrungen bzw. Erfahrungen mit
unterschiedlichen Generationen.

Historische Beschéftigung hat dem behandelten Gegenstand gegeniber stets
relativierende Wirkung. Dimensionen des Heiligen geschichtswissenschaftlich zu analysieren
bedeutet damit, unhinterfragt gelebte Praxis unter Legitimationsdruck zu stellen. Sehr
konfliktreiche Erfahrungen machte ich diesbeziliglich mit der Generation lber mir — unter
Historikern und weit dartiber hinaus im Jahre 1982. Der Anlassfall waren die Vorbereitungen
zur 300-Jahrfeier der Befreiung Wiens von der Turkengefahr. Unter vielen anderen
historischen und religidsen Feierlichkeiten war ein Wien-Besuch Papst Johannes Paul I1.
vorgesehen mit dem Hohepunkt einer Festveranstaltung auf dem geschichtstrachtigen
Heldenplatz  unter dem  Motto ,Europa Erbe und Auftrag”. In einer
Lehrerfortbildungszeitschrift beschéftigte ich mich aus diesem Anlass mit Jubilden als einem
bestimmten Typus des Feierns ,.heiliger Zeiten” und den ideologischen Implikationen dieser
religiés-historischen Veranstaltungsform. An Festreden zu bisherigen ,,Tiirken-Jubilden”
analysierte ich die Manipulation solcher historischer Weihehandlungen im Dienste aktueller
politischer Interessen. Der Sturm der Entriistung war gewaltig. Der Artikel wurde in doppelter
Weise als Affront aufgefasst — gegen eine traditionelle religiose Feier und gegen das durch sie
transportierte Geschichtsbild. Immerhin konnte erreicht werden, dass das Programm der
Papst-Veranstaltung stark verandert wurde. Die von mir nicht beabsichtigte Krankung einiger
alterer Kollegen blieb. Ich weiR nicht, ob sie mehr deren religiosen Geflihle oder deren
Geschichtsbewusstsein betraf. Dass historischer Umgang mit dem, was anderen heilig ist, eine
brisante Sache sein kann, blieb mir als eine dauerhafte Erfahrung. Mehr als zwei Jahrzehnte
spater habe ich die Thematik unter dem Titel ,,Anniversarium und Jubildum* neuerlich
aufgegriffen — allerdings jetzt auf einer starker abstrakten und theoretischen Ebene findet sich

sowohl im genannten Sammelband ,,Dimensionen des Heiligen* als auch in der Zeitschrift



,Historein“. Er wird derzeit gerade ins Serbische iibersetzt, wo er politisch eine gewisse
Aktualitat hat.

In der eigenen Generation und der unmittelbar folgenden sind die Erfahrungen mit der
Einbeziehung von Religionsthemen in die wissenschaftliche Arbeit ganz andere. Unter den
,,68ern” war es weitgehend selbstverstiandlich, solche Themen einfach auszublenden — auch
und oft gerade wenn man selbst eine religiése Erziehung erfahren hatte. Nicht selten fihrte ja
der Bruch mit religiosen Familientraditionen zu besonders ablehnenden Verhaltensweisen
gegeniiber Religion in Gegenwart und Vergangenheit. Die Brisanz solcher Reaktionen erlebte
ich 1986, als ich meinen Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern in der von mir begriindeten
Dokumentation lebensgeschichtlicher Aufzeichnungen ein Forschungsprojekt ,,Religion in
Lebensgeschichten* vorschlug. Es drohte damals ernsthaft ein Bruch bis dahin sehr positiv
verlaufener Kooperationsbeziehungen. Im Verlauf des Projekts merkte ich dann allerdings an
meinen eigenen Reaktionen die Sprengkraft der Thematik. Hunderte Lebensgeschichten
durchzulesen und der jeweiligen Wirkung von Religion nachzugehen, lasst den Leser nicht
emotionslos. Man vergleicht eigene religidse Erfahrungen, Erlebnisse, Pragungen mit denen
der Autorinnen und Autoren. Das kann viel Zorn Uber Folgen traditioneller religidser
Erziehung aufkommen lassen. Es kann auch Trauer Uber verlorene Sicherheiten ausldsen. Ich
habe im Rahmen dieses Projekts Uber Formen des individuellen und gemeinschaftlichen
Gebets in der Familie gearbeitet - ein Beitrag, der sich im genannten Sammelband unter dem
Titel ,,Nur diskret ein Kreuzzeichen* findet. Personliches Gebet hat sicher mit Dimensionen
des Heiligen in einer Weise zu tun, dass deren Verdnderung persoénlich besonders berilihrt. Die
wissenschaftliche Verallgemeinerung durch die historisch vergleichende Methode verdeckt
vielleicht Emotionen; sie nimmt aber nicht die Betroffenheit.

Mit Studenten der 90er Jahre lasst sich Uber Dimensionen des Heiligen ganz anders
sprechen als mit Kollegen und Mitarbeitern der 70er und 80er. Es fehlen die traumatischen
Briche der vorangegangenen Generation, ebenso die existentiellen Verankerungen der
vorvorigen, die ein historisches Sprechen tber Heiliges so schwierig machte. So scheint die
Bahn frei flir eine wissenschaftlich-rationale Beschéftigung mit einem nach wie vor
hochbedeutsamen Lebensbereich. Personlich finde ich in dieser bern&chsten Generation
viele interessierte und interessante Gespréachspartner. Bedauerlich erscheint blof3, dass der
institutionelle Rahmen fiir eine historische Beschaftigung mit Dimensionen des Heiligen im
Wesentlichen fehlt. Ich habe einleitend darauf hingewiesen, dass Historische Anthropologie
oder Historische Soziologie von Religionen kein akademisch etabliertes Feld darstellt. Aber

das muss nicht unbedingt ein Nachteil sein. Auch der Vorstol3 in wissenschaftliches Neuland



ist interessant. Flr mich personlich sehe ich jedenfalls auf diesem Gebiet anregende

Zukunftsperspektiven.



