Europdische Familienformen im interkulturellen Vergleich

Versucht man, in Gegenuberstellung zu Familienverhaltnissen auRerhalb
Europas charakteristische  Merkmale einer spezifisch  europdischen
Familienentwicklung  herauszuarbeiten, so steht man vor groRen
Schwierigkeiten. Zu vielfaltig erscheinen die Formen des familialen
Zusammenlebens, die man in der Geschichte dieses Kulturraums vorfindet.
Nach sozialen Milieus, nach Regionen, nach Epochen ergeben sich starke
Differenzierungen. Zum Unterschied von vielen auBereuropéischen Kulturen
sind wir Uber diese Differenzierungen durch die Quellen auch besser informiert.
Von "der europaischen Familienstruktur" &t sich daher schwer sprechen.
Gegeniiber dem facettenreichen Bild, das sich beim "Blick von innen" ergibt,
hat der "Blick von aulien™ aber einen gewissen Vorteil: Er la[3t uns sehen, was
es in den europdischen Familienstrukturen alles nicht gibt. Bei einer solchen
Betrachtung aus dem Kontrast zu aulRereuropdischen Verhaltnissen wird doch
vieles an innereuropéischen Gemeinsamkeiten bewulf3t, das sonst nicht so klar in
Erscheinung tritt. Auch die Mdglichkeit zur Erklarung mancher européischer
Besonderheiten kann sich aus dem interkulturellen Vergleich ergeben.

Die Gegenuberstellung von Familienstrukturen grofRer Kulturrdume riickt
vor allem einen konstitutiven Faktor in den Vordergrund, der bei einem
innereuropdischen Vergleich in seiner Bedeutung weniger deutlich in
Erscheinung tritt, ndmlich die Religion. Betrachtet man etwa, welchen Einfluf3
der Ahnenkult im Hinduismus, in China oder in Japan auf die
Zusammensetzung der Familie bzw. die Beziehungen der Familienmitglieder
zueinander gehabt hat, dann wird einem bewuft, wie bedeutsam das Fehlen des
Ahnenkults im Christentum fir die Entwicklung der européischen

Familienverhéltnisse gewesen sein muf. Als europdischer Kulturraum sollen



dementsprechend bei der folgenden Analyse jene historischen Gesellschaften
verstanden werden, die unmittelbar oder vermittelt durch das Christentum
gepragt erscheinen, insbesondere durch die spezifischen Strukturen der

Westkirche, wie sie sich seit dem Hochmittelalter entwickelt haben.

Familie und VVerwandtschaft

Der englische Sozialhistoriker Peter Laslett hat in seinem
zusammenfassenden Aufsatz “"Characteristics of the Western family considered
over time" folgende vier Merkmale hervorgehoben: 1. Im "Westen™ dominierte
die auf Eltern und Kinder beschrénkte Kernfamilie, die er zum Unterschied vom
"multiple family household" (komplexe Familie) und vom "extended family
household" (erweiterte Familie) als "simple family household” charakterisiert.
2. Im "Westen" heirateten vor allem die Frauen, aber auch die Manner im
Durchschnitt relativ spat, wodurch sich ein grolRer Generationsabstand ergab. 3.
Der Altersabstand der Ehegatten war im "Westen™" relativ gering, was eine
Tendenz zu mehr Partnerschaft bedingt. In einem hohen Prozentsatz der Ehen
war sogar die Frau élter als der Mann. 4. Zur Familie gehorte auch das nicht mit
dem Ehepaar blutsverwandte Gesinde, das sich durchwegs aus jungen Personen
zusammensetzte, fir die der "Dienst in fremdem Haus" nur eine
Ubergangsphase in ihrem Lebenszyklus darstellte. Laslett spricht in diesem
Zusammenhang auch von "life-cycle-servants™.

Die von Laslett zusammengestellten Charakteristika der "Western family"
stehen untereinander in Zusammenhang. Die geringe Haufigkeit wvon
Mehrgenerationenfamilien hat etwa eine ihrer mafgeblichen Bedingungen in
der Hohe des durchschnittlichen Heiratsalters; dieses wiederum korrespondiert

mit der relativ langen Ledigenphase wéhrend des Gesindedienstes. Landliche



Mégde und Knechte sowie stadtische Dienstboten waren ja grundsatzlich
unverheiratet. Die verschiedenen Merkmale fligen sich also zu einem Muster
zusammen. In Hinblick auf ein besonders charakteristisches Kennzeichen dieses
Merkmalsyndroms spricht man in der sozialhistorischen Literatur auch vom
"European marriage pattern”, das in seiner Verbreitung der der "Western
family" entspricht.

Die Historische Demographie hat festgestellt, dalR bis weit zuriick
westlich einer Linie, die in etwa von Leningrad nach Triest verlauft, das
charakteristische Heiratsalter der Manner, vor allem aber der Frauen, ziemlich
hoch lag, namlich Ende bzw. Mitte der Zwanzig. Ostlich dieser Ubergangszone
heirateten Dbeide Geschlechter bedeutend friher. Das durchschnittliche
Heiratsalter entsprach hier viel eher aul3ereuropéaischen Verhaltnissen. Das hohe
Heiratsalter des sogenannten "European marriage pattern” stellt ndmlich im
interkulturellen Vergleich eine Ausnahmeerscheinung dar. Es ist eine
Besonderheit der europaischen Gesellschaftsentwicklung bzw. jener Kulturen,
die im Verlauf der Neuzeit von West- und Mitteleuropa her gepragt wurden.
Die mit ihm korrespondierende Familienform wird dementsprechend zu Recht
als "Western" bezeichnet.

Wie weit dieses "European marriage pattern™ in der européischen
Geschichte zuriickreicht, wird in der Forschung noch diskutiert. Es ist jedoch
sehr wahrscheinlich, dafl es schon im Frénkischen Reich verbreitet war. Die
Ausstrahlung in den Osten des Kontinents entspricht ungefahr jenem Bereich,
in den durch die mittelalterliche Ostkolonisation Strukturen der "westlichen
Agrar- und Stadtverfassung hineingetragen wurden. Auch Elemente der
Familienverfassung, die mit dem "European marriage pattern” korrespondieren,
lassen sich schon bis ins Frihmittelalter zuriick verfolgen. Karolingische
Guterverzeichnisse und Schenkungsurkunden zeigen, dalR die bduerlichen
Familien dominant Kernfamilien waren. Ein Zusammenleben mit einem oder

beiden GroRelternteilen begegnet damals auferst selten. Noch mehr als in der



Landbevolkerung  dirften in den  mittelalterlichen  Stadten  die
Zweigenerationenfamilien die bestimmende Familienform gewesen sein. Hier
war bereits damals das Prinzip der Neolokalitdt - also die Grindung eines
eigenen Haushalts bei der Heirat - der Regelfall. Auch der Gesindedienst war in
West-, Mittel- und Nordeuropa schon im Mittelalter ziemlich verbreitet. In
seiner Auspragungsform als eine altersspezifische Durchgangsphase wird er
nach dem derzeitigen Forschungsstand als eine Besonderheit der europdaischen
Gesellschaftsentwicklung angesehen.

Komplexe GroRfamilienformen, wie sie in Indien oder in den
ostasiatischen Kulturen anzutreffen sind, finden sich im Verbreitungsgebiet des
"European marriage pattern” relativ selten. Das gilt sowohl fiir den Typus der
"joint family", in der Eltern mit verheirateten S6hnen bzw. mehrere verheiratete
Bruder oder sonst agnatisch Verwandte zusammenleben (sie wird im Deutschen
mitunter mit dem wenig glicklichen Begriff "Verbandsfamilie” charakterisiert),
als auch fir die aus Eltern, einem verheirateten Sohn und den Enkelkindern
zusammengesetzte "Stammfamilie”, wie sie auBerhalb Europas besonders
pragnant in Japan vertreten ist. Wo immer solche Formen in Mittel- und
Westeuropa auftreten, lassen sie sich durch 6konomische, erbrechtliche oder
militdrische Besonderheiten erkldren - etwa in manchen Gebieten
Sldfrankreichs, unter italienischen Landpéchtern oder im Raum der
osterreichischen Militdrgrenze. Die einzige in Mittel- und Westeuropa starker
verbreitete Form der komplexen Mehrgenerationenfamilie, namlich die
béauerliche Ausgedingefamilie, hat wiederum auflerhalb Europas kein
Gegenstiick. Diese Ausgedingefamilie unterscheidet sich von der Stammfamilie
zwar nicht in der personalen Zusammensetzung, sehr stark aber in der
Autoritatsstruktur. Hausherr ist hier ndmlich nicht der alte Vater, sondern der
Sohn, der den Hof von ihm uUbernommen hat. Eine solche Abgabe der
Familienautoritdt im Alter ist eine im interkulturellen Vergleich einmalige

Erscheinung. Die Leitung der Familienangelegenheiten durch den jeweils



altesten Mann entsprechend dem Senioratsprinzip ist sonst gerade fiir komplexe
GroRfamilienformen charakteristisch.

Die aullerhalb Europas in vielen Kulturen dominanten komplexen
Familienformen finden sich in Europa als vorherrschender Familientypus in
historischer Zeit bloR in RuBland, in einigen anderen Gebieten Osteuropas
sowie im Balkanraum. Die sudslawische "Zadruga" ist hier zu nennen, die
freilich keine ethnische Besonderheit slawischer VVolker darstellt, sondern ihre
strukturelle Entsprechung auch bei Albanern, Magyaren bzw. romanisch-
sprachigen Gruppen hat. Alle diese Formen komplexer Familien in Ost- und
Sldosteuropa sind streng patrilinear aufgebaut, d. h. es leben nur im
Mannesstamm miteinander verwandte Mé&nner mit ihren Frauen und Kindern
zusammen, also Véter und Sohne, Bruder, Onkel und Neffen tber Briuder, in
mannlicher Linie verwandte Vetter, niemals bzw. nur ganz ausnahmsweise
Schwaéger, Schwiegervater und Schwiegertéchter oder sonst Uber Frauen
Verwandte. Zur Aufnahme solcher Personen in den Familienverband bedarf es
einer besonderen Adoption oder einer anderen Form, durch die kinstliche
Verwandtschaft hergestellt wird. Das Verwandtschaftssystem dieser
Gesellschaften ist einseitig an der Vaterslinie orientiert. Im Verbreitungsgebiet
des "European marriage pattern” hingegen gelten auch fir die
Familienzusammensetzung grundsétzlich bilineare Verwandtschaftssysteme, in
denen der weiblichen Linie mehr Bedeutung zukommt.

Das bilineare Verwandtschaftssystem, das sich im Uberwiegenden Teil
Europas durchgesetzt hat, ist grundsétzlich ego-fokussiert, d.h. die Linien
verwandschaftlicher Beziehungen verlaufen von einem Individuum in zwei
Richtungen - in die vaterliche und in die mitterliche. Das patrilineare
Verwandtschaftssystem hingegen, das sich in Balkanraum erhalten hat, ist
ahnenzentriert: Verwandtschaft wird hier durch Abstammung in mannlicher
Linie von einem gemeinsamen Ahnenherren gedacht. Diesen beiden Systemen

der Verwandtschaftskonzeption entsprechen unterschiedliche Systeme der



Verwandtschaftsterminologie. In den meisten européischen Sprachen begegnet
heute der lineale Typ. Fur ihn ist charakteristisch, dalR zwischen Brudern und
Schwestern von Vater und Mutter terminologisch nicht unterschieden wird.
Beide werden als "Onkel" bzw. "Tante" bezeichnet. Der Ubergang zu diesem
Typ erfolgte im Griechischen schon zwischen dem 5. und 3. Jahrhundert vor
Christus, im Vulgérlatein und damit in den aus diesem hervorgegangenen
romanischen Sprachen in der spaten Kaiserzeit. Unter franzdsischem Einflu
folgte im Hochmittelalter die englische, spater dann auch die deutsche Sprache
diesem Muster. In allen diesen Sprachen ging dem linealen Typus der
Verwandtschaftsterminologie ein bifurkativ-kollateraler bzw. ein Mischtyp
voraus, wie er fir patrilineare Abstammungssysteme charakteristisch ist. Das
Kennzeichen dieser Typen ist die begriffliche Unterscheidung zwischen
Geschwistern des Vaters und der Mutter. In den meisten Balkansprachen haben
diese Merkmale bis in die Gegenwart Geltung. Auch andere Besonderheiten der
Verwandtschaftsterminologie finden sich hier, etwa die begriffliche
Unterscheidung zwischen Parallel- und Kreuzcousins, die Differenzierung
zwischen é&lterem und jingerem Bruder bzw. &lterer und jlngerer Schwester,
bezogen auf die Person des Sprechers, ebenso die unterschiedliche Benennung
von Schwiegereltern bzw. Schwagern und Schwégerinnen je nach Geschlecht
der spezifischen Person. Alles das palit gut zu patrilinear-komplexen
Familienstrukturen mit Senioritatsprinzip. Es fehlt hingegen in allen diesen
Sprachen eine Gleichstellung von Bluts- und Heiratsverwandten, wie sie sich in
den romanischen und germanischen Sprachen findet, z.B. in der Bezeichnung
der Frau des Onkels als Tante. Dieses fur die meisten européischen Sprachen
charakteristische Spezifikum hat seine Wurzeln im kanonischen Recht, das in
seinen Heiratsverboten unter Verwandten Bluts- und Heiratsverwandte
gleichstellte. Auch far den Ubergang zu linealen

Verwandtschaftsbezeichnungen bzw. bilinearen Verwandtschaftssystemen



durfte dem EinfluR des Christentums durch seine Aufwertung der
Gattenbeziehung entscheidende Bedeutung zugekommen sein.

Der Zusammenhalt der in der Vaterslinie miteinander verwandten Ménner
uber die engere Haushaltsgemeinschaft hinaus geht in manchen Gebieten
Slidosteuropas so weit, dal} von einer Klanverfassung gesprochen werden kann.
Etwa in Albanien und Montenegro hat es bis weit in das 19. und 20. Jahrhundert
herauf solche Sozialstrukturen gegeben. Das Bewultsein der Abstammung vom
selben  Ahnherren bestimmte hier Besitzrechte, Heiratsregeln oder
Blutrachepflichten. In alterer Zeit finden sich Elemente einer Klanverfassung
auch in anderen Regionen Europas, etwa in Schottland, von wo die
Bezeichnung "Klan" stammt. Es handelt sich bei diesen Regionen jedoch stets
um Ruckzugsgebiete mit sehr archaischen Sozialstrukturen. In den stérker
entwickelten Gebieten fehlen in Europa bis weit ins Mittelalter zuriick alle
Elemente der Klanverfassung. Eine Ausnahme stellt diesbeziiglich mitunter der
Adel dar, bei dem das Abstammungsbewul3tsein immer eine viel starkere Rolle
gespielt hat als bei der breiten Masse der Stadt- und Landbevélkerung.

Komplexe GroRfamilienformen, patrilineares Verwandtschaftssystem
bzw. Klanverfassung sind in auBereuropdischen Kulturen haufig mit religiésen
Systemen verbunden, in denen die Verehrung der Ahnen eine groRe Rolle
spielt. Fiir die Entwicklung der europdischen Familienverfassung dirfte es von
groRer Bedeutung gewesen sein, dal die diesen GroRraum pragende Religion
den Ahnenkult nicht kennt. Uberall wo in Europa in frilhen
Entwicklungsphasen Ahnenverehrung bestand, wurde sie durch die
Christianisierung zuriickgedrangt. Eine seltene Ausnahme stellt es dar, wenn
Reste eines adlteren Ahnenkults als Relikte in christlicher Einkleidung
weiterlebten. Besonders bemerkenswert erscheint der Brauch der sogenannten
"Slava", eines Festes das im Balkanraum in einigen Gebieten begangen wird, in
denen auch die GroRfamilienform der Zadruga verbreitet ist. Jede Familie feiert

dort einen bestimmten Heiligen als ihren besonderen Schutzpatron, der offenbar



an die Stelle eines friiher verehrten Ahnherren getreten ist. Der Bezug zu den
Ahnen kommt im Entziinden der sogenannten "Slava-Kerze" zum Ausdruck, die
deren Gedéachtnis geweiht ist, ebenso im Verlesen der "citula”, dem Verzeichnis
der verstorbenen Vorfahren im Mannesstamm. Auch sonst zeigen sich viele
Zusammenhange zum patrilinearen Ahnenbewul3tsein: Der Kult des
Hausheiligen vererbt sich in mannlicher Linie; Adoptivsohne tibernehmen ihn
von ihrem Adoptivvater; Verehrer desselben Hausheiligen fuhlen sich
untereinander verwandt; dies kann so weit gehen, dal? ihnen in Hinblick auf das
Exogamiegebot kein Konnubium gestattet ist; in Gebieten mit Klanverfassung
hat ein ganzer Klan einen gemeinsamen Hauspatron etc. Ein solches Bewahren
von Reliktformen des Ahnenkults in christlicher Einkleidung ist freilich in
Europa ein seltener Ausnahmefall.

Uberdenkt man die Auswirkung der Ahnenverehrung auf die
Familienverfassung, so wird klar, daB viele Besonderheiten der
Familienentwicklung in Europa nur dadurch mdglich wurden, dal} hier diese
Kultform - soweit sie Uberhaupt vorhanden war - schon frih durch das
Christentum zurtickgedrangt wurde. Hinsichtlich des Fortpflanzungsverhaltens
hat Ahnenkult in der Regel Friihheirat zur Folge. Ist das Schicksal nach dem
Tode von den Totenopfern der mannlichen Nachkommen abhéngig, so gilt es,
maoglichst frihzeitig mit der Fortpflanzung zu beginnen. Die Heirat folgt
deshalb unter solchen Bedingungen in geringem Abstand auf die
Geschlechtsreife. Wegen der hohen Kindersterblichkeit besteht Interesse an
maoglichst zahlreichen Nachkommen, damit zumindest ein Sohn Uberlebt. Die
fruchtbare Periode der Frau mul3 dementsprechend voll ausgeniitzt werden. Das
hohe durchschnittliche Heiratsalter der Frauen im Verbreitungsgebiet des
"European marriage pattern” wére auf einem solchen religiosen Hintergrund
undenkbar. Auch die in der alteuropdischen Gesellschaft blichen
Residenzregeln erscheinen mit Ordnungsformen unvereinbar, wie sie durch den

Ahnenkult gegeben sind, denn diese haben patrilokale Ansiedlung des jungen



Paares zur Folge, was die Entstehung wvon Mehrgenerationenfamilien
beginstigt. Im Verbreitungsgebiet des "European marriage pattern” war
hingegen weithin neolokale Hausstandsgriindung tblich. Soweit sie patrilokal
erfolgte, mullte zumeist vor der Heirat des jungen Paares das Haus Ubergeben
werden. In Gesellschaften mit Ahnenverehrung hingegen hat der Hausherr seine
Stellung lebenslanglich inne. Die Né&he zu den Ahnen verstarkt gerade die
Altersautoritat. Fir Bauern- und Handwerkerfamilien in Europa war es weiters
vielfach blich, daB das Haus durch Wiederverehelichung der Witwe
weitergegeben wurde - eine Form der Uxorilokalitét, die in Gesellschaften mit
patrilinearem Ahnenkult undenkbar wére, da dadurch die Kontinuitdt im
Mannesstamm unterbrochen wird. Auch die fur die alteuropdische
Familienverfassung so typische Form des Gesindedienstes scheint nur dort
realisierbar, wo die Séhne nicht durch die Totenopfer fiir die Vorfahren an das
Vaterhaus gebunden sind. Andererseits fehlen im Familiensystem der
européischen Vergangenheit Elemente, die fur Kulturen mit Ahnenopfer typisch
sind. Besonders genannt seien in diesem Zusammenhang Adoption und Levirat.
Die Adoption von S6hnen war beispielsweise in Japan eine haufige Form, die
Familienkontinuitat fortzusetzen. In Europa gab es diese rituell hergestellte
kiinstliche Verwandtschaft priméar in den durch GroRfamilienformen
charakterisierten Regionen Ost- und Sudosteuropas einerseits, in den durch
besonderes  Geblitsdenken  ausgezeichneten  adeligen  Oberschichten
andererseits. In der Stadt- und Landbevolkerung Mittel- und Westeuropas
hingegen nahm man ganz formlos Ziehkinder auf - eine Art der Annahme an
Kindes statt, die nur mit Versorgung, nicht aber mit Familienkontinuitat zu tun
hat. Das Levirat als eine kultische Verpflichtung, dem séhnelos verstorbenen
Bruder durch Heirat der Witwe Nachkommen zu zeugen, fehlt in Europa fast
vollig. Ansétze dazu gab es bloR vereinzelt in Riickzugsgebieten des Karpaten-

bzw. Balkanraums mit ausgepragtem Geblitsdenken.



10

Starker entwickelt findet sich die Verpflichtung der Witwe zur
Schwagerehe bzw. zur Wiederverehelichung mit einem anderen Agnaten des
verstorbenen Gatten im Kaukasus, vor allem bei verschiedenen Ethnien im
Nordosten dieser Gebirgsregion. Wie im Balkanraum korrespondieren solche
Heiratsregeln ~ hier  mit  Stammesverfassung bzw.  organisierten
Abstammungsverbénden, mit stark méannerrechtlichen Sozialordnungen sowie
mit der Praxis der Blutrache. Die Parallelen in Familien- und
Gesellschaftsverfassung von Bergvoélkern auf dem Balkan und im Kaukasus
erscheinen insgesamt bemerkenswert. Sie stellen eine interessante Kontrastfolie
zu den in Europa sonst vorherrschenden  Grundstrukturen  der
Familienverfassung dar. Als Nachwirkung eines stark ausgepragten und religios
fundierten Abstammungsdenkens tritt das Levirat Gbrigens auch im Judentum
auf. Mit dem Chalitza-Ritus ist hier aber zugleich fur den Bruder seit alters auch

die Moglichkeit gegeben, sich von dieser Verpflichtung zu I6sen.

Okonomische Voraussetzungen

Zum Unterschied von verschiedenen auflereuropéischen Kulturen, in
denen die Familienverfassung stark durch religiose Verpflichtungen bzw.
andere kulturelle Normen determiniert war, gab es in der alteuropdischen
Gesellschaft ein relativ geringes MalR an Bindung der Familienverhaltnisse
durch religiose Ordnungen. Das Christentum liel3 einen breiten Spielraum flr
unterschiedliche Formen des familialen Zusammenlebens. Umso starker haben
daher in diesem Raum 6konomische Bedingungen zu einer Differenzierung der
Familienstrukturen geflhrt, insbesondere in jenen sozialen Milieus, in denen die
Familie auch Einheit der Produktion war. In der Familienwirtschaft bestimmten
weitgehend die Bedirfnisse der Arbeitsorganisation die Zusammensetzung der

Familie und die Beziehungen von deren Mitgliedern. Die bauerliche Familie



11

unterschied sich diesbeziiglich grundsatzlich von der des Handwerkers oder der
des Kaufmanns. Unter den bauerlichen Hausgemeinschaften wiederum ergaben
sich Differenzierungen, je nachdem ob die Viehzucht, der Getreide- oder der
Weinbau im Vordergrund stand. Dieser fur die européische Familienverfassung
typische Grundzug der starken Prédgung durch Erfordernisse der
Arbeitsorganisation kommt besonders deutlich in der Institution des
Gesindediensts zum Ausdruck. Je nach Arbeitskréftebedarf wird die Familie
durch die Aufnahme nicht verwandter Hilfskréafte erganzt, die auf Zeit dem
Familienverband angehéren und die sich in ihrem Status von den auflerhalb
Europas so verbreiteten Haussklaven grundsatzlich unterscheiden. Die
verschiedenen Arbeitsmilieus haben dabei eine Vielfalt differenzierter und in
sich gestaffelter Formen des Gesindediensts hervorgebracht. Auf dem
Bauernhof kann die Gesindehierarchie vom "Hiterbuben™ bis zum
"Maierknecht”, vom "Kindsmensch" bis zur "Grol3dirn" reichen; im Gewerbe
gibt es durchwegs die Stufung von Lehrling und Geselle. Auch das
Hauspersonal im engeren Sinne, das nicht zur produktiven Arbeit herangezogen
wird, zeigt vielféltige Differenzierungen. Alle diese Formen des Gesindediensts
sind in der alteuropdischen Gesellschaft prinzipiell in die Familie integriert.

Der "Dienst in fremdem Haus" I&[3t sich, wie schon betont wurde, bis in
die grundherrschaftliche Verfassung des Frankischen Reiches zurtickverfolgen.
Er konnte im landlichen Raum seine Wurzel in einem von den Grundherren
organisierten Arbeitskrafteaustausch zwischen den Meierhdfen und den
Bauernhdfen bzw. unter den letzteren haben. Jedenfalls liegt 6konomische
Rationalitdt zugrunde. Fir die Lebensgestaltung junger Menschen im
Familienverband war die Einrichtung des Gesindediensts in der alteuropéischen
Gesellschaft von entscheidender Bedeutung. Aber auch die Stellung der Alten
in der Familie scheint im b&uerlichen Bereich stark von der Grundherrschaft
beeinflulst gewesen zu sein. Die Institution des bduerlichen Ausgedinges

wurzelt sehr wahrscheinlich darin, daf® der Grundherr im Interesse der von den



12

Untertanen zu erbringenden Leistungen die Ablose eines korperlich nicht mehr
voll einsatzfahigen Bauern durch seinen Sohn verfiigte. Diese Einrichtung
bedeutet einen eklatanten Bruch mit der in traditionalen Gesellschaften meist
kulturell stark abgesicherten Altersautoritat. Schliel3lich haben die Grundherren
in der européischen Feudalverfassung auch Gber Heiratsregelungen in die
Familienstruktur eingegriffen. So entspricht die bis ins 18. und fruhe 19.
Jahrhundert sehr hadufig anzutreffende Wiederverehelichung verwitweter
Bauerinnen mit jungeren Mannern primar grundherrlichen Interessen. Die
Belastung der Bauernglter durch Ausgedingeleistungen wurde dadurch
vermindert, die Abgaben, die beim Besitzwechsel zu zahlen waren, gleichzeitig
erhoht. Auch im Handwerkermilieu gab es hdufig Heiraten alterer Witwen mit
jungen Partnern. Hier standen Versorgungsinteressen im Vordergrund. Die
altersungleichen Ehen sind jedenfalls ein europdisches Spezifikum und primar
okonomisch zu erklaren.

Okonomische Bedingungen spielen auch fir das charakteristische
europdische Heiratsalter eine Rolle. Zumindest jene Bevolkerungsgruppen, die
sich bei der Hausstandsgrindung nicht auf die Ubernahme einer ererbten
Familienwirtschaft stiitzen konnten, mufiten bei der Heirat entsprechend viel
Geld zusammengespart haben, um sich neolokal ansiedeln zu kénnen. Meist
wurde das erforderliche Geld von Frauen und Mannern in den Jahren des
Gesindediensts erworben. Gesindedienst und Neolokalitdt hangen insofern
urséchlich zusammen. Gerade in den stadtischen und landlichen Unterschichten
kam es dadurch zu relativ spaten Heiraten. Die 6konomischen Bedingungen fir
spate Heiraten konnten freilich nur dadurch wirksam werden, dal3 kein

kultureller Zwang zu frither EheschlieBung bestand.

Partnerwahl und Heirat



13

Das im interkulturellen Vergleich relativ hohe Durchschnittsalter von
Frauen und Méannern bei der Heirat in der alteuropaischen Gesellschaft hatte zur
Folge, daR die Phase der Partnersuche hier ziemlich lange dauerte. In Kulturen,
in denen die Hochzeit in kurzem Abstand auf die Geschlechtsreife folgte, gibt
es keine ausgepragte Jugendphase. In Europa ist diese sehr stark entwickelt. Die
Suche nach einem Partner stellt ein bestimmendes Moment des alteuropaischen
Jugendlebens dar. Geselligkeitsformen, Brauchtum, Tanz, die Formen der
Jugendkultur insgesamt, werden dadurch beeinflufit. Den Jugendlichen kommt
dabei ein hoheres Mal} an Selbstbestimmung zu. Sicher ist die Partnerwahl auch
in der alteuropéischen Gesellschaft stark von familidren Interessen und
Ricksichten mitbestimmt. Man sollte jedoch nicht Ubersehen, dal bei einem
hohen Prozentsatz von Eheschliefungen die Eltern der Braut bzw. des
Brautigams gar nicht mehr am Leben waren. Zudem hatte der Gesindedienst
viele Jugendliche weit von ihrem Elternhaus weggefihrt. Gerade in den
Unterschichten, in denen das Heiratsalter besonders hoch lag, mul3 mit einem
relativ _hohen MalR an Selbstbestimmung bei der Wahl des Ehepartners
gerechnet werden.

Diese Selbstbestimmung wurde von den christlichen Kirchen stark
gefordert. Vor allem die Westkirche betonte seit dem Hochmittelalter den
Konsens zwischen den beiden Partnern als Grundlage der Ehe. Die Konsensehe
wurde hier als ein von den beiden Ehepartnern einander gespendetes Sakrament
konzipiert. In  Hinblick auf diese besondere Hochbewertung der
Gattenbeziehung kann die korrespondierende Familienform als ,,gattenzentrierte
Familie® charakterisiert wird. Im interkulturellen Vergleich betrachtet ist eine
solche Stdrke der Gattenbeziehung eine Ausnahmeerscheinung. Sie
korrespondiert mit einer Schwéche der Abstammungsbeziehungen in der

Tradition dieses Kulturraums.



14

Die lange Zeitspanne zwischen Geschlechtsreife und Heirat in der
alteuropdischen Gesellschaft bedeutete, dall das Risiko unehelicher Geburten
hier besonders hoch war. Die besondere Rigiditat der in Europa entstandenen
Sexualnormen ist auf dem Hintergrund dieses Risikos zu sehen. Uneheliche
Geburten stellten freilich nicht in allen sozialen Milieus die gleiche Belastung
dar. Dementsprechend unterschiedlich war die Diskriminierung von
Illegitimitdt. In Gegenden mit gesindereichen Bauernhtfen konnten etwa
uneheliche Kinder leichter groRgezogen werden. Es bestand hier oft sogar ein
Interesse an billigen Arbeitskréaften. Die Geburt unehelicher Kinder wurde
dementsprechend weniger scharf sanktioniert. Sehr streng diskriminiert waren
hingegen uneheliche Geburten in Milieus mit grofRen
Versorgungsschwierigkeiten  und  geringerem  Arbeitskraftebedarf, so
beispielsweise im stadtischen Handwerk. Unterschiede in der Sanktionierung
von lllegitimitat ergeben sich in der europaischen Geschichte freilich
keineswegs nur nach solchen 6konomischen Voraussetzungen. Unabhéngig
vom sozialen Milieu erscheint die Virginitat der Tochter vor allem im
Mittelmeerraum als ein zentrales Element der Familienehre. Besonders scharfe
Sanktionen gegen voreheliche Sexualverbindungen finden sich in einzelnen
Gebieten der Balkanhalbinsel - gerade dort, wo Prinzipien der patrilinearen
Klanverfassung stark ausgebildet sind. Ein Zusammenhang mit Geblitsdenken
und mannerrechtlicher Ordnung des Familiensystems scheint hier gegeben zu
sein. Bei aller Differenzierung der regionalen Normen gegenuber Illegitimitat
lakt sich jedoch sagen, dal} die zentralen Normen der christlichen Kirchen in
ganz Europa grundsétzlich Enthaltsamkeit bis zur Eheschliefung verlangten -
Gebote, die in Hinblick auf das hohe Heiratsalter in der alteuropdischen
Gesellschaft weit schwieriger zu realisieren waren als in vielen
auflereuropdischen Kulturen, in denen ebenso das Prinzip der Virginitat religios

verankert erscheint.



15

In allen Kirchen Europas einheitlich geregelt war auch das Prinzip der
Einehe. Polygame Familienformen fehlen daher grundsétzlich in diesem
Kulturraum. Faktische Durchbrechungen des Monogamieprinzips gab es
vereinzelt in Furstenhdusern. Bei christlichen Merowingerkonigen finden wir
Haupt- und Nebenfrauen, und auch Karl der Grole lebte noch de facto polygam.
Gesellschaftlich anerkannte Nebenfrauen waren wohl ebenso die Métressen an
den Adels- und Firstenh6fen der Barockzeit. Eine kirchliche Anerkennung
haben aber solche Verhdltnisse nie gefunden. Von der Polygamie im
landlaufigen Verstdndnis des Wortgebrauchs zu unterscheiden ist die
sogenannte "sukzessive Polygamie”, namlich die Wiederverehelichung nach
dem Tod des Partners bzw. nach der Scheidung von diesem. Wird die Ehe als
eine Uber den Tod hinausgehende Bindung aufgefalt, so erscheint die
Zweitheirat von Witwen und Witwern problematisch. Im Hinduismus etwa ist -
zumindest in den hoheren Kasten - eine Wiederverehelichung der Witwe nicht
gestattet. Im christlichen Europa bestanden hingegen bei Zweitheiraten von
Verwitweten - sieht man von einigen Gegenstimmen der Frihzeit ab - nie
religiose Bedenken. Diese Form der "sukzessiven Polygamie™ war in vielen
Gebieten Europas sehr verbreitet, durchaus auch bei Frauen. Sie kam vor allem
dort vor, wo eheliche Giltergemeinschaft bestand bzw. wo die Frau ein
Aufgriffsrecht gegeniiber dem vom Gatten hinterlassenen Gut besall. Das
Zusammenleben von Geschwistern aus verschiedenen Ehen des Vaters oder
auch der Mutter war daher in der alteuropéischen Gesellschaft keineswegs eine
Seltenheit. Durch mehrfache Verwitwung und Wiederverehelichung des jeweils
uberlebenden Partners konnten sogar Familienkonstellationen entstehen, in
denen die "Kinder" mit keinem Elternteil mehr blutsverwandt waren. Die
haufige Wiederverehelichung der Witwen erscheint freilich auf das
Verbreitungsgebiet der Kernfamilie beschrankt. In  den komplexen
Familienformen Ost- und Siudosteuropas war hingegen die Situation

schwieriger. Wollte die Witwe nach dem Tod des Mannes neuerlich heiraten, so



16

muBte sie in der Regel die Kinder aus dieser Ehe in der Familie des ersten
Mannes zurticklassen. Es ist dies eine spezifische Problematik der patrilinearen
GroRfamilie, die man in manchen Gebieten durch die Leviratsehe zu l6sen

versuchte.

Behausung

Das Haus als rdumliches Substrat der Familiengemeinschaft spielt in der
Sozialgeschichte der européischen Familie eine auBerordentlich wichtige Rolle.
Dies kommt schon darin zum Ausdruck, daB in der Entwicklung der
Familienterminologie Ableitungen von der Baulichkeit auf die darin lebende
Personengruppe haufig begegnen. Das gilt auch fir das deutsche Wort "Haus"
selbst, das ursprunglich fir "Familie™ gebraucht wurde. Die nichtverwandten
"Familienmitglieder”, die wir aus dem heutigen Wortverstandnis als
"familienfremd” empfinden, waren dabei miteingeschlossen. Die Bezeichnung
"Haus" umfallte auch das Gesinde sowie sonstige Mitbewohner. Fir das
Familienverstandnis der européischen Tradition war es durch lange Zeit
wichtig, dal} auch nichtverwandte Gruppenmitglieder der Hausgemeinschaft mit
einbezogen waren.

Das stark am Haus orientierte Gruppenbewulitsein kommt in der
Entstehung der Familiennamen sehr anschaulich zum Ausdruck. In Mittel- und
Westeuropa sind viele Familiennamen von Hofnamen abgeleitet, insbesondere
in Einzelhofgebieten. Im Selbst- und Fremdverstandnis der Gruppe steht hier
der lokale Bezugspunkt im Vordergrund. Das kann so weit gehen, dal} bei
Hofwechsel auch der Familienname gewechselt wird. Umgangssprachlich hat
sich dieser Brauch auch noch in Zeiten feststehender Familiennamen gehalten.

selbst Dienstboten wurden oft nach dem Hof, auf dem sie jeweils dienten,



17

bezeichnet und nicht nach ihrer Herkunftsfamilie. Diesem stark an der
Ortlichkeit der Behausung orientierten Familienverstiandnis steht ein starker an
der genealogischen Abstammung ausgerichtetes in anderen Regionen
gegenuber. Besonders ausgepragt begegnet es etwa im stdslawischen Raum.
Die Familiennamen sind hier meist patronymisch nach einem Ahnherren
gebildet z. B. Andri¢ ,,Nachkommen des Andreas“. Unterschiede, die auch in
den Familienformen zum Ausdruck kommen, werden hier in spezifischen Typen
der individuellen Familienbezeichnungen fal3bar.

Zusammenhange zwischen bestimmten Familienstrukturen und einer
korrespondierenden rédumlichen Gliederung der Behausung begegnen in der
européischen Sozialgeschichte immer wieder, lassen sich aber schwer zu
allgemeinen Regeln zusammenfassen. So entspricht der bduerlichen
Ausgedingefamilie keineswegs regelméflig das neben dem Einzelhof stehende
Altenteilernduschen. Auch die Altenteilerstube mit eigenem Herd ist nicht
selbstverstandlich. Die Auszigler lebten oft mit der Bauernfamilie im selben
Raum. Auch komplexe Familienstrukturen vom "joint family"-Typus finden
durchaus nicht immer in der Raumaufteilung ihre Entsprechung. Es kommen die
unterschiedlichsten Formen der rdumlichen Gliederung vor - vom gemeinsamen
Schlafen aller Paare in einem Raum uber abgetrennte Rdume oder Hutten fir
jedes Paar bis hin zu vollig getrennten Wohnungen, bei denen nur die
Wirtschaftsrdume gemeinsam sind. Bei der in der alteuropaischen Gesellschaft
vorherrschenden Kernfamilienstruktur war insgesamt eine Differenzierung der
Raumlichkeiten keine vordringliche Forderung. Voneinander abgesondert
wurden vielfach die Schlafstatten des Ehepaars einerseits, die der
herangewachsenen Kinder und der Dienstboten andererseits. Bei letzteren kam
es oft zu einer Trennung nach Geschlechtern. so gab es auf grolRen Bauernhdfen
gesonderte "Burschen-" und "Menscherkammern”. Die rdumliche Abgrenzung
der Dienstboten ist eine relativ spate Entwicklung, die in den adeligen und

blrgerlichen Oberschichten einsetzt. Sie entspricht dem Prozel} der sozialen



18

Desintegration des Gesindes aus der Familie. Die Ausbildung von
Individualradumen fir einzelne Familienmitglieder gehort erst der jlngsten
Vergangenheit an.

Eine Absonderung eigener Frauenrdume, wie sie sich im Orient bis weit
zurlick verfolgen laRt, ist in Europa im wesentlichen unbekannt. BloR3 in
Ruflland finden sich zeitweise Ansdtze dazu. Eine solche rdumliche
Absonderung hat stets mit VVorstellungen Gber einen angemessenen Umgang der
Geschlechter zu tun. Selbst im européischen Mittelmeerraum, wo die
Abschirmung des weiblichen Geschlechts am stérksten ausgepragt erscheint,
fihrten die diesbeziiglichen Wertmuster der Ehrbarkeit zu keiner rdumlichen

Untergliederung des Hauses.

Frau und Mann

Obwohl sicher auch in der europdischen Gesellschaftsentwicklung die
Religion die jeweiligen Rollen der Geschlechter beeinfluf3t hat, so 1aBt sich
doch im interkulturellen Vergleich sagen, dafl das Christentum fur die
innerfamiliale Stellung von Frau und Mann von relativ geringer Bedeutung war.
Selbst in der altagyptischen Kultur, in der die Geschlechterrollen sehr
ausgeglichen waren, konnten nur méannliche Familienmitglieder die Totenopfer
fiir die verstorbenen Eltern darbringen. In Indien, China und Japan erscheint der
Vorrang der Méanner in Hinblick auf ihre ausschlieBliche Kultfahigkeit beim
Ahnenopfer noch stérker ausgeprdgt. Im Christentum hingegen fehlt jeder
Ansatz zu einem solchen Unterschied.

Auch im Vergleich zum europdischen Judentum zeigt sich, dal3 die
religiosen Bedingungen der Geschlechterrollen sowie der innerfamilialen

Stellung von Frau und Mann in christlichen Gesellschaften eine relativ geringe



19

Rolle spielten. Im Judentum hat die auf die Manner beschrénkte Verpflichtung
zum Studium der heiligen Schriften die Unterschiede der Rollenbilder sehr stark
beeinflusst - von der unterschiedlichen Ausbildung von Knaben und Médchen
uber die innerfamiliale Arbeitsteilung bis hin zu den ldealvorstellungen des
auleren Erscheinungsbildes. Im Judentum spielte auch der h&usliche Kult eine
viel starkere Rolle, wodurch sich eine sakrale Fundierung der patriarchalischen
Stellung des Hausvaters ergab. Im Christentum als einer ausgepragten
Gemeindereligion fehlen solche Ansdtze. Man kann wohl auch sagen, dal
seitens der Kirche viele Jahrhunderte hindurch kaum ein Versuch gemacht
wurde, auf die innerfamiliale Ordnung EinfluB zu nehmen. Die
Standespredigten des Mittelalters waren in diesem Zusammenhang zu nennen.
Die Hausvaterliteratur der friihen Neuzeit ist zwar stark religios beeinfluf3t, aber
sicher nicht als kirchliches Schrifttum zu bewerten.

Die geringe Bindung der innerfamilialen Rolle von Frau und Mann durch
religiése Institutionen und Normen in der europdischen Tradition ist sicher eine
Voraussetzung daftr, dal’ es hinsichtlich dieser Rollen nach sozialen Schichten
und Arbeitsmilieus zu ganz unterschiedlichen Ausformungen kommen konnte.
So war es durchaus maglich, dal3 in derselben Stadt in der adeligen Oberschicht
eine starke Abhangigkeit bzw. rechtliche Schlechterstellung der Frau herrschte,
wéhrend unter den Handwerkern eine egalitar-partnerschaftliche Ordnung galt,
wie das etwa flr das spatmittelalterliche Genua nachgewiesen werden konnte.
Auch regional bildeten sich sehr unterschiedliche Muster der Rollenverteilung
aus. Eine Sonderstellung nimmt innerhalb des europdischen Kulturraums der
Osten und Sldosten ein. Im Verbreitungsgebiet der patrilinearen "joint
families" findet sich auch im innerfamilialen Bereich meist eine ausgepréagt
mannerrechtliche Ordnung.

Eine fir die Stellung der Frau in der Familie sehr entscheidende Frage ist
es, inwieweit in einer Gesellschaft die Moglichkeit besteht, dal? die Frau im

Falle der Verwitwung an die Spitze der Familie tritt. In strikt patrilinear



20

geordneten Kulturen wie etwa der japanischen besteht diese Moglickeit nicht.
Hier erscheint die Frau stets in abh&ngiger Position - zundchst vom Vater, dann
vom Gatten, schlieflich vom Sohn. In weiten Gebieten des traditionellen
Europa ist dies anders. Die Frau kann als Witwe durchaus zum
Familienoberhaupt werden. Mitunter wird ihr dann auch zugestanden, die
Hausgemeinschaft, an deren Spitze sie steht, in der jeweiligen politischen

Offentlichkeit zu vertreten.

Kinder

Im interkulturellen Vergleich erscheint es bemerkenswert, dal} das
Christentum keine positive Bewertung der ehelichen Fruchtbarkeit kennt. Die
Frage der Fortpflanzung ist kultisch irrelevant. Dementsprechend besteht kein
religidser Zwang zur Heirat. Im Gegenteil - der Ledigenstand hat gegentber
dem Ehestand einen gewissen Vorrang. Auch eine religidse Forderung der
Fruhehe besteht nicht. Dies ist ja meist dort der Fall, wo hohe Fruchtbarkeit aus
religidsen Griinden gewiinscht wird. Das charakteristische "European marriage
pattern” mufl in seinen Entstehungsbedingungen auf diesem Hintergrund
gesehen werden. Die geringe Bewertung der ehelichen Fruchtbarkeit zeigt sich
auch darin, dal3 Unfruchtbarkeit in der europdischen Tradition selbst dort keinen
Scheidungsgrund dargestellt hat, wo Scheidung prinzipiell méglich war. Eine
Sonderstellung hinsichtlich der Bewertung von Fruchtbarkeit nimmt wiederum
der Osten und Siidosten des Kontinents ein. Eine religidse Verankerung haben
diese spezifischen Wertmuster hier jedoch nicht gefunden.

Vom religiésen Gesamthintergrund des europdischen Kulturraums her ist
weiters zu betonen, dall prinzipiell kein Vorrang von Knaben- gegenuber

Médchengeburten bestand. Im Christentum hatten, wie schon mehrfach



21

erwéhnt, die Sohne keine besondere kultische Funktion. Wenn es in bestimmten
Schichten bzw. Regionen trotzdem zu einem solchen VVorrang gekommen ist, so
lakt sich diese Abweichung nicht aus christlichen Vorstellungen ableiten. Als
Beispiel sei diesbeziiglich einerseits auf die Verhdltnisse in Fursten- und
Adelshdusern, andererseits im Verbreitungsgebiet der Zadruga verwiesen. Bei
dieser spezifischen Familienform in Stidosteuropa ging die Préferenz mitunter
sogar so weit, da3 Frauen, die nur Téchter zur Welt brachten, als unfruchtbar
galten.

Das besondere Interesse an Sohnen in verschiedenen Kulturen
Sldosteuropas kommt u.a. in der spezifischen Geschlechtsproportion der
Neugeborenen zum Ausdruck. Bis in die Gegenwart lai3t sich in diesem Gebiet
ein Ubergewicht der Knaben-Geburten nachweisen - ein demographisches
Phédnomen, das im Vergleich zum Ubrigen Europa eine Besonderheit darstellt.
Das Ungleichgewicht kommt durch die Geschlechtsproportion unter den
letzgeborenen Kindern von Ehepaaren zustande, hat also mit Geburtenplanung
zu tun und ist offenkundig kulturell bedingt. Auffallende Parallelen dazu finden
sich im Kaukasus. Sie passen gut in das Bild allgemeiner familienstruktureller
Ubereinstimmungen zwischen Balkan und Kaukasus.

Das Christentum kennt schlieRlich auch keine Bevorzugung eines der
So6hne aus kultischen Grinden. Das Erstgeburtsrecht im alten Israel genauso
wie in Japan ist letztlich religios bedingt. In Europa fehlen dazu Parallelen. Wo
immer es zu einem Vorrang eines Sohnes in den Erbregelungen kam, waren
andere Faktoren bedingend. Das Erstgeburtsrecht in Flrstenhdusern wurde
durchgesetzt, um die Einheit des Reiches zu wahren. Im Lehensrecht konnte es
zu einer Einfiihrung der Primogenitur kommen, um die wirtschaftliche Basis der
Wehrverfassung zu erhalten. Auch in den b&uerlichen Erbregelungen hat sich in
weiten Gebieten das Einzelerbenrecht ausgebildet. Entscheidend dafur war
meist das grundherrliche Interesse, einer Zersplitterung der Bauernglter

entgegenzuwirken und die Leistungsféhigkeit der HOfe gegeniiber der



22

Herrschaft zu erhalten. Neben dem Anerbenrecht des Altesten finden sich bei
Bauern auch hdufig Erbregelungen zugunsten des jiingsten Sohnes. Sie haben
den Vorteil, daR der Vater den Hof langer bewirtschaften kann und erst spéater
ins Ausgedinge gehen mul3. Als eine dritte Form kommt dann auch das Erbrecht
des Tuchtigsten vor, wobei dieser vom Vater oder vom Grundherren ausgewahlt
werden kann. Besitzrechtliche Regelungen, die eines der Kinder beglnstigen,
gab es jedoch nicht nur zugunsten von Séhnen. So bewirkten etwa manche
Zunftsatzungen eine Weitergabe des Meisterrechts Uber die Tochter an den
Schwiegersohn. In allen diesen Féllen der Bevorzugung eines Kindes sind
Grinde der Okonomischen Rationalitdit oder des Versorgungsdenkens
mafgeblich, nicht aber gesamtkulturell verbindliche religidse Normen.
Insgesamt &t sich im interkulturellen Vergleich sagen, dal3 durch die
christliche Religion fiir die européische Familienverfassung relativ wenige
Vorgaben bestanden. Umso starker konnten andere Faktoren auf die
Familienkonstellationen, die familialen Rollen und die Beziehungen zwischen
den einzelnen Familienmitgliedern einwirken. Besonders starken Einflu
durften dabei Bedingungen der familialen Arbeitsorganisation gehabt haben.
Die groRe Vielfalt und der starke Wandel der Familienformen im europdischen

Kulturraum muf3 auf diesem Hintergrund gesehen werden.

Tendenzen des Wandels

Die Veranderung Uberkommener Formen des Familienlebens hat in

Europa im Verlauf des 19. und 20. Jahrhunderts stark an Dynamik gewonnen.



23

Vor allem in den letzten Jahrzehnten ist es hier zu einem tiefgreifenden
Strukturwandel der Familie gekommen, dessen Radikalitat in der Geschichte
dieser Sozialform kein Gegenstilick findet. Trotz dieses Umbruchs lassen sich
deutliche Kontinuitétslinien feststellen, die die aktuelle Situation mit der
Tradition der alteuropdischen Familienentwicklung verbinden. Pointiert
formuliert: Gerade die Radikalitdt des Umbruchs &3t sich aus der spezifischen
europdischen Tradition eines besonders flexiblen Familiensystems verstehen.
Nur auf dieser Grundlage konnten die groflen Verdnderungsprozesse
gesellschaftlichen Wandels in der Moderne von der Primérgruppe Familie
bewaltigt werden: Agrarrevolution und Industrielle Revolution, Zunahme von
Migration und Urbanisierung, Verkehrsrevolution und Energierevolution,
Sékularisierung, Scholarisierung und Medienrevolution. Diese und andere
Prozesse der Modernisierung haben Strukturen und Lebensweisen der Familie
nachhaltig verdndert und wurden umgekehrt wohl auch von den - im
interkulturellen Vergleich Dbetrachtet - relativ offenen Traditionen des
européischen Familiensystems beglnstigt. An einigen Beispielen aus der
Familienentwicklung der jingsten Vergangenheit sei angedeutet, wie gerade
neuartige Ph&nomene aus historisch weit zurickreichenden Traditionen

verstanden werden kdnenn.

Eine besonders signifikante Erscheinung der neueren
Familienentwicklung, die von Europa ihren Ausgang genommen hat, ist der
Rickgang der Kinderzahl. Haben noch zu Beginn dieses Jahrhunderts in
Deutschland die Ehen mit vier oder mehr Kindern dominiert, stehen an dessen
Ende die ohne Kinder an der Spitze, gefolgt von denen mit ein bzw. mit zwei
Kindern. Das ist nicht nur ein tiefgreifender quantitativer sondern auch ein
wesentlicher qualitativer Wandel. Die historisch so wichtige familiale Rolle der
Geschwister etwa sinkt durch diese Entwicklung zur Bedeutungslosigkeit herab.

Auf gesellschaftlicher Makroebene wird der Rilickgang der Kinderzahlen als



24

Teilphanomen des sogenannten "Demographischen Ubergangs" angesehen. Im
Zuge gesellschaftlicher Modernisierungsprozesse kommt es in einem ersten
Schritt zu einem Riickgang der Sterblichkeit, vor allem der Kindersterblichkeit,
und - zeitlich phasenverschoben - dann in einem zweiten zu einem Rickgang
der Geburtenzahlen. Wie beides miteinander zusammenhéangt, ist umstritten.
Mit Sicherheit 188t sich jedoch sagen, dal} der rasche und radikale Riickgang der
Fertilitat in Europa wahrend des "Demographischen Ubergangs" nur auf dem
Hintergrund der spezifischen Bewertung von Fruchtbarkeit in der Tradition
dieses Kulturraums zu verstehen ist. Abstammungsdenken - und damit Zwang
zur Fortpflanzung - spielt im Christentum keine Rolle. Auch die Fortsetzung der
Patrilinie - und damit das Interesse an S6hnegeburten - hat im Westen des
Kontinents traditionell keine Bedeutung. Kulturen mit ausgepragtem
Abstammungsdenken bzw. religits bedingter Hochbewertung von Fruchtbarkeit
hatten und haben in der Bewaltigung des "Demographischen Ubergangs" viel

groRere Probleme.

Besonders charakteristisch fur die Familienentwicklung der letzten
Jahrzehnte ist die enorme Zunahme von Einzelhaushalten, vor allem in den
GroRstadten. Hier machen sie vielfach schon mehr als die Halfte der Haushalte
insgesamt aus - ein Trend, der die traditionelle Gleichsetzung von Haushalt und
Familie problematisch erscheinen 1&Rt. Im Ablauf von Familienzyklen
betrachtet, der die Phasen des Alleinlebens im Zusammenhang mit Phasen des
Gemeinschaftslebens im Familienverband zeigt, macht ein solches Verstandnis
allerdings weiterhin Sinn. Aus historischer Sicht sind derartige Phasen des
Familienzyklus ein ganz junges Phdnomen. In Volkszahlungslisten vor dem 19.
Jahrhundert etwa begegnen Einzelhaushalte nur ganz selten. Und trotzdem
bestehen zwischen der heutigen Lebensform des Einzelhaushalts und den
Traditionen des européischen Familiensystems offenkundig Zusammenhénge -

und zwar je nach Typ des Einzelhaushalts in ganz unterschiedlicher Weise.



25

Einzelhaushalte von Jugendlichen sind heute - sehr zum Unterschied von
historischen Zeiten - eine haufige Erscheinung. Eine relativ hohe
Selbstandigkeit von Jugendlichen hat jedoch in Europa eine weit
zurlickreichende Tradition. Sie héngt u. a. mit dem "European marriage pattern”
zusammen, das eine besonders lange Jugendphase bedingt, aber auch mit dem
spezifisch europdischen Phdnomen des Gesindediensts, das ein frihes
Ausscheiden aus der Herkunftsfamilie bewirkt. Unter den besonderen
Einkommens- und Wohnungsverhéltnissen der reichen Industrielander konnte
es auf der Grundlage dieses kulturellen Musters eines relativ autonomen Status
von Jugendlichen zur modernen  Erscheinung des selbstdndigen
Einzelhaushaltes von Jugendlichen kommen.

Individualhaushalte von Jugendlichen sind heute in der Regel eine
Vorphase von Paar- bzw. Familienhaushalten. VVon "Single"-Haushalten im
engeren Sinn lassen sie sich typologisch kaum trennen. Was sie unterscheidet,
ist das Moment der Dauer. Diese Dauer steht aber in der Ausgangsposition noch
nicht fest. Unter dem Begriff des "Single" versteht man sicher mehr als
jemanden, der langfristig in einem Einzelhaushalt lebt. Man denkt an
Freizugigkeit, Ungebundenheit, Beziehungsvielfalt, Lebensgenul3, Hedonismus.
Ahnliches wird generell mit dem Lebensgefiihl von Jugend assoziert. Der
"Single" ist gleichsam der lebenslangliche Jugendliche, der die Freiheiten dieser
Ubergangsphase nicht aufzugeben bereit ist. Sicherlich liegt hier - aus
historischer Perspektive gesehen - ein voéllig neues Lebenskonzept vor. Einen
Partner flir's Leben zu finden und mit ihm gemeinsam Kinder groRzuziehen,
hatte durch Jahrhunderte, wenn nicht durch Jahrtausende die Normalbiographie
bestimmt. Nur Zolibatdre bildeten eine Ausnahme in dieser Ordnung.
Wesentliche Lebensaufgaben waren an ein Zusammenwirken mit dem
Ehepartner und gemeinsame Leistungen fir die nachste Generation geknupft.
Der "Single™ bricht mit solchen traditionellen Formen der Sinngebung des

Lebens und entscheidet sich fiir andere. Es bedurfte wohl sehr einschneidender



26

Veranderungen in den gesellschaftlichen Systemen der Sinngebung, daR
derartige Neuentwirfe moglich wurden. Die Lebensform des "Singles™ ist ein
besonders markanter Ausdruck des fortschreitenden
Individualisierungsprozesses. Individualisierung ist in der europdischen
Familienverfassung mit weit zuriickreichenden Wurzeln tief verankert.
Personliche Individualitat zu entwickeln, wurde zu einer Aufgabe, die sich vor
allem in der Jugendphase stellte. Das Konzept von Individualisierung und das
Konzept von Jugend stehen in der europdischen Tradition miteinander in einem
urséchlichen Zusammenhang. Im Sinne einer "Jugendphase auf Dauer™ 1aRt sich
die Lebensform des "Single" als ein spezifisches Ergebnis europdischer
Familienverfassung verstehen.

Die zahlenmél3ig bedeutsamste Gruppe unter den Einzelhaushalten der
Moderne sind die alter Menschen. Immer mehr alte Menschen, insbesondere
alte Frauen, bleiben in der letzten Phase des Familienzyklus nach dem
Ausscheiden der Kinder und dem Tod des Partners alleine zuriick. In
historischen Zeiten kam diese Lebensform selten vor. Meist lebte beim Tod des
zweiten Elternteils noch eines der Kinder im gemeinsamen Haushalt. Die
durchschnittliche Lebenserwartung lag ja viel niedriger. Der dramatische
Anstieg von Einzelhaushalten alter Menschen ist primér auf den Anstieg der
Lebenserwartung zurlickzufthren - ein Begleitphd&nomen verschiedener
Modernisierungsprozesse wie verbesserte Ernahrung, Hygiene, medizinische
Versorgung. Strukturell ist diese Erscheinung jedoch schon in der
alteuropdischen Familienverfassung angelegt. Neolokale Familiengriindung
reicht in dieser Tradition vor allem in stédtischen Populationen, aber auch auf
dem Lande sehr weit zurtick. Die west- und mitteleuropéische Familientradition
ist eben seit alters nicht von einem Abstammungsdenken bestimmt, das ein
Zusammenleben der Generationen gefordert hatte. So liegt die entscheidende
Weichenstellung, die zu heutigen Problemen isolierter alter Menschen fiihrte,

schon in sehr frihen Phasen der europdischen Gesellschaftsentwicklung.



27

Ein vierter Typus von Einzelhaushalten der Gegenwart, die
Einzelhaushalte Geschiedener, spricht eine weitere Veranderungstendenz an,
die fir die Familienentwicklung der jungsten Vergangenheit bestimmend
wurde, namlich die Zunahme der Scheidungen. So paradox es auf’s erste
erscheinen mag: eine entscheidende Voraussetzung fur diese Tendenz
zunehmender Scheidungszahlen liegt in der spezifisch europdischen Tradition
der gattenzentrierten Familie. Nur eine Ehekonzeption, die wie die christlich-
westliche auf dem individuellen Konsens der beiden Partner beruht, kann so
zerbrechlich sein, daB sie durch den Verlust persénlicher Ubereinstimmung so
grundsétzlich in Frage gestellt wird. Auch in Europa hat sich diese Konzeption
erst langsam gegeniiber Formen der Ehe durchgesetzt, die starker von den
Herkunftsfamilien der beiden Partner bestimmt waren. Das exzeptionell hohe
Heiratsalter der "European marriage pattern” war wohl eine wichtige
zusatzliche Voraussetzung fur die gattenzentrierte Form der Familiengrindung.
Sicher ist die besondere Anfalligkeit dieses Familienmodells erst im Verlauf
tiefgreifender Veranderungsprozesse der Moderne voll zum Tragen gekommen
- wieder spielen hier Individualisierungstendenzen eine entscheidende Rolle -,
strukturell ist diese besondere Anfalligkeit jedoch schon viel friiher angelegt.
Mit der Zunahme der Scheidungen steht dann eine Vielfalt von Phdnomenen in
Zusammenhang, die in der Familienentwicklung der letzten Jahrzehnte neu in
Erscheinung treten - weit Uber die neue Haushaltsform des Einzelhaushalts
Geschiedener hinaus. Die Stieffamilie ist hier wohl an erster Stelle zu nennen.
Wiederverehelichung von Geschiedenen schafft eine ganz andere Familienform
als Wiederverehelichung von Verwitweten, die in historischen Gesellschaften
Europas so hdufig zu Stiefelternschaft gefiihrt hat. Der aus dem gemeinsamen
Haushalt ausgeschiedene Elternteil ist ja am Leben und bleibt in der Regel fir
das Kind oder die Kinder weiterhin mehr oder minder présent. Es handelt sich

nicht um abgeschlossene Beziehungen wie im Fall der Verwitwung, sondern um



28

weitergefiihrte, die durch einen neuen Partner bzw. eine neue Partnerin von
Mutter oder Vater Konkurrenz erhalten. In Haushaltsgemeinschaft und nicht in
Haushaltsgemeinschaft lebende Elternteile stehen als Bezugspersonen der
Kinder nebeneinander. Die Ha&ufigkeit der durch Scheidung entstandenen
Stieffamilien wirkt sich auch auf das Verwandtschaftssystem aus. In der
spezifischen Tradition der europaischen Familienverfassung spielt neben der
Blutsverwandtschaft die Heiratsverwandtschaft eine besondere Rolle. Durch die
Zunahme der Scheidungen ist diese Form von Verwandtschaftsbeziehungen
empfindlich getroffen. Der Anstieg der Scheidungsh&ufigkeit wirkt sich so auch
auf den Bedeutungsverlust von Verwandtschaft aus. Das Konzept der Ehe als
Bindung auf Dauer wird durch die Zunahme der Scheidungen grundsatzlich in
Frage gestellt. Der in jlngster Zeit aufgetauchte Begriff des
"Lebensabschnittspartners™ signalisiert einen prinzipiellen Wandel in dieser
Konzeption. Er lasst sich im Kontext eines umfassenden Prozesses verstehen,
den man als "Deinstitutionalisierung der Ehe" bezeichnen kdnnte. Es ist ein -
scheinbares - Paradoxon, daR diese Deinstitutionalisierung der Ehe in Europa
gerade im spezifischen Charakter der Institution Ehe wurzelt, den sie im Verlauf

der europdischen Familienentwicklung angenommen hat.

Wie grundséatzlich sich familiale Lebensformen in der jiingeren
Vergangeheit gewandelt haben, kommt ganz besonders deutlich in einer
Haushaltskonstellation zum Ausdruck, die in der sozialwissenschaftlichen
Literatur vorwiegend als "nichteheliche Lebensgemeinschaft” charakterisiert
wird. Die entscheidende Voraussetzung fur die Durchsetzung und Verbreitung
dieser Lebensform ist auch in Prozessen des Wandels in der jiingeren
Vergangenheit zu suchen, namlich in der "sexuellen Revolution™ der sechziger
und siebziger Jahre mit ihren tiefgreifenden Verdnderungen im sexuellen
Verhalten von Jugendlichen und in dessen gesellschaftlicher Bewertung.

Ebenso wie diese revolutiondren Veranderungen der jiingsten Vergangenheit



29

sind aber strukturelle Wurzeln zu bedenken, die weit in die Geschichte der
européischen Familienverfassung zuriickweisen. Es ist kein Zufall, daB sich die
"nichtehelichen Lebensgemeinschaften” besonders friilh und besonders stark in
den skandinavischen Landern verbreitet haben. Sicher hédngt das damit
zusammen, dal3 hier schon seit langem eine relativ hohe Toleranz gegentber
vorehelicher Sexualitdt wie auch gegenuber unehelicher Elternschaft bestand.
Das Problem der vorehelichen Sexualitdt war im Verbreitungsgebiet des
"European marriage pattern” generell gegeben. Neu war die Ldsung, die es in
der Form der “nichtehelichen Lebensgemeinschaften” fand; die
zugrundliegende Struktur der exzeptionell langen Jugendphase hingegen weist
weit zuriick. Sie ist ein integrierendes Element der traditionellen européischen

Familienverfassung.

Weltweite Konvergenz?

Vieles, was in der europdischen Familienentwicklung der letzten
Jahrzehnte grundsétzlich neu erscheint, hat bis ins Mittelalter zuriickreichende
Wurzeln. Neuartig sind weniger die Familienstrukturen als vielmehr die
Rahmenbedingungen ihrer Veranderungen, vor allem die
Modernisierungsprozesse, die eine Adaption der Familienformen erzwingen,
ermdglichen, nahelegen. Solche Modernisierungsprozesse sind heute nicht auf
Europa beschrankt, sondern in weltweitem Malstab wirksam. Wird es dadurch
auch zu einer weltweiten Angleichung von Familienmustern kommen? Die in
den sechziger Jahren formulierte Konvergenztheorie hatte eine solche
universale Angleichung postuliert, und zwar am europdischen Vorbild
orientiert. Vier Jahrzehnte danach wird man die Entwicklung differenzierter
sehen muissen. Historisch gewachsene Traditionen der Familienverfassung
aullerhalb Europas haben hohe Beharrungskraft bewiesen und auf

Herausforderungen von Modernisierungsprozessen durchaus anders reagiert.



30

Wie auch immer - die Auseinandersetzung mit europdischen Familienmodellen
- sei es in Ablehnung oder in Nachahmung - wird in einem Zeitalter weltweiter
Vernetzung als Spannungsmoment die zukinftige Entwicklung der Familie

sicher wesentlich mitbestimmen.



