Fremdes verstehen

Das Migrantenfamilien-Projekt des Osterreichischen Institut fiir Familienforschung

Die Migrationsstrome der letzten Jahrzehnte haben in Europa zu einer
Multikulturalitat bisher nie dagewesenen AusmalRes gefiihrt. Aus dieser Multikulturalitét
entstandene Spannungsmomente werden immer mehr zur Herausforderung fur das
demokratische Zusammenleben. Strategien zur Bewaltigung solcher Spannungen wéhlen ganz
unterschiedliche Ausgangspunkte. Da gibt es jene, die die kulturelle Bereicherung durch
Multikulturalitat herausstellen. Sie verweisen etwa auf die Wiener Musikkultur als Produkt
vielfaltiger Einflisse in der Vergangenheit oder die positiven Seiten einer vielféltigen
Restaurant-Kultur in der Gegenwart. Gegen Fremdenfeindlichkeit aus Angst vor Armut oder
Arbeitslosigkeit wird diese Botschaft nicht sehr tiberzeugend sein. Und da gibt es jene, die die
Spannungsmomente der multikulturellen Gesellschaft insgesamt als nicht so gravierend sehen
wollen. Sie stellen Gemeinsamkeiten in den Vordergrund, wollen Erlebnisse der
Unterschiedlichkeit und der Fremdheit nicht als so wesentlich ansehen. So sympathisch ein
solcher Standpunkt von den zugrundeliegenden Motiven her ist - es stellt sich die Frage, ob
sich mit einem Herunterspielen von Differenzen die real vorhandenen Spannungsmomente
richtig erkennen und in befriedigender Weise bearbeiten lassen.

Das vom ,,Osterreichischen Institut fiir Familienforschung“ im Rahmen des
Forschungsschwerpunkts ,,Fremdenfeindlichkeit* des Wissenschaftsministeriums begonnene
und nun auch von der Stadt Wien geforderte Projekt ,,Migrantenfamilien aus dem ehemaligen
Jugoslawien und der Tiirkei in ithrem Osterreichischen Umfeld* geht von einer gegensitzlichen
Position aus: Will man Spannungsmomente in multikulturellen Gesellschaften bewaltigen, so
muB man sich gerade mit den Unterschieden beschaftigen. * Unterschiede zu erkennen und zu
analysieren, hilft Fremdes besser zu verstehen und MiBverstandnisse zu vermeiden.
Wissenschaft kann zu einem solchen besseren Verstehen beitragen - die Soziologie etwa, die
Sozialanthropologie oder die Sozialgeschichte. Um diese Konzeption verstandlich zu machen,
erscheint es angebracht, einige Vorstufen zu skizzieren, an die das derzeit laufende Projekt
anschlief3t.

Seitens der Osterreichischen Geschichtswissenschaft wurde ein erster Schritt zur
praktischen Bearbeitung von Migrantenproblemen mit dem 1990 publizierten Band

,»Schmelztiegel Wien - einst und jetzt. Zur Geschichte und Gegenwart von Zuwanderung und



Minderheiten® getan.”> Mit diesem Gemeinschaftswerk von Wissenschaftlern und Lehrern
wurde 1983 aus Anlal des , Tiirkenjubiliums*“ begonnen. Am Anfang war die Sorge
gestanden: Wie wirde es tlrkischen Kindern in Wiener Schulen heute gehen, wenn man ihnen
die obligaten Greuelgeschichten tber ihre Vorfahren vor dreihundert Jahren erzéhlt? Konnte
man nicht Geschichte - anstatt Feindbilder zu reproduziern - als Mittel der Verstandigung
einsetzen? Aus dieser Uberlegung entstand dann viel mehr: eine umfassende Sammlung von
Quellen Gber das Alltagsleben von Zuwanderern nach Wien in VVergangenheit und Gegenwart,
verbunden mit einem wissenschaftlichen Kommentar und einem didaktischen Begleitheft, das
die Erfahrungen mit dem Einsatz dieser Materialien an 25 Wiener Schulen zusammenfafte,
vor allem an solchen mit einem hohen Anteil an Migrantenkindern. Die starke Betonung
historischer Verhéltnisse von Zuwanderern und Minderheiten sollte einen vorsichtigen
Zugang zur Beschaftigung mit der Situation der Gegenwart ermdglichen. Die Praxis in der
Schule zeigte allerdings, dal bei der Behandlung kultureller Unterschiede unter Kindern und
Jugendlichen gar nicht ubertrieben vorsichtig vorgegangen werden muR. Uber solche
Unterschiede zu sprechen, brachte kaum Probleme, im Gegenteil: eher gesteigertes Interesse.
Das galt vor allem dann, wenn es um Informationen aus der eigenen Familie- bzw.
Lebensgeschichte ging.

Lebensgeschichtliches Erzéhlen als Ansatz interkultureller Verstandigung war dann
der Grundgedanke eines interkulturellen Gesprachkreises, der sich in den frihen neunziger
Jahren im Extrazimmer eines kleinen agyptischen Restaurants im 9. Wiener Gemeindebezirk
traf. Den Raum gibt es nicht mehr. Er ging bei einem Brandanschlag zugrunde, dessen -
vermutlich politische - Hintergriinde nicht aufgeklart und auch nicht mit dem notwendigen
Nachdruck verfolgt wurden. Der Gespréchskreis, an dem junge Turkinnen und Turken,
Agypter, Osterreicherinnen und Osterreicher teilnahmen, machte es sich zum Ziel, aus
personlichem Erleben Unterschiede der Alltagskultur zu thematisieren und zu analysieren:
Wie wirkt die Bilderwelt Osterreichischer Plakate auf einen Neuankémmling aus Kairo?
Welche Unterschiede fallen in der Praxis der Gastlichkeit dem Zuwanderer aus Instanbul auf?
Wie wirkt sich unterschiedliche Hygienekultur auf die personliche Gesundheit aus? etc. Neu
war an dem hier gewahlten Zugang vor allem die Perspektive, aus der Mulitkulturalitt
wahrgenommen wurde: Im Vordergrund stand nicht die Frage: Was empfinden Osterreicher
an Migranten als fremd? Sondern umgekehrt: Mit welchen Erlebnissen der Fremdheit haben

Zuwanderer zu tun, die nach Osterreich kommen.



Am ,,Osterreichischen Institut fiir Familienforschung begann die Arbeit zum Thema
Migrantenfamilien mit einem Vortrag auf der Familienrichtertagung 1995 in Salzburg. Hier
wurde ein Brickenschlag zwischen Wissenschaft und Praxis versucht. Ausgangspunkt bildete
die Fallgeschichte eines serbischen Méadchens, dessen Obsorge zwischen den Eltern strittig
war. Ein Fall wie hundert andere, und doch bemerkenswert, weil auf dem Hintergrund
historisch-sozialwissenschaftlicher Kenntnisse Uber traditionelle Familienverh&ltnisse in
Serbien einiges aufgeklart werden konnte, was den beteiligten Familienrichtern bzw.
Sozialarbeitern erklarungsbedirftig erschien. Es gab rege Diskussionen. Eine gréRere Zahl
von Familienrichtern erklérte sich bereit, aus eigenen Erfahrungen Fallgeschichten von
Migrantenfamilien zur Verfigung zu stellen, die in &hnlicher Weise auf historisch-
sozialwissenschaftlichem Hintergrund analysiert werden kdnnten. So entstand die Pilotstudie
,,Familienverhiltnisse und Familienkonflikte von Zuwanderern®, bearbeitet von Johannes
Pflegerl, die 1996 in der Schriftenreihe des Osterreichischen Instituts fur Familienforschung
im Druck vorgelegt wurde. 3

Die Detailanalyse der von den Familienrichtern gebotenen Fallstudien brachte eine
Fulle wichtiger Einzelheiten (ber Besonderheiten in den Familienverhéltnissen wvon
Zuwanderern - im gemeinsamen Auftreten der Familienangehorigen nach auf3en, in der
besonderen Bedeutung alterer Personen in der Familie, in spezifischen Geschlechterrollen, im
Verhéltnis erwachsener Geschwister zueinander, in der Bedeutung der Familienehre. Die
familienhistorische Literatur hat vielfach Erklarungen dazu. Diese beiden Ebenen
zusammenzubringen, liell einerseits allgemeine Sturkturprinzipien hinter dem Einzelfall
erkennen, machte andererseits auch generelle Informationen der Wissenschaft durch den
illustrierenden Einzelfall anschaulich und fir die Praxis anwendbar. Das groRe Interesse unter
Familienrichtern und anderen einschlagig tatigen Experten - die Studie war binnen kurzem
vergriffen - machte die Niutzlichkeit einer solchen wissenschaftlichen Beschéftigung mit
kulturellen Differenzen deutlich. Zumindest in jenem Personenkreis, der sich von Amts wegen
mit Migranten zu beschéftigen hat, erschien auf diese Weise ein verbessertes Verstandnis
erreichbar. So wurde in Anschlu bzw. in Ausweitung der mit Hilfe der Familienrichter
erstellten Pilotstudie ein weiteres Projekt zum Thema ,Migrantenfamilien aus dem
ehemaligen Jugoslawien und der Tirkei in Wien“ begonnen, das primér Sozialarbeiter,
Lehrer, Familienberater, Familientherapeuten und Angehérige des Gesundheitspersonals als
erfalit. Von wissenschaftlicher Seite sind neben Soziologen und Historikern auch

Ethnologinnen an diesem Vorhaben beteiligt.



Wie in der Familienrichter-Studie so wird auch im anschlielenden Projekt die
kulturelle Differenz zundchst im Gesprach mit osterreichischen Experten zu erfassen versucht.
Ein Sozialarbeiter etwa erz&hlt Gber eine tirkische Familie in folgender Formulierung: ,,Also
mein erster Eindruck in der Familie: Der Bruder ein Orientierungsloser, der auch diesen
Kulturkonflikt durchgemacht hat, ihn scheinbar gelost hat, indem er sich in einer
fundamentalistischen Gruppe engagiert, die aber auch wieder mit der Turkei direkt relativ
wenig zu tun hat, aber er hat praktisch seinen Platz fir sich selber gefunden, und hat halt eine
Zeitlang noch den Anspruch gehabt, er mul} andere auch ... also er muR die Ehre der Familie
... er ist der eigentliche Trager der Familienehre. Und seine Eltern kdnnen das nicht mehr.
Was dazu zu sagen ist: Die sind jetzt Ende flinfzig, sehen aus wie siebzig - also jetzt einmal
umgelegt auf Osterreichische Verhaltnisse, einfach durch die schwere Arbeit, durch die
Sorgen, viele Kinder, wenig Platz, Stre} usw. Ja, er hat sich dann praktisch verantwortlich
gefuhlt, obwohl er eigentlich vorher mehr oder weniger darauf gepfiffen hat, auf die
Familienehre oder auf seine eigene. Einen tirkischen Mann entehrt nicht so schnell etwas.
Aber es ist viel schlimmer, als wenn er selbst was ausfrift, wenn seine kleine Schwester was
macht und er sie praktisch nicht unter Kontrolle hat.* Das dieser kurzer Bericht, gemessen an
Osterreichischen Familienverhdltnissen, viel Fremdes enthélt, liegt auf der Hand. Die
Information des Sozialarbeiters bietet hier weit mehr als eine individuelle Fallgeschichte, die
auf interessante Kulturunterschiede hinweist. Sie gibt zugleich eine Interpretation dieser
Fallgeschichte in einem breiten Kontext. Wo aus besonderer Kenntnis der Zuwandererkultur
solche Interpretationen méglich sind, dort sind die Gespréache mit 6sterreichischen Experten
fiir das Projektziel besonders ergiebig. Und das ist Gberraschend haufig der Fall. Man kdnnte
einwenden: Allgemeine Informationen ber traditionelle Vorstellungen von Familienehre in
der Tirkei gibt es in der sozialanthropologischen Literatur zur Geniige. Oder: Man kann die
Fallgeschichte mit einschlagig versierten wissenschaftlichen Fachleuten besprechen. Analyse
von Hintergrundliteratur und Fachleutegesprache sind beides Wege, die im Projektplan
vorgesehen sind. Die Interpretation im Zusammenhang der Erz&hlung hat im gebotenen
Beispiel jedoch ihren eigenen Wert. Man kann nicht wissenschaftliche Modelle
schablonenhaft auf gelebte Wirklichkeit Ubertragen - etwa als ein allgemeines Konzept
tirkischer Familienehre, das in einer neuen Umgebung des Zuwandererlandes - unverandert
oder modifiziert - weitergelebt wird. Die wenigen Satze des referierten Experten deuten die
mogliche Komplexitat solcher Entwicklungen an etwa: Orientierungslosigkeit im

Kulturkonflikt, scheinbare Reaktivierung traditioneller Werte des Herkuftslands, die aber in



Wirklichkeit aus der Situation im Gastland zu erkléren ist, Umsetzung solcher Werte aber erst
in einer spezifischen Phase des Familienzyklus und als Reaktion auf eine besondere
Herausforderung. Das Beispiel zeigt, dal} es bei einer Untersuchung zu Kulturunterschieden
nicht um einen simplen Dualismus zwischen der Familienkultur des Herkunftslandes und des
Gastlandes geht. Und auch die Wechselwirkung zwischen beiden ist viel komplizierter als es
das Modell eines linear verlaufenden Anpassungsprozesses nahelegt. Um diese Komplexitét
zu erfassen, bedarf es der differenzierten Informationen von Experten, die - wie in dem
zitierten Fall - Migrantenfamilien tber viele Jahre hin in engagierter Betreuung begleiten.
Neben den Interviews mit 6sterreichischen Experten basiert das referierte Projekte auf
Gesprachen mit einem oder mehreren Angehdrigen von Migrantenfamilien. Das
Herausarbeiten kultureller Unterschiede erfolgt hier nicht in der Perspektive von auflen
sondern von innen. Migrantinnen und Migranten werden zundchst - ausgehend von
Stammbaumskizzen ihrer Familien - zur Geschichte ihrer Herkunftsfamilien befragt, dann zu
den Familienverhaltnissen vor der Migration, zur Migration selbst und schlielRlich zur jetzigen
Familiensituation in Osterreich bzw. dem Verwandtschaftskontakten in ihrer Heimat. Auch
beim Vergleich der Familienverhéltnisse einst und jetzt bzw. dort und hier gelingt es mit den
Gesprachspartnern gelegentlich, zu allgemeinen Reflexionen (ber Unterschiede der
Familienkultur zu gelangen. Ein Beispiel aus einem Interview das in der Startphase des
Projekts mit einem 30 j&hrigen Kosovo-Albaner gefuhrt wurde, soll das erlautern. Er
schilderte zundchst das Zusammenleben mit einem grofRen Verwandtschaftskreis auf dem
Dorf in seiner frihen Kindheit: im eigenen Haushalt etwa 25 Personen aus vier Generationen,
streng Uber die Patrilinie miteinander verwandt, unmittelbar benachbart ein &hnlich
strukturisierter GroRhaushalt eines Cousins véterlicherseits, quer (ber die StralRe ein
GroRRonkel mit seinen zahlreichen Nachkommen in ménnlicher Linie - ein Musterfall
patrilinear - komplexer Familienstrukturen, wie sie sich so nur in wenigen Riickzugsgebieten
Sldosteuropas erhalten haben. Als der Vater vor mehr als zwei Jahrzehnten in die Stadt zog,
errichtete er ein Haus, das von vornherein genigend Platz fur seine drei S6hne und deren
zukinftige Frauen und Kinder vorsah. Und auch in diesem Stadthaus ging - wie einst auf dem
Dorf - die ganze Verwandtschaft ohne groRe Vorankiindigung aus und ein und blieb ganz
selbstverstandlich zu Gast. In der Erinnerung an Kindheit und Jugend erschien dieser offene
Familienverband sehr positiv besetzt. Umso Uberraschender fiel der Vergleich mit dem
eigenen Familienverhaltnissen in Osterreich bzw. denen in seinem Gsterreichischen Umfeld

aus. Was hier als positiv empfunden wird, benannte der Gespréchspartner selbst mit dem



Stichwort ,,Intimitdt“ und lieferte dazu gleich auch illustrierende Geschichten. Aus der
Reflexion eigener Lebenserfahrungen bringt hier der Interviewte ein wichtiges Thema ins
Spiel, dem sicher bei weiteren Interviews grofle Bedeutung zuzumessen ist. Denn viele
Zuwanderer kommen aus Kulturen, in denen die Intimitdt des Paares gegenuber dem
Zusammenleben im umfassenden Familienverband eine geringere Rolle spielt, jedenfalls
weniger als in ihrem o6sterreichischen Umfeld. Solche unterschiedliche Bedirfnisse oder
Gewohnheiten der Intimitdt konnen ein Spannungsmoment darstellen, ganz besonders wohl in
bikulturellen Ehen. Der referierte Fall zeigt allerdings, dafl Traditionen geringerer
Familienintimitat keineswegs als dauerhafte Pragung aufzufassen sind. Der Gesprachspartner
hat sich diesbeziiglich rasch dem ,,Austrian way of life* angepal3t. Fiir ihn selbst und seine
neue Familie wird der in der Lebensgeschichte erfahrene Kulturunterschied sicher nicht zum
Problem werden.

Zwei Bespiele sollten die Arbeitsweise und Zielsetzung des vorgestellten Projekts
exemplifizieren. Sowohl in den Experten wie in den Migranteninterviews geht es um
Fallgeschichten, die wichtige Themenfelder kultureller Unterschiede bewul3t machen sollen.
Solche Themen werden in Folge-Interviews wieder aufgegriffen, um die Problemsicht zu
erweitern und zu differenzieren. Nach der Methode des ,theorethical sampling* werden
weitere Interview-Partner gezielt danach ausgewahlt, inwieweit sie zu als besonders wichtig
erkannten Themen Wesentliches beitragen kénnen. Solche Themen werden dann aber auch in
wissenschaftlichen Workshops mit einschlagig arbeitenden Fachleuten besprochen und
schlielich auf dem Hintergrund von Fachliteratur interpretiert. Ziel der Projektarbeit ist es,
maoglichst viele Besonderheiten von Zuwandererfamilien in ihrer Eigenart zu erfassen, im
Kontext von Tradition der Herkunftskultur und von Prozessen des sozialen Wandels zu
erklaren und Wissen um solche Erklarungen durch Bildungsarbeit zu vermitteln.

Bildungsarbeit ist ein integrierender Bestandteil des vorgestellten Projekts. In einem
engeren Sinn erfolgt solche Bildungsarbeit bereits in den Expertengesprachen. Wie die
befragenden Wissenschaftler von den Familienrichtern, Sozialarbeitern, Lehrern, Arzten,
Therapeuten etc. Lernen, so soll auch bei diesen durch die Interviews verstéarktes
Problembewuf3tsein erzielt werden. In Workshops, die fur bestimmte Expertengruppen auf der
Basis der gesammelten Fallgeschichten veranstaltet werden, ist Gleiches angestrebt. Auch
Veroffentlichungen mit interpretierten Fallgeschichten haben primér Experten als Zielgruppe.
Daneben wird es aber auch zusammenfassende Verdffentlichungen geben, die sich starker an

ein wissenschaftliches Publikum wenden. In welcher Form auch immer - BewuRtseinsbildung



durch Offentlichkeitsarbeit stellt dabei ein vorrangiges Ziel dar. Dieses Bemithen um
BewuRtseinsbildung ist von der Uberzeugung getragen, daB das bessere Verstehen von
Fremdem ein besseres Zusammenleben in den Spannungsfeldern einer multikulturellen

Gesellschaft zu bewirken vermag.

! Dazu ausfiihrlicher Michael Mitterauer, Uber den Umgang mit Fremden, in: Uber den Umgang mit alltaglichen
Rechtsradikalismen (bekeb-informationen 1,93), S. 14ff.

2 Michael John und Albert Lichtblau, Schmelztiegel Wien einst und jetzt. Zur Geschichte und Gegenwart von
Zuwanderung und Minderheiten, Wien 1990.

¥ Johannes Pflegerl, Familienverhltnisse und Familienkonflikte von Zuwanderern. Eine Pilotstudie tiber das
Fortbestehen traditioneller Strukturen in Migrantenfamilien aus dem ehemaligen Jugoslawien und der Trkei
(Schriftenreihe des dsterreichischen Instituts fir Familienforschung 2) Wien 1996.



