HEIRATSMUSTER IM INTERKULTURELLEN VERGLEICH

VON DER GOODY-THESE ZUM KOROTAYEV-MODELL

Die Historische Familienforschung verdankt in ihrer Entwicklung sehr viel der Sozialanthropologie.
Das gilt vor allem fiir die Ubernahme des Themenfelds Verwandtschaft. Neben die Haushaltsfamilie
als Untersuchungsgegenstand trat unter diesem Einfluss immer haufiger auch die
Verwandtschaftsfamilie. Die verstarkte Berlicksichtigung spezifischer kulturrdaumlicher Phanomene
ist ebenso dieser Interdisziplinaritdt zu verdanken — durchaus mit dem Blick Giber Europa hinaus. In
ihren Anfangen hatte sich die Historische Familienforschung ja doch eher auf europaische
Entwicklungen konzentriert. Anregend wirkte schlieRlich auch die vergleichende Zugangsweise. In
der demographisch orientierten Historischen Familienforschung der frilhen Jahre beschrankte sich
die komparative Methode im Wesentlichen auf quantitative Daten. Unter dem Einfluss der
Sozialanthropologie kam es verstarkt zu Vergleichen auf qualitativer Basis — und das zunehmend aus
interkultureller Sicht.*

Ob die Sozialanthropologie in gleicher Weise von der Historischen Familien- und
Verwandtschaftsforschung oder — allgemeiner formuliert — von der Historischen Anthropologie bzw.
der Sozialgeschichte — Impulse erhalten hat, sei dahingestellt. Die Moglichkeit dazu bestand und
besteht. Anregungen waren etwa aus der Analyse von Langzeitentwicklungen zu erwarten, die die
Geschichtswissenschaft zu bieten vermag, ebenso aus den jeweiligen gesellschaftlichen Kontexten, in
die anthropologisch relevante Phanomene in der Vergangenheit eingeordnet zu sehen sind, vor allem
aber aus Bedingungsfaktoren, die — in kurzfristiger oder langfristiger Entwicklung - zu deren
Veranderung gefiihrt haben. Am Beispiel von Erklarungsmodellen zweier grofRer Anthropologen, die
sich solchen historischen Herausforderungen gestellt haben, seien Erfolge und Probleme eines
interdisziplindren Zusammenwirkens besprochen.

Sowohl Jack Goody als auch Andrey Korotayev haben historisch weit zurlickreichende Vergleiche
unternommen.” Bei beiden sind Strukturen von Familie und Verwandtschaft ein wichtiger
Untersuchungsgegenstand. Beide gehen von der besonderen gesellschaftlichen Bedeutung von
Heiratsverboten bzw. Heiratspraferenzen unter nahen Verwandten aus. Beide untersuchen solche
Heiratsregeln aus dem Interesse an spezifischen Besonderheiten bestimmter Kulturrdume — der eine
vor allem an der Entwicklung von Ehe und Familie in Europa orientiert, der andere am islamisch-
arabischen Kulturraum. Zweifellos haben die von den beiden Forschern aufgegriffenen Themenfelder
hohe Aktualitat. So bedeutet die Auseinandersetzung mit ihren Thesen auch fiir die
Geschichtswissenschaft eine Herausforderung.

Die Grundfrage, die sich Jack Goody in seinem 1983 in englischer Sprache und schon 1986 in
deutscher publizierten Buch , Die Entwicklung von Ehe und Familie in Europa“ stellt, formuliert er in
folgender Weise: ,,Wie kam es, dass sich etwa ab 300 n. Chr. bestimmte allgemeine Ziige des
Erscheinungsbilds von Verwandtschaft und Ehe anders gestalteten als im antiken Rom, Griechenland,

! DRESSEL, Gert, Historische Anthropologie. Eine Einfihrung, Wien u. a. 1996, S. 84-94.

2 Gooby, Jack, The development of the family and marriage in Europe, Cambridge 1983, deutsch: Berlin 1986,
KoROTAYEV, Andrey, Parallel-Cousin (FBD) Marriage, Islamization and Arabization, in: Ethnology 39/4, Fall 2000,
S. 395-407, DerseLBE, World Religions and Social Evolution oft he Old World Oikumene Civilizations. A Cross-
Cultural Perspective, Lewiston N. Y. 2004, S.46-52.



Israel und Agypten, anders auch als in den Gesellschaften an den Mittelmeerkiisten des nahen
Ostens und Nordafrikas, die diese ablésten?® Es ist dieselbe zentrale Frage nach den Bedingungen
von Sonderentwicklungen der Familienverfassung in der europaischen Geschichte, die auch die
Historische Familienforschung immer wieder beschaftigt hat, - eine Frage, die hier zunachst unter
dem Aspekt des hohen Heiratsalters bzw. des Fehlens komplexer Familienstrukturen behandelt
wurde.” Jack Goody brachte dariiber hinaus Verbote von Ehen unter nahen Verwandten als Faktor
neu ins Spiel.

Goody geht von den Verhaltnissen im Mittelmeerraum aus und stellt hier ,6stliche” und ,westliche
Strukturen” einander gegeniber, die er auf die Kurzformel ,,Endogamie versus Exogamie” bringt. Er
schliel3t diesbeziiglich an Pierre Guichard an, der in seiner Analyse der gesellschaftlichen Verhaltnisse
im islamischen Spanien einen Katalog von Phanomenen und Tendenzen herausgearbeitet hat, die er
orientalische” bzw. , okzidentale Strukturen” nennt.” Fur die ersteren ist nach Guichard die Tendenz
zur Endogamie innerhalb der agnatischen Gruppe charakteristisch: ,,Bevorzugt wird die Tochter des
Bruders des Vaters geheiratet”. Fiir die letzteren hingegen erscheint die Tendenz zur Exogamie
charakteristisch. Guichard ordnet diese Unterschiede der Heiratsregeln in gréRere soziale
Zusammenhange ein — etwa beziiglich Systemen der Abstammungsberechnung ,orientalische
Patrilinearitat” versus , okzidentale” Bilinearitat oder bezliglich der Eheformen ,orientalische”
Polygamie versus , okzidentale” Monogamie. Goody hebt aus diesem Katalog Ostlicher und westlicher
Strukturen die ,matrimonialen Allianzen” besonders hervor und macht sie zum Ausgangspunkt seiner
weiteren Uberlegungen. Er geht davon aus, dass die 6stlichen Strukturen die urspriinglichere Form
darstellen, die westlichen hingegen ein Produkt spaterer Entwicklung sind. Deutlich kommt diese
Sichtweise zum Ausdruck, wenn er Gber den Vormarsch der Araber in Nordafrika im 7. Jahrhundert
formuliert: ,,Mit der arabischen Invasion wurde nicht nur an die Stelle des in der romischen Kirche in
hohem MaR zentralisierten Christentums die eher diffuse Organisation des Islams gesetzt, sondern es
wurden auch die ,orientalischen’ Strukturen von Verwandtschaft und Ehe wieder eingefiihrt, was zur
Trennung zwischen den nérdlichen Kisten des Binnenmeeres und den sidlichen Kiistengebieten
beitrug”.® Und noch deutlicher in Bezug auf ein Schreiben Papst Gregors I.: ,Man kann also sagen,
dass hier Merkmale des Verwandtschaftssystems eine plotzliche Veranderung vom bisherigen
,mediterranen’ zum neuen ,europdischen’ oder mit den Worten Guichards vom orientalischen zum
okzidentalen Heiratsmuster erfuhren®.” Oder schlieRlich: ,,In Europa sollte man sich von der ,Logik’
der Eheschliefungen im engen Kreis, zumindest auf der Ebene der Verwandtschaft, weit entfernen;
allerdings heiratete man durchaus ,endogam’ innerhalb der eigenen sozialen Klasse. Somit
unterschied sich Europa nicht nur von den gegenwartigen Praktiken der arabischen Welt, sondern
auch von denen der alten Mittelmeerkulturen.“®

Die Griinde, warum man sich in Europa von den endogamen Heiratsmustern entfernte, sieht Goody
in der kirchlichen Ehegesetzgebung seit dem vierten Jahrhundert. Er spricht von einem ,radikalen
Wandel in der Heiratsideologie”. Das in der Folgezeit zunehmend verscharfte Verbot von

* Gooby, Die Entwicklung (Anm. 2), S. 17.

4 HAINAL, John, European marriage patterns in perspective, in: GLASS D.V. / EVERSLEY, D. C. E., Population in
history. Essays in historical demography, London 1965, S. 101-143, LASLETT, Peter, Characteristics of the
Western Family Considered Over Time, in: Journal of Family History 2 (1972), S. 89-116.

> Gooby, Die Entwicklung (Anm.2), S. 22, GUICHARD, Pierre, Structures sociales ,orientales’ et ,occidentales’ dans
I’Espagne musulmane, Paris 1977, S. 19.

® Gooby, Die Entwicklung (Anm. 2), S. 29.

7 Gooby, Die Entwicklung (Anm. 2), S. 52.

® Gooby, Die Entwicklung (Anm.2), S. 45.



Verwandtenehen stellt er in den Zusammenhang des Kampfes der Kirche gegen Adoption,
Ammenwesen und Konkubinat. Ziel aller dieser kirchlichen MaRnahmen soll es gewesen sein,
»,anerkannte Erbschaftsstrategien zu modifizieren ... und die Glaubigen zu Vermachtnissen zugunsten
der Kirche zu ermuntern”. ,Es erscheint kein Zufall, dass die Kirche gerade die Brauche verurteilt hat,
die ihr Besitz vorenthalten hitten”.’

In einem engeren Verstandnis bezieht sich die ,Goody-These” auf diesen vom Autor behaupteten
Konnex zwischen Interessen der rémischen Kirche an Besitzakkumulation und ihren Verboten von
Verwandtenheiraten. Nachdem das Erklarungsmodell anfanglich breiten Zuspruch gefunden hatte,
geriet es spaterhin jedoch zunehmend unter Kritik.'° Der postulierte Bewirkungszusammenhang
zwischen Einschrankungen von Verwandtenheiraten und vermehrtem Ubergang von Besitz an die
Kirche wurde in Frage gestellt. Vor allem kamen immer mehr Zweifel an der rein 6konomischen
Begriindung kirchlicher Verbote auf. LieRen sich nicht religionsrechtliche MaRnahmen wie
Eheverbote iberzeugender aus religiosen Griinden erklaren? Im friihmittelalterlichen Christentum
sind verschiedene Faktoren festzustellen, die eine Ablehnung bestimmter Formen der
Verwandtenehe nahelegten:11 Die Konzeption der Ehepartner als ,,una caro”, durch die
Heiratsverwandte als Blutsverwandte gesehen wurden, der Einfluss des romischen Rechts auf das
Kirchenrecht, durch den es zu einer Erweiterung des Kreises verbotener Blutsverwandter kam, das
logische Weiterdenken der im Buch Levitikus festgelegten Inzestverbote des Alten Testaments durch
Analogieschlisse, etwa von der Tantenehe auf die Nichtenehe, schlielRlich die Auseinandersetzung
mit religiosen Gruppierungen, die endogame Heiratspraktiken als Heilsweg propagierten, wie den
Zoroastriern. So hat die Debatte um die Kernthese Jack Goodys zu neuen Erklarungsansatzen gefihrt.
Der Kampf der romischen Kirche gegen Ehen unter nahen Verwandten tritt nun in seinen Ursachen
deutlicher in Erscheinung als zuvor. Das Erklarungsmodell aus Interessen der Besitzakkumulation
erscheint weitgehend aufgegeben.

Anders verhilt es sich mit dem gréReren Zusammenhang, innerhalb dessen Goody seine Thesen
formulierte. Die idealtypische Gegeniiberstellung von 6stlichen und westlichen Strukturen erscheint
mehr denn je aktuell. Sie enthalt ja nicht nur wichtige Aussagen Uber die Entwicklung von Ehe und
Familie in Europa, sondern ebenso in jenem zweiten historischen Kulturraum, mit dem Europa
kontrastierend verglichen wird. In diesem weiteren Zusammenhang verdient die Goody-These nach
wie vor groRe Beachtung.

Vieles, was Jack Goody 1983 in ,,Die Entwicklung von Ehe und Familie in Europa“ angedacht hat,
wurde von ihm 1989 in , The Oriental, the Ancient and the Primitive. Systems of Marriage and the
Family in the Pre-industrial Societies of Eurasia“ vertiefend dargestellt."> Exemplarisch seien ein paar
Gedanken herausgegriffen, die zur Erklarung des bis heute im islamisch-arabischen Kulturraum —

° Gooby, Die Entwicklung (Anm. 2), S. 62-115.

% Eine Zusammenstellung kritischer Beitrage in: Continuity and Change 6 (1991), weiters: MARTIN, Jochen, Zur
Anthropologie von Heiratsregeln und Besitziibertragungen, 10 Jahre nach den Goody-Thesen, in: Historische
Anthropologie 1/1 (1993), S. 149-162, MITTERAUER, Michael, Mittelalter, in: GESTRICH, Andreas u. a., Geschichte
der Familie, S. 160-363, UBL, Karl, Inzestverbot und Gesetzgebung. Die Konstruktion eines Verbrechens (300-
1100), Berlin 2008, Jussen, Bernhard, Perspektiven der Verwandtschaftsforschung flinfundzwanzig Jahre nach
Jack Goodys Entwicklung von Ehe und Familie in Europa, in: Die Familie in der Gesellschaft des Mittelalters
(Vortrage und Forschungen 71, Ostfildern 2009), S. 275-325.

1 MITTERAUER, Michael, Christentum und Endogamie, in: DERSELBE, Historisch-anthropologische
Familienforschung. Fragestellungen und Zugangsweisen, Wien 1990, S. 41-86.

12 Cambridge 1989.



kontrastierend zu Europa — so stark wirksamen endogamen Heiratsverhaltens beitragen kénnen.
Zunichst erweist sich der Alte Orient bis in friihe Zeiten zuriick als eine GroRregion der Endogamie.™
Die islamisch-arabische Kultur steht in dieser Tradition'* — und zwar nicht in Verengung der Grade
verbotener Verwandtenehen, sondern gegentiiber einigen Vorgangerkulturen in deutlicher
Erweiterung. Dann zeigt sich ein Zusammenhang zwischen der Verbreitung von Ehen mit
patrilateralen Verwandten und der Expansion des Kalifenreichs. Durch sie gelangt die bint ‘amm-Ehe,
die Ehe mit der Vatersbrudertochter (,,FBD marriage”), bis nach Spanien.15 Diese raumliche
Entsprechung ist fiir Goody in seiner West-Ost-Gegeniberstellung in Anschluss an Pierre Guichard
wesentlich. Weiters zeigt sich im groRrdumigen Kulturvergleich, dass Adoption einerseits,
Verheiratung der Tochter mit einem Agnaten andererseits im Interesse der Erhaltung der Patrilinie
eine dhnliche Funktion haben.' Im Islam fehlt die Adoption. Umso wichtiger erscheinen deshalb
Ehen unter patrilateralen Verwandten." SchlieRlich ist die Heirat innerhalb der Patrilinie oft mit
einem reduzierten Brautpreis verbunden. Auch das ist als Erklarungsfaktor fir die im islamisch-
arabischen Kulturraum so haufige Ehe mit der patrilateralen Parallelcousine zu bedenken.™ Die
Goody-These in ihrem weiteren Kontext bietet so viel Material, um die Entwicklung von Ehe und
Familie in der Geschichte des Orients besser zu verstehen. Die Historische Familienforschung hat sich
bisher nur wenig mit diesem Kulturraum befasst. In Anschluss an Jack Goody gébe es diesbeziiglich
noch manches zu tun.

Die besondere Aktualitat des Themas Verwandtenheirat im islamisch-arabischen Kulturraum
erscheint heute durch die bedenklichen erbbiologischen Folgen dieser Praxis gegeben.™ In den
letzten Jahren haufen sich Studien zur Verbreitung solcher endogamer Praktiken — durchaus auch
von offiziellen staatlichen Stellen in Auftrag gegeben. Der statistische Befund ist eindeutig. Von
Mauretanien bis Pakistan, von der Turkei bis in den Sudan erstreckt sich ein Block mit
Endogamieraten von liber 20 %. In Saudiarabien und im Sudan werden sogar Werte von Uiber 50%
erreicht. Alle diese Staaten stehen in islamischer Tradition.”® Es gibt allerdings auch islamische
Staaten, in denen Ehen mit nahen Verwandten geringe Bedeutung haben — in Stidostasien
Indonesien und Malaysia, in Zentralasien Kasachstan, Kirgisistan, Usbekistan, Turkmenistan und
Tadschikistan. Zeitpunkt und Form der Islamisierung spielen bei diesen Abweichungen eine Rolle.
Darauf wird noch zuriickzukommen sein.

Aus erbbiologisch-medizinischem Interesse durchgefiihrte Untersuchungen erfassen nur konsanguine
Ehen unter nahen Verwandten. In der Regel beschranken sie sich auf Blutsverwandte liber zwei
Generationen. Dariber hinausgehende Verwandtschaftsgrade werden nicht berticksichtigt — genauso
wenig Beziehungen der Heiratsverwandtschaft oder der , kiinstlichen Verwandtschaft” wie etwa die
anthropologisch so interessanten der Milchverwandtschaft oder der Patenverwandtschaft durch

S. 315-360.
S.381.

* Gooby, The Oriental (Anm. 12),
),
), S. 380. Vgl. Gooby, Die Entwicklung (Anm. 2), S. 22.
),
),

.12
% Gooby, The Oriental (Anm. 12
> Gooby, The Oriental (Anm. 12
'® Goody, The Oriental (Anm. 12), S. 204, 206-7, 265, 473, 477.

" Gooby, The Oriental (Anm. 12), S. 379-380.

'® Gooby, The Oriental (Anm. 12), S. 380.

9 LANGER, Martin, Die konsanguine Ehe — eine medizinische und sozio-kulturelle Herausforderung, in:
Verwandtenehen. Ein interkulturelles Problemfeld (Historische Sozialkunde 41, 2011), S. 34-37.

20 BITTLES, A. H. / BLACK, M.L., Consanguineous Marriage and Human Evolution, in: Annual Review of

Anthropology 39 (2010), S. 193-207.



Beschneidung, die gelegentlich auch unter Eheverbote fallen.?! Sie alle sind fiir erbbiologische Fragen
ohne Bedeutung. Nicht beachtet wird auch die Unterscheidung zwischen Ehen mit patrilateralen
bzw. mit matrilateralen Verwandten. Trotzdem ist die markante Ausgrenzung eines islamisch-
arabischen Kulturraums, die sich aus diesen naturwissenschaftlich orientierten Studien ergibt, auch
aus anthropologischer Sicht interessant. Ob nur auf Heiraten mit patrilateralen Verwandten bezogen
oder Blutsverwandte insgesamt einschlieRend — die Verbreitungsgebiete sind deckungsgleich. Das
zeigen sehr deutlich die Studien von Andrey Korotayev lber ,,Parallel-Cousin (FBD) Marriage,
Izlamisation and Arabization“.”*

In der Diskussion um das weltweit einzigartige Heiratsmuster unter patrilateralen Verwandten, das
fir den islamisch-arabischen Kulturraum so charakteristisch ist, nimmt Andrey Korotayev heute eine
fihrende Stellung ein. Das gilt vor allem fiir sein Erklarungsmodell Gber die Wurzeln dieses Musters.
Immer wieder werden die von ihm genannten Entstehungsbedingungen zitiert. So erscheint es auch
flr die Historische Familienforschung wichtig, sich mit diesem Modell auseinanderzusetzen.

In seiner Untersuchung (iber die Ehe mit der patrilateralen Parallelcousine geht auch Korotayev von
aktuellen Daten aus. Er testet die in der anthropologischen Literatur ziemlich einheitlich vertretene
These des Zusammenhangs dieser spezifischen Eheform mit der islamischen Kultur, indem er die
elektronische Version des Ethnographischen Atlas (,,Murdock’s Atlas“) von 1990 zu Korrelationen
benitzt. Dabei ergibt sich zunachst folgendes Resultat: ,,if a given culture has nothing to do with
Islam, it is almost certain that the preference for FBD marriage does not occur. But knowing that a
given culture is Islamic is not a certain predictor of FBD.“? Es ist dies im Wesentlichen dasselbe
Ergebnis, das die biologisch-medizinischen Studien auf der Basis konsanguiner Heiraten generell
erkennen lassen.

In einem zweiten Schritt korreliert Korotayev das Auftreten der ,,FBD marriage” heute mit der
Zugehorigkeit der betreffenden Region zum islamischen Kalifat des 8. Jahrhunderts. Dabei stellt er
noch deutlichere Entsprechungen fest. Das macht eine zusatzliche Erklarung notwendig: ,Evidently,
there should be ,something else’ in addition to Islamization to persuade someone to do this“
(ndmlich FBD marriage). ,, That ,someting else‘ was present in the Arabic-Islamic Khalifate of the
seventh and eighth centuries (at least up to AD 751)“.%* Als Beispiel fiir einen solchen zusatzlichen
Faktor nennt er die Ubernahme arabischer Genealogien durch islamisierte Nicht-Araber und stellt
generalisierend fest: , All this suggests that within the Omayyad Khalifate there was strong informal
pressure to adopt Arab norms and practizes (e. g. genealogies and preferential parallel-cousin
marriage)”. % Diesen Prozess charakterisiert er bereits im Titel seiner Studie als , Arabization®.

Der Konnex zwischen dem heutigen Verbreitungsgebiet von Ehen mit nahen patrilateralen
Verwandten und der Erstreckung des Kalifenreichs im 8. Jahrhundert fiihrt Korotayev zu historischen

Langzeitentwicklungen und schlieRlich zur Frage nach dem Ursprung dieses Heiratsmusters. ,In the

*1 50 etwa bei den Alawiten (PRAGER, Leila, Die ,Gemeinschaft des Hauses’, Religion, Heiratsstrategien und
transnationale Identitat tirkischer Alawi-/Nusairi-Migranten in Deutschland (Comparative Anthropological
Studies in Society, Cosmology and Politics 7, Miinster 2010, S. 170-175 und 177). Eine weitere
Verwandtschaftsbeziehung mit Auswirkungen auf Eheverbote entsteht bei den Alawiten durch die Vorstellung
der Ubertragung einer Lichtseele von deren fritherem Triger (PRAGER, Die ,Gemeinschaft des Hauses’, S. 178-
179).

*2 KOROTAVEV, Parallel-Cousin (FBD) Marriage (Anm. 2), DERSELBE, World Religions (Anm. 2).

> KOROTAVEV, Parallel-Cousin (FBD) Marriage (Anm. 2), S. 397.

> KOROTAYEV, Parallel-Cousin (FBD) Marriage (Anm. 2), S. 401.

%> KOROTAVEV, Parallel-Cousin (FBD) Marriage (Anm. 2), S. 402.



seventh and eighth centuries, an explosive diffusion of this pattern took place when Arab tribes,
backed by Islam, spread throughout the whole Omayyad Khalifate”.? Spatere Diffusionsprozesse
waren nur sehr begrenzt gewesen. Es kdnne kein Zweifel bestehen, dass alle bekannten Falle der
praferentiellen Heirat mit der Vatersbrudertochter auf eine einzige Quelle zuriickzufiihren seien.
Diese ware nicht im Islam zu suchen: , All the time of its origin FBD marriage had nothing to do with
Islam“.?” Der Ursprung — meint er - miisse irgendwo im syro-palastinischen Raum liegen, und zwar in
einer Zeit weit vor Christi Geburt. Mikhail Rodionov hat 1999 darauf verwiesen, dass dieses
Heiratsmuster auch in nichtislamischen Kulturen weit verbreitet gewesen sei - z. B. unter den
Maroniten und Drusen.? Korotayev schlieRt sich Rodionov an und vermutet, dass das Heiratsmuster
in der islamischen Welt und in syro-palastinischen Kulturen aus derselben Wurzel stammt. Aber vor
dem Islam sei seine Verbreitung eher begrenzt gewesen. Die einzige benachbarte Region, in der es
starker prasent war, diirfte die Arabische Halbinsel gewesen sein. Dort kdnne seine Diffusion mit
einem betrachtlichen jlidischen Einfluss bereits in der Zeit vor dem Islam verbunden gesehen
werden.” Korotayevs Erklarungsmodell umfasst also Entwicklungen tiber Jahrtausende. Obwohl es
mit ,Islamisierung” und ,,jidischem Einfluss” religiose Kulturen anspricht, spielt der Faktor Religion

bei ihm keine wesentliche Rolle. Darin stimmt Korotayev durchaus mit Jack Goody liberein.

Wie viele andere Autoren vor ihm stellt Andrey Korotayev fest, dass das islamische Recht die Ehe mit
der Vatersbrudertochter weder verbietet noch vorschreibt. Er sieht jedoch eine funktionale
Verbindung zwischen Islam und ,,FBD marriage”, durch die religiose Vorschriften in vermittelter Form
wirksam werden. Der Koran legt in seinen erbrechtlichen Bestimmungen fest, dass auch Tochter
einen Anteil erhalten sollen, und zwar halb so viel wie S6hne. Gegeniiber den vorislamischen
Verhéltnissen war diese Regelung grundsatzlich neu. Um nicht Landbesitz der Abstammungsgruppe
durch das Erbe von Téchtern zu entfremden, wére es naheliegend gewesen, sie innerhalb der
Patrilineage zu verheiraten, insbesondere mit dem Vatersbrudersohn, dem ibn ‘amm.*® Eine solche
Argumentation kann wenig lGberzeugen. In vielen Kulturen und in vielen Epochen wurden Téchter am
Erbe beteiligt. Hatte diese Form der Besitzweitergabe tendenziell zu endogamen Heiraten gefiihrt, so
ware die Ehe zwischen Cousin und Cousine derselben Patrilinie nicht so eindeutig zum
charakteristischen Heiratsmuster des islamischen Kulturraums geworden. Nur unter den sehr
spezifischen Besitzverhaltnissen des Nomadismus in dieser Region konnten solche
Erbrechtsregelungen derart endogame Strukturen bewirken.>* Der Hinweis auf die koranischen
Bestimmungen Uber das Tochtererbrecht greift jedenfalls zu kurz. In dieser Form ldsst sich kein
Uberzeugender Zusammenhang zwischen Islam und der Haufigkeit von Verwandtenehen im
islamischen Raum herstellen. Ein Erklarungsmodell solcher Bedingungszusammenhange muss weiter
ausgreifen.

In der Sure 33,50 heildt es: ,,Prophet! Wir haben dir zur Ehe erlaubt deine bisherigen Gattinnen ... die
Tochter deines Onkels und deiner Tanten vaterlicherseits und deines Onkels und deiner Tanten
mitterlicherseits”. Es handelt sich hier um eine an Muhammad gerichtete Offenbarung aus Anlass

?® KOROTAVEV, Parallel-Cousin (FBD) Marriage (Anm. 2), S. 403.

% KOROTAVEV, Parallel-Cousin (FBD) Marriage (Anm. 2), S. 403.

28 RobloNov, M. A., Eshcho raz ob ortokuzennom brake u arabov (Once More About Parallel Cousin Marriage
among Arabs, in Algebra rodstva 3 (1999), S. 264-266.

2 KOROTAYEV, Parallel-Cousin (FBD) Marriage (Anm. 2), S. 403.

% KoRrOTAYEV, Parallel-Cousin (FBD) Marriage (Anm. 2), S. 400.

3 MoTzki, Harald, Geschlechtsreife und Legitimation zur Zeugung im friihen Islam, in: MULLER, Ernst Wilhelm
(Hg.), Geschlechtsreife und Legitimation zur Zeugung (Veroffentlichungen des Instituts fiir Historische
Anthropologie e. V 3, Freiburg/Minchen 1985), S. 519-520.



seiner EheschlieBung mit Zaynab bint Jahsh, der Tochter seiner Vatersschwester. ** Zainab war zuvor
mit seinem Adoptivsohn Zayd verheiratet gewesen. Obwohl die Stelle keine Empfehlung der
Cousinenheirat enthalt, erscheint sie deshalb interessant, weil sie eine Gleichstellung von Cousinen
aus unterschiedlichen Verwandtschaftsverhaltnissen erkennen ldsst — der Vatersbrudertochter und
der Vatersschwestertochter, der Mutterbrudertochter und der Mutterschwestertochter. So sehr die
Ehe mit der bint ‘amm im ,,orientalischen Heiratsmuster” im Vordergrund steht, eine Beschrankung
auf sie wird der endogamen Tradition dieses Kulturraums nicht gerecht — bis zurlick zu den Anfangen
des Islam.

Es wird berichtet, dass Muhammad vor seiner Ehe mit der verwitweten Kaufmannsfrau Khadijah eine
Vatersbrudertochter Fachita bint Abu Talib, spater Umm Hani genannt, heiraten wollte.** Sein Onkel
verweigerte ihm jedoch deren Hand. Als ibn ‘amm hatte er offenbar damals keinen Anspruch. In der
Geschichte der bint ‘amm-Ehe missen verschiedene Formen unterschieden werden. Das viel zitierte
,Vetternrecht” ist sicher nicht die einzige und sehr wahrscheinlich nicht die alteste. Ein
verallgemeinernder Bezug auf die ,FBD marriage” verstellt den Blick auf notwendige
Differenzierungen.

Muhammad verheiratete seine Tochter Fatimah an seinen Cousin Ali ibn Abu Talib, den Sohn seines
Vatersbruders.* Es handelte sich um eine Ehe innerhalb der agnatischen
Abstammungsgemeinschaft, aber mit verschobener Generationszugehorigkeit. Flir den Typus der
bint ‘amm-Ehe erscheint ersteres entscheidend, letzteres von geringerer Bedeutung. Insgesamt sind
es mehrere unterschiedliche Formen von Verwandtenehen, die Muhammad selbst geschlossen oder
veranlasst hat. Geht man von der Vorbildlichkeit der Lebensweise des Propheten als religiose Leitlinie
flr seine Glaubigen aus, so ist aus diesen Handlungen zwar keine irgendwie bindende Vorschrift
abzuleiten, der Zusammenhang zwischen Islamisierung und Endogamie erhalt jedoch dadurch eine
zusatzliche Komponente. Allerdings ist auch ein Ausspruch Muhammads lberliefert, in dem er vor
Ehen mit nahen Verwandten in Hinblick auf eventuelle Behinderungen des Nachwuchses warnt.

Von Fatimah und Ali leiten sich die vielen Deszendenzlinien der islamischen Welt ab, die fir sich die
Abstammung vom Propheten beanspruchen — die sogenannten Saiyiden. Man hat sie als den
einzigen Adel bezeichnet, den der Islam kennt. Ein besonderes Charakteristikum dieser
vermeintlichen Nachkommen Muhammads ist ihre ausgepragte Endogamie.® lhre Praxis der Heirat
mit ndchsten Verwandten ist offenbar religios bedingt. Sicherung der Geblitsheiligkeit durch
Endogamie begegnet auch sonst in der Geschichte des Orients vielfach. Im Islam fiihrt die
Legitimierung durch Abstammung von Fatima und Ali bis in die Friihzeit der Religionsgemeinschaft

«36

zurtick. Zweifellos stellt auch Gebllitsdenken einen ,Islamic context“®” von Verwandtenehen dar.

Fragt man nach den Folgen der Islamisierung flir endogame Traditionen, so ist sicher auch die
Bedeutung von Eheverboten zu bedenken. Wie viele Religionsgemeinschaften kennt der Islam

32 ,Zainab” in: HUGHES, Thomas Patrick, Lexikon des Islam, Wiesbaden 1995, S. 773.

33 NAGEL, Tilman, Mohammed. Leben und Legende, Miinchen 2008, S. 104.

** NAGEL, Mohammed (Anm. 33), S. 108. Auch Fatimahs Schwestern Rugayya und Umm Kulthum wurden
zunachst mit zwei S6hnen ihres vaterlichen GroBonkels verheiratet, aber schon bald geschieden (ebd.).

%> BERNHEIMER, Teresa, Genealogy, Money and the Drawing of Boundaries among the Alids 9th to 11th
Centuries, in: MORIMOTO, Kazuo (Hg.), Sayyids and Sharifs in Muslim Societies, The Links to the Prophet, London
/ New York 2012, S. 84-86, NippA, Annegret, Haus und Familie in arabischen Landern. Vom Mittelalter bis zur
Gegenwart, Miinchen 1991, S. 148 und 177.

*® KOROTAYEV, Parallel-Cousin (FBD) Marriage (Anm. 2), S. 402.



primar Eheverbote unter Verwandten, nicht Heiratsempfehlungen. In der Sure 4 (22 ff) heiRt es:
,Und heiratet keine Frauen, die vorher einmal eure Vater geheiratet haben, abgesehen von dem, was
in dieser Hinsicht schon geschehen ist! Das ist etwas Abscheuliches und hassenswert — eine lible
Handlungsweise! Verboten zu heiraten sind euch eure Miitter, eure Tochter, eure Schwestern, eure
Tanten vaterlicherseits oder mutterlicherseits, die Nichten, eure Nahrmutter, eure Nahrschwestern,
die Mutter eurer Frauen, eure Stieftochter, die sich SchoR eurer Familie befinden ... und die
Ehefrauen eurer leiblichen Sohne”. Weder die Cousinen vaterlicherseits noch mutterlicherseits
werden in diesem Katalog verbotener Frauen genannt. Sie waren offenbar im Islam die ndchsten
Verwandten, die zu heiraten noch erlaubt war und auf die sich die Endogamie dementsprechend
konzentrierte. Korotayev meint: ,But most traditional cultures have a clear perception that the
marriage between a man and his FBD is incestuous®.’” Wire die vorislamische Gesellschaft des
Nahen Ostens eine , traditionelle Gesellschaft” dieses Typs gewesen, hatten die Inzestregeln des
Korans anders ausgesehen. Die gerade noch erlaubte Cousinenehe, ware dann ebenfalls unter den
verbotenen genannt worden. Es muss anders gewesen sein. Wie noch zu zeigen sein wird, war in
vielen vorislamischen Kulturen des Vorderen Orients sogar die Ehe zwischen Onkel und Nichte ublich.
Der Koran hat sie ausdriicklich verboten. Der Islam hat also keineswegs gegeniber friiheren
Verhaltnissen den Kreis der erlaubten Ehepartner unter Verwandten erweitert, sondern im Gegenteil
reduziert . Das Verbot der Nichtenheirat fiihrte in einer traditionell endogamen Gesellschaft zu einer
Konzentration auf EheschlieBungen mit Cousinen. In diesem vermittelten Zusammenhang hatte
Islamisierung sehr wohl mit der Intensivierung der bint ‘amm-Ehe und dhnlichen Eheformen zu tun.

In Korotayevs Modell wird davon ausgegangen, dass die Verbreitung der Ehe mit der
Vatersbrudertochter in der Gegenwart in hdherem MaRe mit der einstmaligen Zugehorigkeit zum
Kalifenreich des 8. Jahrhunderts korreliert als mit dem Faktor Islamisierung der betreffenden Region.
Daraus wird auf die relative Bedeutung des Prozesses der Islamisierung bzw. der Arabisierung fiir das
untersuchte Heiratsmuster geschlossen. Bei einer solchen Ableitung stellen sich zumindest zwei
grundsatzliche Probleme: Zunachst gilt es zu fragen, ob der Komplex von Islamisierungsprozessen fir
den gesamten von der Religionsgemeinschaft erfassten GrofRraum als einheitlich und gleichartig
wirkender Faktor aufzufassen ist, der undifferenziert einer Korrelationsanalyse zugrunde gelegt
werden kann. Dann wird man sich damit auseinandersetzen missen, ob denn Islamisierung und
Arabisierung als zwei gesonderte Entwicklungen zu verstehen sind, die in je unterschiedlicher Weise
auf das untersuchte Heiratsmuster eingewirkt hatten.

Der heute islamisch gepradgte Kulturraum, von dem Korotayevs Korrelationsanalysen ausgehen,
erscheint aus historischer Sicht durch sehr unterschiedliche Prozesse der Islamisierung bestimmt.
Zumindest zwei Formen sind zu unterscheiden.®® In der Friithzeit verlief die Expansion von
Religionsgemeinschaft und Herrschaftsraum innerhalb des Kalifenreichs im Gleichklang. Korotayev
postuliert, dass unter dem Omayyadenkalifat ein starker informeller Druck auf die islamisierten
nichtarabischen Gruppen bestand, arabische Normen und Praktiken zu (ibernehmen. Darin ware die
hauptsachliche Erklarung fiir die starke Korrelation zwischen der Verbreitung der
Parallelcousinenehe und dem vom Omayyadenkalifat erfassten Raum zu suchen. Ein ganz anderer
Prozess der Islamisierung, auf den Korotayev nicht eingeht, setzte unter den Abbasiden ein. Dieser
Prozess greift nun weit Gber den Herrschaftsraum des Kalifats hinaus — vor allem auf das Gebiet der

%" KOROTAYEV, Parallel-Cousin (FBD) marriage (Anm. 2), S. 401.
38 KUNG, Hans, Der Islam. Geschichte, Gegenwart, Zukunft, Miinchen 2006, S. 377-422. NAGEL, Tilman, Die
islamische Welt bis 1500, Minchen 1998, S. 179-184.



Turkvolker in Zentralasien, aber auch durch das Niltal und tGber die Sahara im Siiden. Die Mission
auBerhalb des Imperiums wurde sehr stark von Sufi-Gemeinschaften getragen, deren
Glaubensvermittlung sich vom Ulama-Islam in den Kerngebieten deutlich unterschied. Sie beniitzte
etwa die jeweilige Volkssprache und beliel8 viel an Gberkommenen Brauchen. Bei den
zentralasiatischen Turkvélkern erhielt sich so deren traditionell exogame Heiratspraxis.
EheschlieBungen innerhalb der Patrilinie wie die bint ‘amm-Ehe waren hier weiterhin verpdnt. Bei
den tirkischen Gruppen in Kleinasien dauerte es Jahrhunderte, bis sich neben ihren herkdmmlich
exogamen Mustern endogame Elemente durchsetzen konnten.*® Bei manchen Balkanmuslimen ist
dies bis heute nicht der Fall — etwa den Albanern, die grundsatzlich Ehen zwischen agnatisch
Verwandten ablehnen.® Islamisierung erfasst so aus historischer Sicht sehr unterschiedliche
Prozesse. Eine von Gegenwartsverhaltnissen ausgehende Korrelation zwischen islamischen Landern
und bestimmten endogamen Praktiken muss notwendig zu problematischen Resultaten fiihren. Uber
die Bedeutung des Islam fiir die Verbreitung dieser Muster lassen sich auf dieser methodischen
Grundlage nur in beschranktem MaR Aussagen machen — sicher auch nicht Gber die Gewichtung von
Islamisierung und Arabisierung in diesem Prozess.

Im Titel seiner Studie stellt Korotayev , Islamization” und , Arabization” als Bedingungsfaktoren der
»parallel-cousin (FBD) marriage” nebeneinander. Im Diskussionsteil seiner Untersuchungsergebnisse
hingegen formuliert er: ,, Thus a systematic transition to FBD marriage took place when Islamization
occured together with Arabization“.* Ohne Zusammenwirken dieser zunéchst getrennt gesehenen
Prozesse kommt das Heiratsmuster also offenbar nicht zur vollen Entfaltung. Andererseits ist
unmittelbar zuvor die Rede vom informellen Druck auf die ,,Islamized non-arab groups to adopt Arab
norms ...(e. g. preferential parallel-cousin marriage)”. Wieso sind solche endogamen Praktiken
arabisch und nicht islamisch, auch wenn sie als Folge von Islamisierung ibernommen wurden? Und
wer sind die ,non-arab groups“?* Offenbar nicht arabischsprachige Bevélkerungsgruppen des
Kalifenreichs. Auf sprachliche Verhaltnisse bezogen wird ja auch in der Regel der Begriff
,Arabisierung” verwendet. Hat die Verbreitung endogamer Heiratsmuster mit einer so verstandenen
Arabisierung zu tun? In groRen Teilen des Kalifenreichs, in denen dieses Heiratsverhalten anzutreffen
ist, konnte sich allerdings Arabisch nicht durchsetzen — etwa bei den Persern oder Kurden.* Oder ist
Arabisierung als Prozess innerhalb jenes Gebiets zu verstehen, in dem sich — tiber die Sprache
hinausgehend — die arabische Schrift verbreitet hat — zweifellos in Verbindung mit der Religion.” Eine
Vielfalt unterschiedlicher Deutungen bietet sich an. Die meisten stehen wie die beiden
angesprochenen in ,islamischem Kontext“. Man wird aber konkreter werden mussen, um lber die
Begrifflichkeit von ,Islamization” und ,, Arabization” hinaus ein Erklarungsmodell fiir das weltweit
einzigartige Heiratsmuster des islamisch-arabischen Kulturraums mit seiner Praferenz fiir die
EheschlieBung mit nahen patrilateralen Verwandten zu finden.

39 KASER Karl, Balkan und Naher Osten. Einfiihrung in eine gemeinsame Geschichte, Wien u. a. 2011, S. 331. Zur
neueren Entwicklung STIRLING, Paul / ONARIAN INCIROGLU, Emine, Choosing Spouses: Villagers, migrants, kinship
and time, in: RASULY-PALECZEK, Gabriele, Turkish Families in Transition, Frankfurt am Main 1996, S. 61-82.

40 KASER, Karl, Familie und Verwandtschaft auf dem Balkan. Analyse einer untergehenden Kultur, Wien u. a.
1995, S. 185-188.

“ KOROTAYEV, Parallel-Cousin (FBD) Marriage (Anm. 2), S. 402.

27y arabischer Sprache und Identitat PATAI, The Arab Mind, New York 1973, S. 41-72.

* zur Entstehung eines persischsprachigen Islam in Iran NAGEL, Die islamische Welt (Anm. 38), S. 97

* 7um arabischen Schriftkulturkreis HAARMANN, Harald, Universalgeschichte der Schrift, Frankfurt a. M. 1990, S.
493-500.



Korotayevs Feststellung, dass die aktuelle Verbreitung der Heiratspraferenz fiir die patrilaterale
Parallelcousine mit der Erstreckung des Kalifenreichs im 8. Jahrhundert korreliert, ist sicher
wesentlich —wenn auch nicht so ganz neu, wie die Beschaftigung mit der Goody-These gezeigt hat.
Sie lasst sich sowohl mit Islamisierung als auch mit Arabisierung als bewirkenden Faktoren verbinden.
Aber es gibt noch eine ganz andere raumliche Entsprechung, die fir ein Erklarungsmodell neue
Perspektiven ertffnet: Das orientalische Heiratsmuster deckt sich weitgehend mit dem
Verbreitungsgebiet des Arabischen Kamels.”> Der Kamelnomadismus geht in seiner historischen
Entwicklung von der Arabischen Halbinsel aus.*® Arabische Stimme haben ihn weit iiber sein
Ursprungsgebiet hinaus getragen — insbesondere mit der Expansion des Kalifenreichs.
Kamelnomaden waren auch fiir die Ausbreitung des Islam eine wichtige Tragergruppe. So liegt es
nahe, in Verbindung mit Arabisierung bzw. Islamisierung nach der Rolle des Kamelnomadismus fir
die Entstehung und Entwicklung traditioneller Heiratsgewohnheiten des Orients zu fragen.

Auch fiir den Zusammenhang zwischen Kamelnomadismus und endogamen Heiratsgewohnheiten
wurden auf der Basis von Murdock’s Atlas Korrelationen durchgefiihrt. Auch sie ergaben deutliche
Entsprechungen: , Atlas data on pastoralists shows the differences: with camels (implying travel and
trade by camel) or small animal husbandry, the sibs are endogamous and FaBrDa marriage is usually

Ill

preferred.” “’Der Zusatz ,unter Einschluss von Reise und Handel“ erscheint wesentlich. Kamele
kamen ja weit ber ihre Ziichtungsgebiete in Wiisten- und Halbwustengebieten hinaus zum Einsatz.
Und auch in diesem weiteren Gebiet der Nutzung erscheint endogames Heiratsverhalten

gebrauchlich.

Zum Unterschied vom Baktrischen Kamel oder Trampeltier, das sich von den kalten Wisten
Innerasiens aus verbreitet hat, folgte das Arabische Kamel oder Dromedar den heiBen Wiisten
Vorderasiens und Nordafrikas.* Als friihester Beleg fiir domestizierte Kamele im Vorderen Orient gilt
die Geschichte von Rebekka im 24. und 25. Kapitel des Buches Genesis.* Sie bezeugt das
Vorkommen des Arabischen Kamels in den arabischen Grenzlandern in der Zeit zwischen 1800 und
1700 v. Chr.”® Die ilteste Erwdhnung des Begriffs , Araber” steht mit Kamelen in Verbindung. 845 v.
Chr. wird Gindibu ,,der Araber” erwahnt, der dem Herrscher von Damaskus mit 1000 Mann
Kameltruppen in den Krieg folgte. Auch in Mesopotamien kamen Kamele aus Arabien bei Kriegsziigen
zum Einsatz. Als Tragtier wurde das Arabische Kamel schon frih fiir den Weihrauchhandel zwischen
Stdarabien und der 6stlichen Mittelmeerkiste eingesetzt. Den entscheidenden Durchbruch in der
Funktion als Transporttier bedeutete jedoch erst die Erfindung des nordarabischen Kamelsattels, die
eine wesentliche Steigerung der Traglasten ermdglichte und schlieRlich zur Verdrangung des Wagens
im Orient fiihrte. Die Auswirkungen dieser epochemachenden Erfindung fallen zum Teil noch in
vorislamische Zeit. Im Kalifenreich erreichte dann der Einsatz von Kamelen enorme Bedeutung —im
Handel, im Transportwesen, in der militdrischen Verwendung, in der Kommunikation. Mit

> BENECKE, Norbert, Der Mensch und seine Haustiere. Die Geschichte einer jahrtausendealten Beziehung,
Stuttgart 1994, S. 331. Vgl. auch die Karte bei MITTERAUER, Michael, Kontrastierende Heiratsregeln. Traditionen
des Orients und Europas im interkulturellen Vergleich, in: Verwandtenehen. Ein interkulturelles Problemfeld
(Historische Sozialkunde 41, 2011), S. 6.

*® BENECKE, Haustiere (Anm. 45), S. 327-8.

\WHITE Douglas R., Emergence, transformation and decay in pastoral nomad socio-natural systems, in: VAN DER
LEEuw, Sander u. a. (Hg.), Emergence, Transformation and Decay in Socio-Natural Systems, 2000, Ch. 9, S. 5.

*® BENECKE, Haustiere (Anm. 45), S. 324.

* BENECKE, Haustiere (Anm. 45), S. 328.

> paTal, Raphael, The Arab Mind (Anm. 42), S. 12.

>t BULLIETT, Richard W., The Camel and the Wheel, Cambridge MA 1975, S. 87-110.



vermehrtem Einsatz kam es auch zu vermehrter Zucht und damit zu einer Ausweitung des
Kamelnomadismus — insbesondere in Nordafrika. Es erscheint bezeichnend, dass das Kalifenreich
seine Expansion (berall dort nicht weiter fiihrte, wo aus klimatischen Griinden der Einsatz von
Kamelen nicht moglich war, z. B. in den kiihl-humiden Gebirgsregionen Nordspaniens.

In Giber drei Jahrtausenden beduinischer Lebensweise hat sich eine enge Verbindung zwischen den
Arabern und ihren Kamelen ergeben.’” Sie kommt auch in Werthaltungen und Einstellungen zum
Ausdruck. Nicht zuletzt hat sie in der Religion ihren Niederschlag gefunden. In der Sure 88 (17) des
Korans wird die Erschaffung von Kamelen als Reittiere als ein besonderes Beispiel fiir Gottes Weisheit
und Giite genannt.” In der islamischen Welt begegnet das Kamel stets als ein sehr positiv bewertetes
Tier.

In der anthropologischen Forschung wurde Uber statistische Korrelationen hinaus immer wieder auch
nach ursachlichen Zusammenhangen zwischen einer auf Kamelzucht gestiitzten Lebensweise und
endogamem Heiratsverhalten gefragt. Als ein besonders geeigneter Ausgangspunkt dafiir erschien
dabei der Vergleich zwischen vorderasiatischen Kamelnomaden und zentralasiatischen
Pferdenomaden.> Beide Gruppen sind seit alters islamisch, beide sind nach Prinzipien patrilinearer
Abstammung und patrilokaler Residenz organisiert. Die ersteren jedoch heiraten endogam, die
letzteren exogam. Auf der Suche nach einem erklarenden Kontext der beiden Formen des
Heiratsverhaltens werden folgende Unterschiede diskutiert: Zerbrechen der komplexen Familie nach
dem Tod des Patriarchen versus Zusammenbleiben der Briider nach dieser Zasur, Gleichheit unter
den Abstammungslinien der S6hne versus Vorrang des altesten Sohnes und seiner Nachkommen vor
denen der jiingeren, schliellich Tendenz zu Blutrachefehden versus Stammeskrieg. Um von solchen
Merkmalen zu iberzeugenden Erklarungen von endogamen Strukturen aus dem Kontrast zu
exogamen zu gelangen, missten wohl vermittelnde Faktoren zwischengeschaltet werden. So liel3e
sich die bint ‘amm-Ehe als eine Eheform absolut gesicherter Ebenbiirtigkeit verstehen, wenn
zwischen den Vétern als Briidern volle Gleichheit bestand. Das zugrundeliegende Prinzip hieBe dann:
Isogamie durch Endogamie. Oder: Die Haufigkeit der Blutrachefehden unter den Kamelnomaden hat
mit dem besonders konfliktreichen Milieu ihrer Wirtschaftsweise zu tun. Blutsverwandte zugleich als
Heiratsverwandte zu gewinnen, kénnte da im Sinne einer verstarkten Verwandtschaftssolidaritat
besondere Bedeutung gehabt haben. Die komparative Zugangsweise miisste in diesen Belangen also
noch weiter vertieft werden.

Dass es einen ursachlichen Zusammenhang zwischen Kamelnomadismus und endogamen
Heiratspraktiken innerhalb der Patrilinie geben muss, das zeigt sich an den verschiedenen Formen, in
denen solche Ehen jeweils mehr oder minder verbindlich vorgeschrieben sind. Generalisierend von
,FBD marriages” zu sprechen, greift diesbeztglich zu kurz. Es bedeutet einen Unterschied, ob Ehen
mit der patrilateralen Parallelcousine als erlaubt praktiziert werden, ob eine gesellschaftliche
Praferenz fir sie besteht, ob der ibn ‘amm einen Rechtsanspruch auf die bint ‘amm als Ehefrau hat —
einen Rechtsanspruch, den er sich ablosen lassen kann, den er selbst ausiiben muss, den er im
Extremfall bis zur Blutfehde verfolgen muss. Die verschiedenen Formen dieses ,,cousin right” hat fur

>2 paTAl, Raphael, The Arab Mind (Anm. 42), S. 76.

>3 SCHIMMEL, Annemarie, Die Zeichen Gottes. Die religiose Welt des Islam, Miinchen 1995, S. 53.

> PATAI, Raphael, Nomadism: Middle Eastern and Central Asian, Southwestern Journal of Anthropology 7
(1951), S. 401-414, CRONE, Patricia, Slaves on Horses, Cambridge 1980, S. 18, LINDHOLM, Charles, Kinship
Structure and Political Authority, in: Comparative Studies in Society and History 28 (1986), S. 334-355.



den Nahen Osten schon frith der Anthropologe Raphael Patai verfolgt.” Sie fiihrten ihn in ihrer
radikalen Ausformung immer wieder in beduinisches Milieu. Offenbar haben sie sich hier im Kontext
von Stammesstrukturen ausgebildet. Aullerhalb treten sie nur in abgeschwachter Weise in
Erscheinung.

Die Genese endogamer Heiratspraktiken unter kamelziichtenden Araberstammen lasst sich sicher
nicht aus einem einlinigen Bewirkungszusammenhang ableiten. Es bedarf zu ihrem Verstandnis viel
mehr eines multifaktoriellen Erklarungsmodells. Die anthropologische Literatur liefert dazu
verschiedene Anséatze, die sich zum Teil auch untereinander verbinden lassen. Zu einem
geschlossenen System von Bedingungen fligen sie sich jedoch einstweilen noch nicht zusammen.

Aulier Streit steht wohl, dass das spezifische Heiratsmuster der Kamelnomaden mit deren
Sonderstellung unter den verschiedenen Kulturen von Pastoralisten zusammenhangt.*® Die
Wirtschafts- und Lebensweise der Kamelziichter unterscheidet sich grundsatzlich von der anderer
Hirtennomaden, bei denen Schafe und Ziegen, Pferde oder Rinder die Lebensgrundlage darstellen.
Der Ubergang zur Kamelzucht erméglichte es, in Wiisten, Halbwiisten und Steppengebieten
ausgedehnte neue Nutzungsraume zu erschlielen, in denen andere Formen der Viehzucht nur
marginal oder Gberhaupt nicht betrieben werden konnten. Der einzige Bezug zu Grund und Boden
waren bei Kamelnomaden die Nutzungsrechte an Weiden und an Wasserstellen. Uber solche Rechte
verfligte die patrilineare Abstammungsgruppe als Ganze. In den Eigentumsverhaltnissen war also ein
grundsatzlicher Unterschied zu landwirtschaftlichen und stadtischen Populationen gegeben. Vor
allem die Kamelherde als wichtigstes Produktionsmittel stand im Beitz agnatischer Verbande. Tochter
hatten an ihr urspriinglich keinen Anteil.

Die Erbregeln des Korans, die auch Frauen einen Anteil am Erbe zugestanden, konnten die
Heiratspraktiken von Beduinenstimmen beeinflusst haben.*” In besonderer Weise bestand bei ihnen
die Notwenigkeit, den kollektiven Besitz der Familie bzw. der Abstammungsgruppe unvermindert
zusammenzuhalten. Gerade die Kamelzucht ist auf den Verlust von Tieren sehr anféllig. Verheiratete
man eine erbberechtigte Tochter mit dem nachststehenden Cousin der gleichen Deszendenzgruppe,
so konnte man das religids gebotene Erbrecht einhalten ohne die Interessen der herdenbesitzenden
Gruppe zu beeintrachtigen. Es kam jedoch auch vor, dass — den Vorschriften des Korans zum Trotz —
nach auRen heiratenden Frauen ihr Erbteil verweigert wurde. Die Uberlebensbedingungen von
Kamelnomaden waren besonders hart. Alles, was die Geschlossenheit des Herdenbesitzes
beeintrachtigt hatte, wurde nach Moglichkeit vermieden.

Von den prekdren Besitzverhiltnissen der Kamelnomaden ausgehend ist auch die Bedeutung des
Brautpreises fiir die endogame Praxis dieser Gruppen zu verstehen. Wenn der ibn ‘amm seine bint
‘amm heiratete, war in der Regel nur ein reduzierter Brautpreis zu zahlen, mitunter Gberhaupt
keiner. Blieb die Braut in der Familie, dann konnten die Heiratstransaktionen auch zeitlich gestaffelt
erfolgen. Die beiden Viater waren ja als Briider zueinander Personen des besonderen Vertrauens,
unter denen man langfristige Abmachungen treffen konnte. Wurden Kamele als Brautpreis geleistet,

> PATA, Raphael, Cousin-Right in Middle Eastern Marriage, in: Southwestern Journal of Anthropology 11
(1955), S. 25-55.

> Bell, Duran, Evolution of Middle Eastern Social Structures: A New Model, in: Social Evolution & History 3/2
(2004) S. 25-54, DERSELBE, Marriage Payments: a fundamental reconsideration, in: Structure and Dynamics,
elournal of Anthropological and Related Sciences 3/1 (2008), S. 25.

>’ Motzki, Geschlechtsreife (Anm. 31). S. 520.



konnte man dabei auf das fragile Gleichgewicht in der Zusammensetzung der Herde Riicksicht
nehmen.

Kamele vermehren sich — im Vergleich zu anderen von Hirtennomaden geziichteten Tieren — nur sehr
Iangsam.58 Der Bestand der Herde wird durch Trockenheit, Krankheiten, vor allem aber durch
Raubziige konkurrierender Gruppen gefahrdet, die ihre Herde durch ,raiding” erganzen oder
erweitern wollen. Das beduinische Milieu ist héchst konfliktreich. Im Kampf ums Uberleben bedarf es
besonderer Solidaritdt unter den nachsten Verwandten. Wie schon erwdhnt scheint die Heirat
innerhalb der patrilateralen Deszendenzgruppe ein Mittel zur Starkung solcher Loyalitdten gewesen
zu sein.

Die ErschlieBung extrem lebensfeindlicher Wisten- und Halbwiistengebiete durch den
Kamelnomadismus hat zur Entstehung von Bevolkerungsgruppen gefiihrt, die voneinander
weitgehend isoliert leben. Aufgrund der beschrankten Kommunikationsmdoglichkeiten neigen solche
Isolate generell zu Endogamie. Das gilt ja dhnlich auch fiir die Bewohner abgeschlossener
Gebirgstaler. Die schwierigen Bedingungen geschlechtsspezifischer Arbeitsteilung fihren bei
Kamelnomaden zu stark polarisierten Geschlechterrollen — und damit auch zu Patrilokalitit und
Patrilinearitat. Die Ehe mit der bint ‘amm ist bei solchen isoliert lebenden patrilinearen
Gesellschaften eine besonders nahe liegende Form der Endogamie.

Geht man davon aus, dass der Kamelnomadismus fiir die Entstehung und Entwicklung der bint ‘amm-
Ehe zumindest eine wichtige Rolle gespielt haben diirfte, dann stellt sich die Frage nach den Formen
der Verbreitung dieses Musters. Zumindest drei Linien der Diffusion sind dabei zu bedenken. Die
erste betrifft die Fihrungsgruppe des Kalifenreiches. Jedenfalls in omayyadischer Zeit war sie
arabischer Herkunft. Wenn sie auch nicht unmittelbar dem Beduinentum entstammte, gab es in
Familienformen und Heiratsregeln doch grundsatzliche Entsprechungen. Zweifellos hatte sie
Vorbildcharakter und beeinflusste dadurch die Heiratsgewohnheiten im ganzen GroRreich. Die
zweite Diffusionslinie betrifft die Expansion des Kamelnomadismus im Kalifenreich bis an die Grenzen
des klimatisch Moglichen. Der steigende Bedarf an Kamelen als Trag- und Reittieren intensivierte die
Zucht. In Nordafrika erreichte der Kamelnomadismus erst im 18. Jahrhundert den H6hepunkt seiner
Verbreitung. Eine dritte Linie der Diffusion ist Gber die Abwanderung von Beduinen bzw. deren
Kindern in landwirtschaftliche und stadtische Gebiete vermittelt zu sehen. Aus Uberlebensgriinden
hatten Kamelnomaden eine sehr hohe Fertilitat. Durch Migration in Dorfer und Stadte verbreiteten
Nachkommen von Beduinenstdammen deren spezifische Heiratsmuster auch auBerhalb der Regionen,
in denen Kamelzucht seit alters heimisch war.

Als ein Heiratsmuster, das Verbindungen zum Kamelnomadismus erkennen lasst, hat sich die Ehe mit
der patrilateralen Parallelcousine zwar in einem islamischen Kontext verbreitet, sie geht aber sicher
Uber die Entstehung des Islam zurlick. Korotayev formuliert zu Recht: , At the time of its origin, FBD
marriage had nothing to do with Islam“*°. Diese Religionsgemeinschaft existierte ja damals noch
nicht. Handelte es sich blof um eine Praxis der altarabischen Stémme aus vorislamischer Zeit? Oder
ist mit einer weiteren Fundierung in altorientalischen Gesellschaften zu rechnen? Korotayev
vermutet letzteres und sieht den Ursprung in syropaldstinischen Kulturen. Sein Verweis auf
Maroniten und Drusen ist diesbezliglich allerdings ein ungeniigendes Argument. Die Drusen sind erst

>% BELL, Payments (Anm. 56), S. 25.
> KOROTAYEV, Parallel-cousin (FBD)Marriage, S. 403.



im Hochmittelalter als eine islamische Sekte entstanden.® Die Maroniten konstituierten zwar schon
im 7. Jahrhundert eine von der byzantinischen Christenheit abgespaltene Patriarchatskirche,
libernahmen allerdings die bint amm-Ehe wahrscheinlich aus ihrem islamischen Umfeld.®* Fir eine
Entstehung im syropaldstinischen Raum in der Zeit vor Christi Geburt ist aber aus diesen
Verhaltnissen nichts abzuleiten.

Korotayev nimmt an, dass sich die ,FBD marriage” auf der Arabischen Halbinsel in vorislamischer Zeit
unter betrdachtlichem Einfluss des Judentums verbreitet hatte. Auch diese Annahme kann nicht
Uberzeugen. Zwar erscheint das Judentum seit seinen weit zuriick verfolgbaren Anfangen als eine
ausgesprochen endogame Religionsgemeinschaft, aber doch in anderen Formen als der Islam. Das
Judentum schreibt urspriinglich die Ehe mit der Witwe des sohnelos verstorbenen Bruders vor, der
Islam erlaubt sie unter der Bedingung, dass die Frau zustimmt. Die im Buch Numeri (27,1-11 und
36,1-13) als Gebot des Moses Uberlieferte EheschlieBung der flinf Erbtéchter des s6hnelos
verstorbenen Zelofhad mit fiinf Verwandten aus der gleichen Patrilinie hat im Islam kein Gegenstiick.
Die Cousinenehe ist zwar erlaubt, aber nicht religionsrechtlich fiir bestimmte Erbsituationen
vorgeschrieben. Es handelt sich stets auch um ein individuelles Arrangement, nicht um eine
kollektive Verpflichtung aller Téchter. Grundsatzlich kennt der Islam nicht wie das Judentum religids
angeordnete oder empfohlene Eheformen. Waren die Ehepraktiken der friihislamischen Zeit vom
Judentum beeinflusst gewesen, dann diirfte man auch eine Spiegelung der innerjldischen
Diskussionen um Verwandtenheiraten im Islam erwarten. Davon gibt es keine Spur. Der babylonische
Talmud erlaubt nicht nur die Nichtenheirat, sondern empfiehlt ausdrticklich die Ehe mit der
Schwestertochter.®” Im Koran erscheint diese Form der Verwandtenehe explizit abgelehnt. In
judischen Gemeinden des islamischen Kulturraums wird viele Jahrhunderte hindurch bis in die
Gegenwart an der Nichtenheirat beharrlich festgehalten. Es handelt sich offenbar um zwei religitse
Kulturen, die in der Frage der Heiraten von nachsten Verwandten divergieren. Auch die Diskussion
um Verbote in auf- und absteigender Linie, die aus Bestimmungen des Buches Levitikus durch
Analogieschluss abgeleitet wurden, findet im Islam keine Parallele.®® Insgesamt stellt sich die Frage,
inwieweit eine Religionsgemeinschaft, die in ihrem Eherecht so stark separatistisch eingestellt war,
eine andere beeinflusst haben kdnnte. Das Judentum verhielt sich ja im Frihmittelalter ganz anders
als der Zoroastrismus, die Staatsreligion des Perserreichs, die damals mit der Propagierung von
EheschlieBungen unter nahen Verwandten als besonders heilbringender Handlung Missionsarbeit
betrieb.

Korotayev kommentiert das Fehlen sowohl einer Empfehlung als auch eines Verbots der ,,FBD
marriage” im Islam: ,,But most traditional cultures have a clear perception that marriages between a
man and his FBD is incestuous“.** Beziiglich der Kulturen des Orients ist das eine glatte
Fehleinschadtzung. Viele von ihnen erlaubten sie und manche von ihnen gingen noch weiter —am

weitesten wohl der zuvor erwahnte Zoroastrismus.® Die Einstellung dieser Religionsgemeinschaft zur

60 SCHMUCKER, Werner, , Drusen”, in: Lexikon des Mittelalters 3, Stuttgart 1999, Sp. 1416-7.

o1 BREYDY, Michael, ,,Maroniten”, in: Lexikon des Mittelalters 6, Stuttgart 1999, Sp. 320-1.

62 GOITEIN, Shlomo D., A Mediterranean Society. The Jewish Communities oft he Arab World as Portrayed in the
Documents oft the Cairo Geniza, Bd. 3 The Family, Berkeley u. a. 1978, S. 26 und 68-9, MACDONALD, Kevin. A
People That shall Dwell Alone: Judaism as a Group Evolutionary Strategy, Westport 1994, S. 118.

6 »incest”, in: Jewish Encyclopedia, New York / London (1901), Bd. 6, S. 571-5.

® KOROTAYEV, Parallel-Cousin (FBD) Marriage (Anm. 2), S. 401.

65 SPOONER, Brian, Iranian kinship and marriage, in: Iran 4 (1966) S. 51-59, SIDLER, Nikolaus. Zur Universalitat des
Inzesttabus Stuttgart 1971, LEE, A. D., Close-Kin Marriage in Mesopotamia, in: Greek Roman and Byzantine
Studies 29 (1988), S. 403-413, MITTERAUER, Michael, The Customs of the Magians: The Problem of Incest in



Verwandtenheirat ist deshalb fiir die Frage nach den Wurzeln des islamisch-arabischen
Heiratsmusters besonders interessant, weil die arabischen Stamme in vorislamischer Zeit zum Teil
zum Einflussgebiet des zoroastrischen Sassanidenreichs gehorten. Auch wirkten im Kalifenreich der
Abbasiden viele persischen Traditionen nach.

Der Zoroastrismus dieser friihen Zeit hatte hinsichtlich der Einstellung zur Verwandtenheirat unter
den Religionsgemeinschaften weltweit eine einmalige Position. Er empfahl Ehen mit nachsten
Angehdrigen — nicht nur mit Cousinen und Nichten, sondern auch mit Schwestern, Téchtern und
Muttern. Kritik an diesem Verhalten ist aus allen Nachbarkulturen tGberliefert —von China bis zu den
verschiedenen christlichen Gruppierungen innerhalb wie auBerhalb des Romischen Reichs. Sie alle
empfanden solche Ehen als inzestuds. Trotzdem erscheint es nicht legitim, von ,,Inzestehen” zu
sprechen. Aus der eigenen Sicht lag ja nichts Verbotenes vor, sondern im Gegenteil religios
Empfohlenes. Die Praxis solcher Ehen unter nachsten Blutsverwandten hatte ihre Grundlage im
Nachvollzug von Schépfungsmythen. Auch die Ehen unter nachsten Heiratsverwandten waren
religios begriindet. Ein Mann ohne Sohn konnte nach zoroastrischem Glauben die Briicke ins Jenseits
nicht bewaltigen. Seine Witwe musste deshalb mit dem Bruder des Verstorbenen oder einem
anderen nahen Agnaten flr ihn einen Sohn zeugen — eine dhnliche Vorstellung, wie sie dem
judischen Levirat zugrunde lag.®® Solche Eheformen waren also mit spezifischen religidsen Normen
und Werten verbunden. Sie wurden durch die Mission der zoroastrischen Staatkirche weit tGber das
Perserreich hinaus systematisch verbreitet. Der Hohepriester Kartir rithmte sich in einer Inschrift,
dass er viele Ehen unter nichsten Verwandten gestiftet habe. Angehorige anderer Religionen
widersetzten sich und tibten heftige Kritik an den ,,Sitten der Magier“.®’

Die Eheverbote des Korans haben eine deutliche antizoroastrische Tendenz. ,,Es ist euch nicht
erlaubt, Frauen nach dem Tod ihres Mannes wider ihren Willen zu erben” heif3t es in der Sure 4, 19.
Diese Bestimmungen richteten sich zwar wohl auch gegen altarabische Traditionen. Eine religiose
Grundlage hatten die abgelehnten Eheformen aber vor allem in den verschiedenen Auspragungen
des obligatorischen Levirats bei den Zoroastriern. ,Und heiratet keine Frauen, die vorher einmal eure
Vater geheiratet haben.” Die Witwenerbschaft hat bei den stark polygamen Zoroastriern wohl eine
groRRere Rolle gespielt als bei den arabischen Beduinenstammen. Vor allem die folgenden
Bestimmungen der Sure 4 sprechen den Kern der zoroastrischen Heiratsregeln an: ,Verboten sind
euch eure Mdtter, eure Tochter, eure Schwestern, eure Tanten vaterlicherseits und
mitterlicherseits.” Die islamische Polemik gegen die Heirat mit Mittern, Schwestern und Tochtern
reicht bis weit ins 12. Jahrhundert hinein.*® Der Kampf gegen sie war also noch Jahrhunderte lang
aktuell. Unter dem Druck des islamischen Umfelds haben dann die Parsen, die Nachfolger der
Zoroastrier, ihre Verwandtenheiraten auf Cousinenehen reduziert,* wenn auch die vom Islam
verbotene Nichtenheirat gelegentlich bei ihnen noch vorkam. Die zoroastrischen Cousinenehen
beschrankten sich nicht auf die vaterliche Verwandtschaft. Unter den persischen Muslimen begegnen

Historical Societies, in: PORTER, Roy, und TeicH, Mikulas (Hg.), Sexual Knowledge, Sexual Science: The History of
Attitudes to Sexuality, Cambridge 1994, S. 321-251 (demnéchst deutsch, in: DERSELBE, Historische
Verwandtschaftsforschung, Wien 2013), FRANDSEN, Paul John, Incestuous and Close-Kin Marriages in Ancient
Egypt and Persia an Examination of the Evidence, Kopenhagen 2009.

66 MITTERAUER, Michael, Die Witwe des Bruders. Leviratsehe und Familienverfassung, in: Medium Aevum
Quotidianum 35 (1996), S. 53-70.

%’ DERSELBE, The Customs of the Magians (Anm. 65), S. 231-238.

% FRANDSEN, Marriage (Anm. 65), S. 118

& »Marriage Next of Kin“, in: Encyclopaedia Iranica 2011 www.iranicaonline.org/.../marriage-next-of-kin
(Stand 20. 9. 2012).



bis heute Ehen mit matrilateralen Cousinen ahnlich haufig wie solche mit patrilateralen. Das
beglinstigt ,, double first cousin marriages”. Das beduinische ,,cousin right” hingegen fehlt. Die
Entwicklung in Iran ist ein Beispiel dafiir, dass das stark endogame Muster der Cousinenheirat aus der
Reduktion noch starker endogamer Vorformen hervorgehen kann.

Noch deutlicher als in den Eheverboten des Islam ist die antizoroastrische Tendenz in denen der
christlichen Kirchen des Orients erkennbar. Sie wird hier auch explizit zum Thema gemacht. Als
Grund fir die Ablehnung einer bestimmten Form der Verwandtenheirat dient immer wieder die
Formel: ,,Denn dieses sind die Sitten der Magier”.70 Als die zoroastrische Staatsreligion unter den
Sassaniden aggressiv missionierte, kamen vor allem die Christen der nestorianischen Kirche unter
massiven Druck. Eine Schlisselfigur in dieser Auseinandersetzung tGber Ehen mit nahen Verwandten
war Mar Aba I., von 539 bis 552 Patriarch von Seleukia. Von den 13 Jahren seiner Amtszeit
verbrachte er zehn unter Hausarrest oder im Exil. Unter den von den ,Magiern” gegen ihn erhobenen
Anklagen nehmen Problem der Verwandtenheirat einen wichtigen Platz ein. Man forderte von ihm u.
a., dass er diejenigen, die mit Frauen ihrer Vater, mit Schwestern bzw. Schwiegertochtern verheiratet
waren, wieder in die Kirche aufnehme, was er verweigerte. Auch an der Leviratsehe sowie der Ehe
mit der Frau des Vatersbruders — zwei fiir die Zoroastrier typische Formen von Witwenvererbung an
Agnaten — entziindete sich der Gegensatz. Die in der Vita des Patriarchen geschilderten Kontroversen
spiegeln sich in den eherechtlichen Kanones der von ihm 543/4 einberufenen Synode seiner Kirche.
Mar Aba steht hier streng auf dem Boden der mosaischen Gesetzgebung im Buch Levitikus. Auf
dieser Basis argumentiert er gegen die persischen Ehebrauche. Bezeichnend erscheint, dass er dabei
weder die Cousinenheirat noch die Nichtenheirat verurteilt. Diese waren ja nach den auch fir
Christen giiltigen Bestimmungen des Pentateuch erlaubt und wurden unter Juden in der nachsten
Umgebung Mar Abas praktiziert. Allerdings sprach der Patriarch der nestorianischen Christen keine
Empfehlung der Nichtenheirat aus, wie sie der Talmud formuliert hatte. Das hatte ihn in ein
unerwiinschtes Naheverhaltnis zum Zoroastrismus gebracht. Religidos empfohlene
Verwandtenheiraten waren den Christen — sehr zum Unterschied von den Zoroastriern —
grundsatzlich fremd.

In der nachsassanidischen Zeit — also schon unter arabischer Herrschaft — finden sich bei den
nestorianischen Christen Verbote der Verwandtenheirat, die weit Gber die am Buch Levitikus
orientierten des Mar Aba hinausgehen. Das gilt vor allem fiir das Rechtsbuch des Patriarchen
Timotheos I. von Seleukia von 805.”* Nachdem der Druck der alten Staatsreligion weggefallen ist,
fihrt die Auseinandersetzung mit ihr offenbar dazu, dass der extremen Beglinstigung von
Verwandtenehen nun eine Perhorreszierung der Endogamie gegentliber gestellt wird. Der
ausdriickliche Hinweis auf einen jetzt unter Christen verbotenen zoroastrischen Brauch findet sich
bei folgenden Heiratsformen: Heiraten von Vater und Sohn mit zwei Schwestern, von zwei Briidern
mit zwei Schwestern, zwischen Vaterbruder oder Mutterbruder und der Frau des Bruder- oder
Schwesternsohns sowie zwischen Neffe und Witwe des Onkels, eine Eheform, die schon Mar Aba
bekdampft hatte. Mar Timotheos verbietet — entgegen der Tradition seiner Kirche — erstmals die Ehe
mit der Nichte und vor allem auch mit der Cousine — gleichgiiltig, ob es sich um eine Tochter des
Vaters- oder Mutterbruders, der Vaters- oder der Mutterschwester handelt. Wahrend die
Nichtenheirat bei den Nestorianern weiterhin verboten bleibt, kommt es bezliglich der

% MITTERAUER, The Customs of the Magians (Anm. 65), S. 231-2
Y MITTERAUER, The Customs (Anm. 67), S. 232.



Cousinenheirat bald zu einer Revision. Mar Timotheos wird von seinen Nachfolgern korrigiert. Die
Cousinenheirat — obwohl auch eine ,,Sitte der Magier” — bleibt ausdriicklich erlaubt.”

Die Situation der Ehegesetzgebung bei den nestorianischen Christen, die sich am scharfsten mit den
endogamiefreundlichen Traditionen des Zoroastrismus auseinanderzusetzen hatten, lasst sich in
ihren wesentlichen Grundziigen fiir die orientalische Christenheit im Frihmittelalter insgesamt
verallgemeinern. Aus der zweiten Halfte des. 5. Jahrhunderts stammt das unter dem Titel ,Leges
Constantini, Theodosii et Leonis” verbreitete Syrisch-Romische Rechtsbuch, das in der gesamten
orientalischen Christenheit vom Kaukasus bis Agypten und Abessinien, von Babylonien und der Persis
bis ans Mittelmeer hochstes Ansehen genoss.” Dieses Rechtsbuch verbietet die Heirat mit der Frau
des Vaters — offenbar der Stiefmutter -, mit der Witwe des Bruders und der Schwester der Frau, mit
der Tochter des Bruders oder der Tochter der Schwester sowie mit der Schwester des Vaters oder
der Schwester der Mutter. Die Cousine wird in diesem Katalog verbotener Frauen nicht erwahnt. Sie
zu heiraten, war offenbar unproblematisch. Den Regelungen des Syrisch-Rémischen Rechtsbuchs
|asst sich ein wenige Jahrzehnte zuvor verfasster Brief an die Seite stellen, den der grof3e syrische
Theologe Theodoret, Bischof von Kyrrhos, (gest. 460) an die Gemeinde von Zeugma in
Mesopotamien gerichtet hat.”* Enen zwischen Cousin und Cousine , erlaubt” er, Ehen zwischen
Onkeln und Nichten ,verzeiht” er. Das Schreiben verweist auf eine Ubergangssituation, in der sich
auch unter Christen stark endogame Heiratspraktiken finden. Nichtenheiraten kamen noch vor,
wurden aber von der kirchlichen Obrigkeit eingemahnt bzw. bekampft. Die Cousinenheirat hingegen
galt als erlaubt. Hinweise auf eine solche Ubergangsphase finden sich verschiedentlich in
orientalischen Kirchen.”® Jahrhunderte hindurch war der christliche Orient durchaus endogam. Es
galten die Bestimmungen des Buches Levitikus. Und diese erlaubten sowohl Nichten- als auch
Cousinenheiraten. Wie das Syrisch-Romische Rechtsbuch zeigt, wurde die Nichtenheirat damals
schon tendenziell ausgegrenzt. Analogiedenken dirfte dabei entscheidend gewesen sein.”® Die Heirat
zwischen Neffe und Tante war ja nach dem Buch Levitikus verboten. Ebenso sollte es zwischen Onkel
und Nichte sein. Auch verschiedene jidische Richtungen sahen das als legitim an. Auf die Bibel
gestltzte Argumente gegen die Cousinenheirat gab es hingegen nicht. Sie wurde in der westlichen
Christenheit vom romischen Kaiserrecht her in Frage gestellt. Im christlichen Orient fehlte dieser
Einfluss.

Die Welt, in der sich im Frihmittelalter der Islam entwickelte, war weitgehend endogam gepragt. Der
Zoroastrismus beflrwortete Heiraten mit nachsten Verwandten nahezu unbeschrankt — jedenfalls
auch mit Cousine und Nichte. Das Judentum erlaubte beide und empfahl die letztere. Mit ihm auf
gleicher religionsrechtlicher Grundlage gestattete auch das Christentum im Orient zunachst beide
Eheformen. Die Erlaubtheit der Nichtenheirat wurde jedoch zunehmend in Frage gestellt. Die gleiche
Grenzziehung vollzog auch der Islam. In der Sure 4 des Korans wurde ein fiir alle Mal die Nichtenehe
untersagt. Die Cousinenehe hingegen blieb erlaubt, und zwar in allen ihren Erscheinungsformen tber
Vater- und Mutterseite. Sie entwickelte sich in der neuen Religionsgemeinschaft zu einer
bevorzugten Form der Partnerwahl. Innerhalb seines endogamen Umfelds entspricht die Regelung
der Ehe unter Blutsverwandten im Islam am ehesten den zur gleichen Zeit in den christlichen Kirchen
des Orients geltenden Normen. Das konnte auf Verbindungen in der Friihzeit des Islam deuten,

72 MITTERAUER, Christentum und Endogamie (Anm. 11), S. 53-4.

3 SACHAU, Eduard, Leges Constantini, Theodosii et Leonis (Syrische Rechtsbiicher 1) Berlin 1907.

’* Leg, Close Kin Marriage (Anm. 65), S. 411.

73 Zusammengestellt bei DAUVILLIER, Jean / DE CLERCQ, Carlo, Le mariage en droit canonique oriental, Paris 1936.
’® MITTERAUER, Christentum und Endogamie (Anm. 11), S. 56.



denen in groeren Zusammenhangen nachzugehen sicher interessant ware. Im islamischen Recht
lassen sich Einfliisse des Syrisch-Rémischen Rechtsbuchs erkennen.”” Syrisch christliche Einfliisse auf
die frihislamischen Regeln der Verwandtenheirat haben jedenfalls ein weit hoheres Mal} an
Wahrscheinlichkeit als die von Korotayev postulierten jidischen. Dem Islam und dem orientalischen
Christentum gemeinsam ist die entschiedene Ablehnung der radikalen Endogamieformen des
Zoroastrismus.

Die christlichen Kirchen stellten im Friihmittelalter im Orient auch quantitativ einen bedeutsamen
Faktor dar und damit die von ihnen erlaubten Formen der Cousinenheirat. Korotayev irrt, wenn er
meint: ,,But prior to the time of Islam, the diffusion oft he FBD marriage was rather limited.”
Dementsprechend beginnt er die Entwicklungsgeschichte dieser Eheform sicher zu spat, wenn er erst
mit ,,Islamization” und , Arabization” einsetzt. Damit wird die ganze endogame Tradition des Alten
Orients und seiner unmittelbaren Nachfolgekulturen ausgeblendet. Es geht bei dieser Tradition
allerdings nicht nur um Ehen mit der patrilateralen Parallelcousine. Das Beispiel Iran etwa hat
gezeigt, dass hier bis zur Gegenwart Heiraten mit Cousinen Uiber die Vaterseite wie liber die
Mutterseite eine Rolle spielen. Das gilt auch fiir andere Kulturen des Nahen und Mittleren Ostens.
Die Konzentration auf die bint ‘amm ist offenbar in tribalem Milieu mit ausgepragter Patrilinearitat
erfolgt. In solchen Stammesgesellschaften haben sich dann wohl auch die verschiedenen
Sonderformen des ,,cousin right” entwickelt. Sie sind sicher aus anthropologischer Sicht besonders
bemerkenswert, stellen aber nur einen Ausschnitt aus dem Gesamtkomplex des orientalischen
Heiratsmusters dar.

Der Kamelnomadismus als Erklarungsfaktor fiir Ehen mit der vaterlichen Parallelcousine steht mit
dieser tribalen Entwicklungslinie in Zusammenhang. Sie fiihrt in die vorislamische Zeit der arabischen
Stamme zuriick. Sicher ist sie nicht fiir den Alten Orient insgesamt charakteristisch. Ob sich
endogame Muster in der Friihzeit dieses Raumes auch sonst aus 6kologischen Bedingungen erklaren
lassen, sei dahingestellt. In den hier skizzierten Uberlegungen spielten religiése Bedingungen der
Heiratspraxis eine bedeutsamere Rolle.

Die weite Verbreitung von Endogamie im Alten Orient hat innerhalb der anthropologischen
Forschung vor allem Jack Goody betont. Auf dieser Grundlage beruht seine Unterscheidung eines
,westlichen” und eines ,0stlichen Heiratsmusters”. Seine Untersuchungen haben gezeigt, dass eine
solche Gegeniiberstellung hohen Erklarungswert fiir Sonderentwicklungen des historischen
Kulturraums Europa hat. Dasselbe gilt fiir den Orient. Heiratsmuster sind ein guter Indikator. Sie
eroffnen den Zugang zu groReren gesellschaftlichen Kontexten. In einer Zeit, in der durch
Migrationsprozesse die beiden Kulturraume zunehmend in engere Verbindung kommen, gewinnen
solche Vergleiche an Aktualitat. Fir Anthropologen wie fiir Historiker bedeutet diese Situation eine
Herausforderung — im Rahmen der Familienforschung und dariber hinaus.

7 DAHER, Ayman, The Shari’a: Roman Law Wearing an Islamic Veil?
(https://secureweb.mcgill.ca/classics/sites/mcgill.ca...2004-08pdf (Stand: 20. 9. 2012), S. 97.



