INTERKULTURALITAT UND WISSENSCHAFT:
EUROPA UND DIE WELT DES ISLAM

Sehr geehrter Herr Bundesprasident,
liebe Kolleginnen und Kollegen,
meine Damen und Herren,

ich mochte zunéchst ganz herzlich fur die hohe Auszeichnung danken, die mir heute zuteil
wird. Ich darf sie als Zeichen der Anerkennung dafiir verstehen, dass so manches gelungen ist,
worum ich mich in 44 Dienstjahren als Lehrer und Forscher an der Universitdt Wien bemiht
habe. Vielleicht ist sie aber auch als Hinweis zu deuten, dass es noch weiterhin Aufgaben zu
bewadltigen gilt. Herr Bundesprasident, Sie haben die Kurien fiir Wissenschaft und Kunst des
Osterreichischen Ehrenzeichens kiirzlich daran erinnert, ,,Garant und Motor* dafiir zu sein,
,,dass Kunst und Wissenschaft auch eine gesellschaftliche Funktion erfiillen“. Sie haben dazu
aufgefordert sich ,,in gesellschaftliche Prozesse einzuschalten und einzumischen®. Ich greife
diese Anregung gerne auf und mdchte in aller gebotenen Kiirze ein paar Gedanken zu einem
groRen Thema vorlegen, das sicher nicht nur mich bewegt. Als Titel habe ich dafiir gewahlt
nInterkulturalitdt und Wissenschaft: Europa und die Welt des Islam*. Dieses Thema hat aus
meiner Sicht zwei Seiten, die letztlich zusammengehtéren — einerseits detaillierte
wissenschaftliche Forschung, andererseits Umsetzung in  Vermittlungsarbeit und

gesellschaftliche Praxis.

In Kirze zunéchst ein Beispiel aus eigener Forschungsarbeit. Ich durfte im Dezember des
vergangenen Jahres vor der Kurie Wissenschaft ein Referat zum Thema ,,Schreibrohr und

Druckerpresse. Transferprobleme einer Kommunikationstechnologie zwischen Europa und



dem islamischen Raum* halten. Ausgangspunkt der Uberlegungen bildete ein Bericht der
Vereinten Nationen, der ,,Arab Human Development Report 2002 in dem arabische
Wissenschaftler beeindruckende Zahlen vorlegen, um wie viel geringer entwickelt die Print-
Medien im arabischen Raum sind als in anderen Weltregionen — mit enormen Auswirkungen
nicht nur auf das Bildungswesen, sondern insgesamt auf die gesellschaftliche Entwicklung.
Dem Historiker ist bekannt, dass die islamische Welt seit dem 13. Jahrhundert vom
chinesischen Blockdruck wusste, seit dem 15. vom européischen Buchdruck mit beweglichen
Lettern, jedoch beide Kommunikationstechnologien im Wesentlichen bis ins 19. Jahrhundert
hinein nicht bernahm. Die Ursachen dieser eigenartigen und so folgenreichen Blockade sind
bis  heute  wissenschaftlich  umstritten.  Mein  vergleichend-religionshistorischer
Erklarungsversuch geht von einer bedeutungsvollen Koranstelle aus. Die Sure 96 — nach der
Uberlieferung die erste, die Muhammad geoffenbart wurde, - beginnt mit den Worten: ,, Trag
vor im Namen Deines Herren, der erschaffen hat, den Menschen aus einem Embryo
erschaffen hat. Dein hochst edelmiitiger Herr, der durch das Schreibrohr gelehrt hat.” Das
Schreibrohr begegnet hier explizit als Instrument gottlicher Offenbarung. Im interkulturellen
Vergleich zwischen den Buchreligionen ist eine solche Sakralisierung des Schreibinstruments
einmalig. Konnte man einen derart geheiligten Gegenstand so ohne weiteres durch eine
Maschine aus dem Westen ersetzen? Sicher wird dieser Erklarungsversuch, der hier nur kurz
angedeutet werden kann, noch weiterer Uberprifung bediirfen. Er soll fir ein allgemeines
Desideratum stehen: Es bedarf einer Vielzahl historisch-interkultureller VVergleiche zwischen
Europa und der islamischen Welt, um heute bestehende Unterschiede aus ihrer Genese zu
verstechen und mit ihnen besser leben zu koénnen. In meinem Buch ,,Warum Europa?
Mittelalterliche Grundlagen eines Sonderwegs®“ habe ich eine solche interkulturell
vergleichende Vorgangsweise versucht — und nicht nur auf die islamische Welt bezogen. Eine
solche Ausweitung kann wichtig sein, um die Falle des so genannten ,,Orientalismus® zu

vermeiden. Eine dichotomische Europa-Orient-Gegenuberstellung mindet allzu leicht in



einem Fortschritt-Ruckschritt-Denken. Aufgabe der Wissenschaft aber darf es nicht sein,
europdisches Uberlegenheitsgefiihl zu bewirken. Vielmehr geht es um Verstehen, Dialog,

Ausgleich, sicher auch Hilfe.

Was kann Interkulturalitat konkret fir Wissenschaft bedeuten? Bezlglich des Verhéltnisses
zwischen Europa und der islamischen Welt sicherlich zunichst eine Uberwindung
wissenschaftsorganisatorischer Arbeitsteilung. Es genlgt nicht, auf der einen Seite eine gute
Orientalistik und Islamwissenschaft, auf der anderen eine gute europdaische
Geschichtswissenschaft, Soziologie, Politologie zu haben. Es geht vielmehr um
Zusammenschau, um Vergleich, um Transferprobleme. Sicher, seit den dramatischen
weltpolitischen Ereignissen der letzten Jahre ist diesbezlglich viel geschehen — bei
Kongressen und Tagungen, in Publikationen fur ein mehr oder minder breites Fachpublikum,
Ob das ausreicht? Ich mochte Ergénzendes zu (berlegen geben. Fir interkulturelle
wissenschaftliche Kooperation wird es von entscheidender Bedeutung sein, inwieweit es
gelingt, wissenschaftlichen Nachwuchs aus islamischen und aus europaischen Lé&ndern
zusammenzubringen — und nicht nur kurzfristig bei einzelnen Veranstaltungen, sondern
langfristig mit dem Ziel, dauerhafte Bindungen zu ermdglichen. Was mir vorschwebt sind
Graduiertenkollegs — gemischt nach Herkunftslandern und verbunden durch interkulturell
bedeutsame Themen. Es geht um Langzeitperspektiven einer solchen Zusammenarbeit, tber
das Zusammensein in der Ausbildungsphase hinaus. Nach Erfahrungen, die ich im
Balkanraum seit den friihen neunziger Jahren mit solchen Formen der Kooperation gemacht

habe, bin ich diesbeziiglich optimistisch.

Ein zweiter Bereich, in dem ich besondere Chancen fir einen Beitrag der Wissenschaft zu
Interkulturalitat sehe, ist der Schulunterricht. Anknlpfungspunkte, um Uber die islamische

Welt zu informieren, gabe es in vielen Fachern. Primar ist sicher der Geschichtsunterricht



gefordert. Eine rein ereignisgeschichtliche Darstellung von der Hedschra zum Kalifenreich,
wie ihn manche Schulbicher liefern, wird einem besseren Verstdndnis heutiger
interkultureller Probleme wohl nicht gerecht. Aber auch Alternativen dazu kénnen fragwurdig
sein. Fir alle Offenbarungsreligionen ist es mit Problemen verbunden, wenn ihre heiligen
Schriften historisch kontextualisiert werden, fur den Islam sicher in ganz besonderer Weise.
Fur muslimische Kinder und Jugendliche in unseren Schulen sind solche Darstellungen
heikel, und nicht minder fir die vortragenden Lehrerinnen und Lehrer. Wissenschaftliche
Beratung bei neuen Schulbiichern oder Vortrdge bei Lehrerfortbildungsveranstaltungen
konnten diesbeziglich hilfreich sein. Ich sehe hier einen wichtigen Bereich, in dem
interkulturell engagierte Wissenschaft zu fragen wére — oder sich einmischen sollte. Wo es
um Schule geht, scheint mir der Satz von der ,,gesellschaftlichen Funktion der Wissenschaft®

von besonderer Aktualitat.

Interkulturalitat in der Schule muss nicht mit Koranexegese beginnen. Alle Schiilerinnen und
Schiler, die aus fremden Kulturen kommen, sind bei uns mit Problemen der Fremdheit
konfrontiert — und umgekehrt osterreichische Schulerinnen und Schiler durch sie. Solche
Alltagsprobleme — gleichgdiltig ob religiés bedingt oder nicht — sind wichtig zu nehmen. Und
auch sie scheinen mir ein Bereich, in dem Wissenschaft und Schule zusammenwirken
konnten. 1983-1990 hat eine Gruppe von Wissenschaftlern gemeinsam mit Lehrerinnen und
Lehrern an einem Band ,,Schmelztiegel Wien — einst und jetzt* gearbeitet und das gesammelte
Quellenmaterial an 25 Schulen getestet. Einer der Grundgedanken war damals, Uber die
Erfahrungen von Migranten in der Vergangenheit Migration heute besprechbar zu machen.
Lebensgeschichtliche Texte spielten bei dieser Arbeit mit Schiilerinnen und Schilern eine
ganz  besonders wichtige Rolle. Aus Gesprachskreisen, aus Interviews, aus
autobiographischen Aufzeichnungen von muslimischen Mitbirgern weil3 ich, dass sie in ganz

besonderer Weise von solchen Alltagsproblemen betroffen sind, weil ihre Religion in so viele



Bereiche des Alltag hineinreicht: Was heil3t es, das Fasten im Ramadan ernst zu nehmen,
wenn man schwere korperliche Arbeit zu verrichten hat? Welche Gegensténde dirfen in
einem Raum nicht zugegen sein, wenn man die vorgeschriebenen Gebete verrichten will?
Was bedeutet ein Blick auf die Bilderwelt unserer Plakatwande, wenn diese Bilder zu sehen
Schuldgefiihle vermittelt? Wie geht man damit um, wenn ein Beamter nicht nur den Namen
des Vaters, sondern auch den der Mutter anzugeben verlangt? Ein Beispiel aus den letzten
Wochen, das mich besonders betroffen gemacht hat: Eine Turnlehrerin erzahlt Gber einen
Vorfall aus dem Unterricht in einer dritten Klasse eines Wiener Gymnasiums. Eine Schiilerin
bekommt plotzlich Krampfe, die immer &rger werde. Die Lehrerin beflirchtet einen
epileptischen Anfall und ruft die Rettung. Die erste Frage der Notarztin: ,,Ist sie Muslimin?“,
Die Lehrerin bejaht. ,,Dann ist es wohl eine Panikattacke. Das kommt 6fters bei Musliminnen
vor, die mit den unterschiedlichen Anforderungen ihrer traditionellen und ihrer hiesigen
Umwelt nicht fertig werden.” In einem solchen Fall kann man wohl zu Recht von einem
,»clash of civilizations® — einem Zusammenprall der Kulturen — sprechen, allerdings in einem
ganz anderen Verstandnis als Samuel Huntington es meinte, als er dieses Schlagwort prégte.
Wir sollten sicher viel mehr von solchen dramatischen Spannungsfeldern im Alltag wissen,
die rund um uns gegenwartig sind. Der lebensgeschichtliche Ansatz in der Bildungsarbeit
konnte dabei helfen — in Schulen und dartber hinaus. Das Sammeln und Publizieren von
lebensgeschichtlichen Selbstzeugnissen muslimischer Zuwanderer konnte ein kleiner Schritt
in diese Richtung sein. Fur meine Person habe ich mir eine solche Arbeit im Kleinen

vorgenommen.

Ein Beispiel, was Interkulturalitdt in Wissenschaft und Schule im GrofRen bedeuten kann,
stellt der Schulerwettbewerb des deutschen Bundesprésidenten dar, der 2002/3 unter dem
Thema ,,Weggehen und Ankommen. Migration in der Geschichte* durchgefiihrt wurde. Die

leitende Fragestellung war: ,,Ist Integration in eine fremde Gesellschaft moglich, ohne dabei



die eigene Identitét zu verlieren?* Mehr als hunderttausend Schiiler haben sich an diesem
Wettbewerb  beteiligt. 21.000  Wettbewerbsbeitrage  wurden  eingereicht.  Der
Geschichtswettbewerb des deutschen Bundesprasidenten ist bereits eine traditionsreiche
Einrichtung, die in anderen européische L&ndern zu &hnlichen Aktivitaten angeregt hat. Er
wurde 1973 von Prasident Heinemann begriindet. An den Vorbereitungsarbeiten zum jeweils
gewdhlten Thema wirkten zahlreiche Wissenschaftler mit, darunter mehrfach auch
Osterreicher. Das Thema Integration von Migranten war nur eine von vielen aktuellen
Fragestellungen, die in der Form des Schilerwettbewerbs mit grolRer Breitenwirkung
aufgegriffen wurden. Dieses Thema hat in Osterreich sicher die gleiche Relevanz —
gleichgultig, ob auf Zuwanderer aus islamischen L&ndern bezogen oder weiter gefasst.
Daruiber nachzudenken, wie sich dieses Modell auf osterreichische Verhéltnisse adaptieren
lieRe, wére fur Politik, Wissenschaft und Schule eine lohnende Aufgabe. Man konnte dabei
auf wissenschaftliche Erfahrungen aufbauen, die in Osterreich schon seit zwei Jahrzehnten

mit dem lebensgeschichtlichen Ansatz in der Bildungsarbeit gemacht wurden.

Die hohe Auszeichnung, die mir heute verliehen wurde, macht nachdenklich, was in einem
langen Arbeitsleben als Wissenschaftler letztlich wichtig war. Forschung und
Vermittlungsarbeit haben fir mich immer zusammengehort — vor allem im Rahmen der
Lehrerausbildung und der Lehrerfortbildung. Interkulturalitat gewann so fur mich in zweierlei
Hinsicht Bedeutung — als neue Form der Interdisziplinaritit ebenso wie von den
lebensweltlichen Gegebenheiten in unseren Schulen her. Ich bin Uberzeugt, dass
Interkulturalitat — gerade gegeniiber der Welt des Islam — weiterhin an Bedeutung zunehmen
wird.  lhre Aufforderung, Herr Bundesprasident, sich in gesellschaftliche Prozesse
einzumischen, ist mir ein wichtiger Anlass, den Blick zurtick auf eigene Arbeit mit sehr

konkreten Anregungen fir die Zukunft zu verbinden.



