Ein neuer Kontext: Historische Familienforschung an der Jahrhundertwende

Wer in den frihen siebziger Jahren des vorigen Jahrhunderts mit Arbeiten auf dem
Gebiet der Historischen Familienforschung begann, der konnte in verschiedener Hinsicht
sicher sein, etwas Sinnvolles zu tun. Er wurde in der Offentlichkeit anerkannt: "Endlich
einmal ein Historiker, der sich mit nutzlichen Fragen beschaftigt” war eine Riickmeldung, die
man gelegentlich zu horen bekam. Er fand unter Sozialwissenschaftlern interessierte
Gesprachspartner. Insbesondere die Familiensoziologie zeigte sich fur die Revision bzw.
Modifikation ihrer Thesen aufgeschlossen. Und selbst in der Geschichtswissenschaft gab es
Anerkennung. Man war zwar ein radikaler Auf3enseiter, aber dal3 die neue Teildisziplin der
Historischen Familienforschung das angeschlagene Image der Historikerzukunft aufbessern
konnte, wurde wohlwollend zur Kenntnis genommen. Drei Jahrzehnte danach ist die Situation
anders: Arbeiten auf dem Gebiet der Historischen Familienforschung haben zwar eher
zugenommen, die Funktion einer Leitdisziplin kommt ihr in der europdischen
Geschichtswissenschaft aber kaum mehr zu. Bei einer Bilanz tber die bisherige Entwicklung
der Historischen Familienforschung bringt es nichts, vergangener Bedeutsamkeit
nachzutrauern. Vielmehr gilt es, Uber die gegenwartigen Aufgaben nachzudenken.
Anregungen dazu mdchte ich in drei Zusammenhéangen versuchen: Zundchst mit einigen
Uberlegungen zur Historischen Familienforschung im Kontext gesellschaftlicher
Entwicklungen, dann im Kontext der sozialwissenschaftlichen Beschéftigung mit Familie und
schlie3lich im Kontext des Wandels geschichtswissenschaftlicher Schwerpunktsetzungen. Die
kritische  Bestandsaufnahme  hat das  Ziel,  Perspektiven einer  mdglichen
Neukontextualisierung der Historischen Familienforschung aufzuzeigen.

Gesellschaftliche Impulse standen sicher am Anfang jener Entwicklung, die Familie in
der Sozialgeschichte ebenso wie in anderen Sozialwissenschaften zu einem zentralen Thema
machte. Fur die USA, wo sich die Historische Familienforschung schon in den sechziger
Jahren entfaltete, nannte James Milden 1977 in der Einleitung seiner Bibliographie "The
Family in Past Time" (S. Xl ff) drei grole Emanzipationsbewegungen dieser Zeit als
bedingende Faktoren: Die Burgerrechtsbewegung der Schwarzen, die Studenten- und
Jugendbewegung sowie den "New Feminism”. Fir die Historische Familienforschung in
Europa muflte man diese Diagnose sicher modifizieren. Zur Burgerrechtsbewegung der
Schwarzen gibt es hier keine unmittelbare Entsprechung, die neue Frauenbewegung hat fur

die Historische Familienforschung erst in einer zweiten Phase eine Rolle gespielt, der Einfluf}



der 68er-Bewegung ist auch hier allerdings thematisch wie personell unverkennbar. Uber
konkrete Forderungen politischer Bewegungen hinausgehend wird es noch deutlicher, daR die
aktuelle gesellschaftliche Diskussion um Familie damals das Interesse an der Historischen
Familienforschung beeinfluBt hat. Solche Diskussionsthemen gab es viele: das verénderte
generative Verhalten zwischen "Baby-boom" und "Pillenknick”, die verénderte Position der
Frau in Beruf und Familie, im Zusammenhang damit die Infragestellung traditioneller Formen
der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung und des geschlechtsspezifischen Rollenverhaltens,
Fragen von Geburtenkontrolle und Abtreibung, die Relativierung tberkommener Normen des
Sexualverhaltens in der sogenannten “sexuellen Revolution”, die Deinstitutionalisierung der
Ehe durch verschiedene Formen von Lebensgemeinschaften, die familienrechtliche Debatte
um Ehescheidung und Elternrechte, die pé&dagogische Diskussion um die sogenannte
"antiautoritare Erziehung" etc. Alle diese Themen hatten neben der aktuellen Dimension und
mit ihr aufs Engste in Zusammenhang auch eine historische. Gerade der selbst erlebte Wandel
machte die Beschaftigung mit friheren Zustdnden interessant. Die Historische
Familienforschung der siebziger Jahre hat viele dieser Themen aufgegriffen. Sie war
Ausdruck von gesellschaftlicher Bewegung. Denn daR historische Beschaftigung mit Familie
nicht Selbstzweck sein diirfte, sondern das 6ffentliche Bewul3tsein beeinflussen sollte, das war
fur viele ihrer Vertreter damals verbindende Gemeinsamkeit.

Heute ist das nicht mehr so. Besonders erstaunlich erscheint, dal die Ablehnung einer
gesellschaftsbezogenen Historischen Familienforschung nun zum Teil von denselben
Personen kommt, die sie damals gefordert und auch selbst betrieben haben. Die
Grundstimmung im Fach hat sich - jedenfalls im deutschsprachigen Raum - sehr
grundsatzlich gewandelt. Gesellschaftliche Relevanz ist kein Kriterium der Themenwahl
mehr. Selbst wenn sie gegeben sein sollte, erscheint es besser, sich nicht dazu zu bekennen.
Mag sein, dal} das eine Reaktion auf (berzogene Forderungen von Fachvertretern an sich
selbst darstellt. Geschichtswissenschaft kann nicht auf Dauer gesellschaftliche und politische
Bewegungen mittragen. Und sie soll das wohl auch nicht, will sie ihre Wissenschaftlichkeit
bewahren. Gesellschaftliche Beziige von Wissenschaft sind in komplexere Zusammenhénge
eingeordnet und starker vermittelt zu sehen. In solchen komplexeren Kontexten ist der
Anspruch auf aktuelle Bezlige der Historischen Familienforschung wohl weiterhin aufrecht zu
erhalten und immer wieder von Neuem zu stellen.

Eine fir die Aktualitat Historischer Familienforschdung besonders wichtige
Vermittlungsinstanz ist die Schule. Bei der Behandlung der Anfdnge sozialhistorischer

Beschaftigung mit Familie wird h&ufig (Obersehen, welche enorme Rolle die



Lehrplandiskussionen dieser Zeit spielten. Es ging um die Aufnahme sozialwissenschaftlicher
Inhalte in verschiedene Unterrichtsfacher, insbesondere in die Geschichte. In Osterreich war
es der neue Lehrplan fur das Fach "Geschichte und Sozialkunde™ von 1969, in dem
"Primérgruppen” als vorrangiges Thema genannt wurden, der der Historischen
Familienforschung an den Universititen den wichtigsten AnstoR gab. Ahnliche
Zusammenhdange lassen sich in Deutschland und England beobachten. Bemerkenswert
erscheint, daR die deutsche Ubersetzung von Philippe Arigés so wirkungsméchtiger
"Geschichte der Kindheit”, nicht von Historikern veranlalit wurde, sondern von einem
Padagogen fiir Padagogen. Uber den Geschichtsunterricht und seine Lehrbicher sind
inzwischen viele Ergebnisse der Historischen Familienforschung in verschiedenen
europdischen Ldandern zum Allgemeingut geworden. Eine dauerhafte Ruckwirkung des
Schulunterrichts auf die wissenschaftliche Forschung hat sich daraus allerdings nicht ergeben.
Eine Ausnahme stellt diesbeziiglich Siidosteuropa dar. Wenn in diesen Wochen in Belgrad
zugleich ein wissenschaftlicher Band zur Geschichte der Kindheit fur Lehrer und ein
didaktischer mit Materialien zu dieser Thematik fiir den Unterricht erscheint, so ist hier diese
Wechselwirkung Schule-Wissenschaft im besten Sinne gegeben. Analoge Publikationen zu
Geschlechterrollen sind in Vorbereitung. Alle diese Bénde erscheinen - gefordert vom
"Stabilitatspakt fir Stdosteuropa™ in elf verschiedenen Balkansprachen. Der Grundgedanke
des Unternehmens ist es, den geféhrlichen politischen Einflussen der im Aufschwung
begriffenen nationalistischen Geschichte an den Schulen eine tiberzeugende Gegenkonzeption
von Geschichte entgegenzustellen. Die Historische Familienforschung hat im Kontext einer
historisch-anthropologischen Zugangsweise in einigen stidosteuropaischen L&ndern seit der
Wende von 1989 diese Funktion tbernommen. Sie wurde hier auch als eine von der
historisch-materialistischen Geschichtsdoktrin vernachlassigte bzw. bekampfte Richtung
bereitwillig und mit grofRen Erwartungen rezipiert. Anders als in West- und Mitteleuropa ist
hier noch viel an innovatorischer Dynamik spirbar.

Ein  zweiter  Vermittlungszusammenhang, durch den die  Historische
Familienforschung in Europa in ihrer Frihphase wichtige gesellschaftliche Impulse erhielt,
war die sogenannte "Geschichte von unten”. Man kann diesbezuglich die institutionellen
Zusammenhdnge nicht so klar fassen wie im Schulsystem mit Lehrerausbildung,
Lehrerfortbildung oder Lehrbiichern. Der Austausch zwischen Wissenschaft und Gesellschaft
erfolgte hier in sehr unterschiedlichem Rahmen - in lokalen Forschungsinitiativen, in
sogenannten ,,Geschichtswerkstétten", in Veranstaltungen der Erwachsenenbildung, auch in

Rundfunksendungen mit der Moglichkeit der Beteiligung der Zuhorer. Allen diesen



Veranstaltungen war gemeinsam, dal} sie von der unmittelbaren Erlebniswelt der Betroffenen
ausgingen. Als ein Thema dieser Lebenswelt, das in besonderer Weise der Verdnderung
unterlag, kam dabei die Familie immer wieder in besonderer Weise ins Spiel. Historische
Familienforschung und Alltagsgeschichte gingen dadurch eine enge Verbindung ein.
Ausgangspunkt bildeten dabei erzahlte oder niedergeschriebene Lebensgeschichten. Fir die
Historische Familienforschung, die ja tberall in Europa zundchst von quantifizierbaren
Quellenbestanden und deren Auswertung durch quantifizierbare Verfahren ausgegangen war,
bedeuteten Oral History und Populare Autobiographik methodisch und inhaltlich eine radikale
Herausforderung, insgesamt gesehen jedoch eine wichtige Bereicherung. Historische
Familienforschung im Rahmen von Alltagsgeschichte bzw. ,,Geschichte von unten™ hat in
Europa sicherlich ihre Bedeutung nicht verloren. Initiativen dieser Art sind vielmehr zur
Selbstverstandlichkeit geworden. Man kann einschldagigen Resultaten in vielen lokal- und
regionalgeschichtlichen Publikationen begegnen. Was sich geédndert hat, ist das Engagement
von Hochschulwissenschaftlern in solchen Initiativen. Und damit sind der Historischen
Familienforschung, soweit sie an Universitaten betrieben wird, wichtige gesellschaftliche
Impulse verloren gegangen.

Um mir ein aktuelles Bild ber das Verhaltnis von Historischer Familienforschung
und Offentlichkeit zu machen, habe ich die Informationen eines Pressedienstes durchgesehen,
der seit einigen Jahren in Wien erscheint. Es handelt sich um den Informationsdienst des
"Osterreichischen Instituts fir Familienforschung”. Er erscheint unter dem Titel
"beziehungsweise” und bemiht sich um die Vermittlung interdisziplindrer und
anwendungsbezogener Wissenschaftsnachrichten zum Thema Familie. Unter den befragten
Wissenschaftlern begegnen gar nicht so selten auch Historiker, (berraschend ist jedoch, zu
welchen Themen. Im Vordergrund stehen dabei die klassischen Themen der siebziger Jahre.
Man kénnte einwenden: Vielleicht sind sie fir eine breitere Offentlichkeit nach wie vor
aktuell. Aber haben Historiker zu den seither in neuer Weise aktuell gewordenen
Familienthemen nichts zu sagen? Man wird eine solche Analyse nur als grobe Orientierung
werten diirfen. Das Verhaltnis von Historischer Familienforschung und Offentlichkeit ist
sicher viel komplizierter. An drei aktuellen Themenfeldern soll versucht werden, weitere
Anhaltspunkte zu gewinnen.

Eines der in den Medien gegenwadrtig meistdiskutierten Familienthemen ist die
sogenannte "Neue Vaterlichkeit”. Das Minoritatsphanomen des alleinerziehenden Vaters ist
diesbeziiglich nur die radikalste Ausformung der Thematik. Im Normalfall geht es dabei um

eine Neupositionierung des Vaters in der vollstandigen Familie. Wie in der Offentlichkeit ist



das Thema auch in der Familiensoziologie sehr présent. Man sollte glauben, in Entsprechung
dazu auch in der Sozialgeschichte der Familie - setzt doch eine "neue Vaterlichkeit" einen
historischen Gegensatz logisch voraus. Dem ist aber nicht so. Die Geschichte der Vaterschaft,
der Viterlichkeit, der Vaterrolle ist ein wissenschaftlich vollig unterbelichtetes Thema. Was
man neuerdings zunehmend findet ist Mé&nnergeschichte. Verglichen mit dem breiten Strom
der Frauengeschichte, erscheint die Geschichte der Manner, wie 1998 der Herausgeber einer
zusammenfassenden Publikation schrieb, zwar noch als ein "schwaches Rinnsal”, aber sie ist
immerhin existent. Sie dlrfte im Rahmen einer sich formierenden Geschlechtergeschichte gar
keine so schlechten Entwicklungschancen haben. Ansétze zu einer Mannerbewegung in
verschiedenen europdischen L&ndern mogen dabei als Antriebskraft wirken, wenn sie auch
sicher nicht die Starke der Frauenbewegung als Impuls fur die Geschichtswissenschaft
erreichen werden. Ob Mannergeschichte zu einer Geschichte der Vater flihren wird, erscheint
fraglich. Frauengeschichte hat auch nicht primar zu einer Beschaftigung mit den familialen
Rollen von Frauen als Tdchter, Schwestern, Miitter, GroBmutter gefuhrt. Wenn man etwa die
seit Uber einem Jahrzehnt erscheinende Zeitschrift fur feministische Geschichtswissenschaft
"L'homme" durchsieht, so findet sich kein einziges Themenheft, das einer dieser Rollen
gewidmet ware, auch keines das sich explizit auf ein Familienthema bezieht. Es stellt sich die
Frage, ob nicht die intensive Beschaftigung mit der Geschichte von Geschlechterrollen
letztlich fiir eine Geschichte der familialen Rollen kontraproduktiv ist. Die Geschichte der
Vater hat jedenfalls bisher von der Geschichte der Manner, der Frauen, der Geschlechter
wenig profitiert. Die Rede vom "Patriarchalismus"” historischer Gesellschaften ist zwar
allgegenwartig, bleibt aber meist unprézise und undifferenziert. Am Fehlen einschléagiger
Quellen zum Thema kann es nicht liegen, dal’ es so vernachlassigt wird. Und diese Quellen
beziehen sich keineswegs nur auf normative Zeugnisse, wie Vater jeweils sein sollten. Solche
normativen Quellen sind bisher die einzigen, die in gréReren historischen Zusammenhangen
untersucht wurden. In friheren Zeiten nannte man eine solche Zugangsweise
ideengeschichtlich und war ihr als Sozialhistoriker nicht uneingeschrénkt zugetan. Unter dem
Etikett "Diskursanalyse" erfreut sie sich heute wieder groRerer Beliebtheit. Eine Geschichte
der Véter wird sich sicherlich nicht auf solche "Diskursanalysen” beschréanken dirfen, will sie
zur aktuellen Vaterproblematik brauchbare Beitrdge leisten. Und darum sollte sich die
Historische Familienforschung in der Neuorientierung ihrer Themen bemdhen.

Das gesellschaftspolitisch wichtige Beispiel Migrantenfamilien fihrt uns mitten hinein
in den zweiten Kontext, innerhalb dessen die Historische Familienforschung einer

Neuorientierung bedarf, ndmlich in den Bereich der kooperierenden Sozialwissenschaften.



Die frihe Historische Familienforschung hat ihre maligeblichen Impulse im
innerwissenschaftlichen Bereich von Seite der Familiensoziologie bzw. der ihr nahestehenden
Demographie erhalten. Unser Beispiel zeigt, dal3 eine solche interdisziplindre Kooperation
heute nicht ausreichen wiirde. Die deutschsprachige Familiensoziologie bietet zum Thema
Migrantenfamilien fast Gberhaupt nichts. Die Demographie beschrankt sich auf statistische
Daten. Die Historische Familienforschung mdifRte diesbeziiglich mit ganz anderen
Partnerdisziplinen zusammenarbeiten. In einem engeren Sinne ginge es dabei um Historische
Kulturwissenschaften der Herkunftsgebiete von relevanten Zuwanderergruppen. Aber welche
Disziplinen sind zusténdig fiir die Familienverhaltnisse etwa der Kurden, der Kosovo-Albaner
oder der Sinti und Roma in Vergangenheit und Gegenwart? Es ist ein strukturelles Problem,
dass Migranten vornehmlich aus Kulturen kommen, die in unseren an sogenannten
"Hochkulturen™ orientierten Wissenschaftsdisziplinen kaum Beachtung finden. Sieht man die
Beschéaftigung mit traditionellen Familienkulturen von Zuwanderern in einem weiteren
Zusammenhang, so werden jedenfalls viele "area-studies" wie die Orientalistik oder die
Afrikanistik daftr in Frage kommen, weiters die Ethnologia Europaea, im deutschsprachigen
Raum vielfach noch als ,,Volkskunde*“ bezeichnet, und die traditionelle Ethnologie, haufiger
jetzt  Sozialanthropologie genannt, schlieRlich alle am Vergleich orientierten
Kulturwissenschaften wie etwa die Vergleichende Religionswissenschaft. Im Hinblick auf die
Vielfalt von Religionen in Zuwandererkulturen bzw. die Bedeutung von Religion fir
traditionelle Familienverhéltnisse kdnnte die Vergleichende Religionswissenschaft fur die
Historische Familienforschung zu einer besonders wichtigen Partnerdisziplin werden. Das gilt
weit Uber das aktuelle Interesse an Migrantenfamilien hinaus. Insgesamt wird die Historische
Familienforschung jene kulturwissenschaftliche Wende bzw. Erweiterung mitzumachen
haben, die sich in der Geschichtswissenschaft in den letzten beiden Jahrzehnten abzeichnet.
Sie fuhrt Gber ein verengtes Verstandnis als Historische Sozialwissenschaft hinaus. Die
Neupositionierung, in der auch die Historische Familienforschung ihren Platz finden misste,
lasst sich wohl besser mit der Bezeichnung "Historische Anthropologie” fassen.

Ein Paradigmenwechsel von einer historisch-sozialwissenschaftlichen
Familienforschung zu einer historisch-anthropologischen Familienforschung wirde sicher
nicht einen Verzicht auf herkdmmliche Themen bedeuten, sondern eher eine sinnvolle
Erweiterung. Ich mochte das an einem zentralen Thema der Familiengeschichtsforschung in
Europa veranschaulichen. Die Zweiteilung Europas nach "Marriage Patterns” in Anschluf} an
die berihmte, von John Hajnal entdeckte Scheidelinie von Triest nach St. Petersburg bewegt

nach wie vor die wissenschaftlichen Gemuter sehr - seit der Ost6ffnung von 1989 vielleicht



noch mehr als zuvor -, ebenso die darauf aufbauende Einteilung Peter Laslett in vier
GroRraume von Haushaltstypen. So z&hlte man in einem bulgarischen Dorf den Anteil der
"simple family housholds"”, der "extended" und "multiple familiy households" und hoffte,
aufgrund der errechneten Werte doch eher zum mediterranen "pattern™ zu gehéren als zum
osteuropdischen, und vielleicht gar zum européischen selbst. Kulturelle Einordnung wird in
Prozentsédtzen von Familienkonstellationen verwirklicht gesehen. Die zugrundegelegte
Typologie wurde im Rahmen der "Cambridge Group™ in Anlehnung an soziologische
Familienkategorien entwickelt. Mit deren Hilfe ist aus der Sackgasse nicht herauszukommen.
In Verwandtschaftskategorien der Sozialanthropologie eingeordnet werden unterschiedliche
Familienstrukturen auf einmal interpretierbar. Das hat flr den slidosteuropaischen Raum und
seine familienhistorischen Besonderheiten sehr anschaulich die historisch-anthropologisch
arbeitende Familienforschergruppe an der Universitat Graz gezeigt. Hier wurde durchaus mit
dem klassischen Instrumentarium der Analyse von Zensuslisten gearbeitet, aber ebenso mit
sozialanthropologischen Indikatoren - etwa Verwandtschaftsbezeichnungen, Heiratsregeln,
Namengebung, genealogischen Traditionen, Abstammungsmythen, Ahnenverehrung oder
Topographie  von  Begrabnisplatzen. Erst durch solche Indikatoren  konnten
Verwandtschaftssysteme erschlossen werden, in deren Kontext die Familienkonstellationen,
wie sie sich in Zensuslisten finden, interpretierbar sind. Uber Verwandtschaftssysteme kann
die Historische Familienforschung von der Familiensoziologie wenig lernen. Das notwendige
theoretische Rustzeug stellt dafur die Sozialanthropologie zur Verfugung. Mit diesem
Instrumentarium die européische Familienentwicklung zu analysieren, ist eine bisher noch
offene Aufgabe.

Auch in den eigenen Arbeiten habe ich eine solche historisch-anthropologische
Erweiterung der Beschaftigung mit Familienthemen als sehr fruchtbar erlebt. So ergiebig die
quantitative Analyse von Personenstandslisten in den Anfangsphasen der Historischen
Familienforschung war - nach einiger Zeit schien mir in dieser Zugangsweise die Grenze
sinnhafter ~ Beschaftigung mit dem Thema erreicht. Historisch-anthropologische
Fragestellunge ermdglichten es mir, in der Historischen Familienforschung Uberzeugende
neue Zugange zu finden. Nicht alles, was sich im Nachhinein dabei als "historisch-
anthropologisch” einstufen ldsst, war tatsachlich auch durch Begegnungen mit der
Sozialanthropologie angeregt. Riten sind sicher ein charakteristisch anthropologischer
Themenbereich. Familienriten zu erforschen, gehért zu den Desiderata einer historisch-
anthropologischen Familienforschung. Wenn ich - auf autobiographischer Grundlage -

Studien Gber Familiengebete als Familienriten gemacht habe, so konnte ich mich dabei kaum



auf anthropologische Vorarbeiten stiitzen. Ahnliches gilt fiir meine Studien zur Namengebung
in der europdischen Geschichte. Sowohl Individualnamen als auch Familiennamen stellen
eine hochinteressante Quelle fir Familien- und Verwandtschaftsbeziehungen vergangener
Zeiten dar. Die Zugangsweise ist sicher eine spezifisch historisch-anthropologische. Und
trotzdem wird bei ihrer Anwendung - jedenfalls flr die europdische Familiengeschichte -
nicht die Sozialanthropologie die wichtigste Partnerdisziplin darstellen. Die verschiedenen
Philologien etwa konnen diesbeziglich sehr hilfreich sein, vor allem aber wiederum die
vergleichende Religionswissenschaft, auf deren Bedeutung fiur eine Neuorientierung der
Historischen Familienforschung ich nur immer wieder mit allem Nachdruck verweisen kann.
Historische Anthropologie wird neuerdings - insbesondere im deutschsprachigen
Raum - mit mikrohistorischer Zugangsweise gleichgesetzt. Dieser Sichtweise kann - auch flr
die Historische Familienforschung - nicht entschieden genug widersprochen werden. Sie wird
vielfach mit einem beriihmten Satz des Ethnologien Clifford Geertz legitimiert: "Ethnologen
erforschen nicht Dorfer ..., sie untersuchen in Dorfern." Der Historiker Giovanni Levi hat
diesen Satz fir die Geschichtswissenschaft adaptiert: "Mikrohistoriker erforschen keine
Dorfer, sie forschen in Dorfern.” Auch wenn man diese Feststellung bloR3 als Pladoyer fur eine
kleinmaRstabige Beobachtung und fur den Gang in die Feldforschung auffasst, kann sie nicht
zur Maxime historisch-anthropologischer Forschung erhoben werden. Sicher werden viele
wesentliche Erkenntnisse durch Fallstudien im Kleinen erzielt. Das gilt fur die Erforschung
der Kleingruppe Familie gewiss in ganz besonderer Weise. Der Rahmen der Untersuchung
muR dabei keineswegs die Lokalgruppe Dorf sein. Mir personlich haben sich viele
familiengeschichtlich wichtige Einsichten aus der Interpretation einzelner Lebensgeschichten
eroffnet. Die Bedeutsamkeit einer solchen im Kleinen gewonnenen Erkenntnis ergibt sich
jedoch immer erst durch die Einordnung ins Grof3e. Mikro- und Makroperspektive mussen
miteinander verbunden werden. Um es mit einem Beispiel aus eigener Praxis zu
veranschaulichen: In einem lebensgeschichtlichen Zitat einer heute noch lebenden Salzburger
Bergbduerin fiel mir die eigenartige Vorstellung auf, dass der fir ein Kind gewdhlte
Namenspatron, die ganze Familie vor Feuergefahr zu schitzen vermag. Als ich beim
griechischen Kirchenvater Johannes Chrysostomus ein dem Sinn nach ganz dhnliches Zitat
aus dem ausgehenden 4. Jahrhundert fand, baute ich auf diese beiden Quellenstellen eine
Studie ber Namengebung in der europdischen Geschichte unter dem Titel "Ahnen und
Heilige" auf. Es hatte wohl wenig Sinn gehabt, im Bergbauerndorf des ausgehenden 20.
Jahrhunderts zu bleiben und auf den Nachbarhtfen nach &hnlichen Verhaltnissen zu fragen.

Meine alte Bergbduerin und ihre Lebensgeschichte ist fiir viele andere Belange von



Familienverhaltnissen in traditionalen Gesellschaften eine hervorragende Quelle. Ich frage sie
immer wieder - gleichgiiltig ob mein Problem aus der Spatantike oder aus der Zeitgeschichte
stammt. Der "grofRe Kulturvergleich” darf in einer historisch-anthropologischen
Familienforschung weder zeitliche noch raumliche Begrenzungen unterliegen.

Das Postulat nach einer Kombination von Mikro- und Makroperspektiven in der
Zugangsweise einer komparativen Historischen Familienforschung fiihrt uns zur dritten Ebene
der Kontextualisierung: Historische Familienformen mussen stets im Kontext ihrer jeweiligen
gesellschaftlichen Rahmenbedingungen gesehen werden. Fir die klassischen Zugangsweisen
der Historischen Familienforschung war eine solche Einordnung in gesellschaftliche
Zusammenhange keineswegs selbstverstandlich. In einem brillanten Uberblick tber den
damaligen Forschungsstand hat 1980 Michael Anderson in seiner Studie "Approaches to the
History of the Western Family 1500-1914" drei Grundtypen von Zugangsweisen
unterschieden, von denen zwei auf eine solche Einordnung verzichteten. Das gilt zunachst flr
den ,,Demographic Approach”, der einerseits mit der Methode von Familienrekonstruktion
auf der Basis von Pfarrmatriken, andererseits mit der Analyse von Zensuslisten arbeitete -
beides dominant quantifizierende Verfahren. Solche quantifizierende Verfahren wurden von
manchen Vertretern dieser Forschungsrichtung als die einzigen legitimen angesehen. Eine
solche Selbstbeschrankung in Methoden und Quellen flhrte vielfach von vornherein zu einem
Verzicht auf eine Erklarung der erhobenen Daten aus gesellschaftlichen Rahmenbedingungen.
Das trifft weitgehend auch fur die Arbeiten der lange Zeit dominanten Richtung der
Historischen Familienforschung zu, die von der "Cambridge Group for the History of
Population and Social Structure” begriindet wurde. Im Vordergrund der Untersuchungen
stand hier stets die Haufigkeitsverteilung bestimmter Typen von Familienkonstellationen. Der
bedingende Kontext wurde in der Regel nur sehr allgemein und unbestimmt angesprochen -
etwa als ein System von "household-formation-rules” oder "marriage patterns”. Solche
Systeme erhielten nach ihrem Verbreitungsgebiet sehr formale Etikettierungen wie "Eastern
European™ oder "Mediterranean”. Die Frage, ob solche Systeme durch 6konomische,
rechtliche, religiése Faktoren bedingt sind, wurde in der Regel ausgeklammert. Obwohl es
schon sehr friih Kritik an dieser Selbstbeschrankung gab, hielt sich der Forschungsansatz der
"Cambridge Group™ mit erstaunlicher Beharrlichkeit. Sein Vorteil war es, auf der Basis eines
weit verbreiteten Quellentyps - der Zensuslisten bzw. anderer Personenstandsverzeichnisse -
eine breite Vergleichsbasis zu bieten. Der Weg der Forschung ging bei dieser Zugangsweise
von der Quelle zum Problem, nicht vom Problem zur Quelle. Dass dabei sinnvolle

Fragestellungen immer mehr abhanden kamen, stérte manche Forscher nicht. Die anfangs so



erfolgreiche Analyse von Zensuslisten wurde immer mehr zum Selbstzweck. Der
innovatorische Ansatz der Begrlnder dieser Methode legitimierte die weniger einfallsreichen
Nachahmer. Als dreiRig Jahre nach der damals richtungsweisenden Tagung "Household and
family in past time" von 1969 in einer Konferenz in Palma de Mallorca Bilanz gezogen
wurde, gab es zum Teil sehr harsche Kritik an der damals begriindeten Konzeption der
Historischen Familienforschung - insbesondere von Vertretern aus dem Mittelmeerraum, die
sich Jahre lang vergeblich bemdht hatten, das postulierte "Mediterranean pattern™ ausfindig zu
machen. Allerdings mu gesagt werden, dass schon friih - abseits der Orthodoxie des
"Demographic approach™ - nach gesellschaftlichen Bedingungen von Haushaltsmustern
gefragt wurde. Solchen Forschern dienten die Haufigkeitsverteilungen bestimmter
Familienkonstellationen bloR als Indikatoren fir erklarungsbedirftige Rahmenbedingungen
von Familienstrukturen. Die Vertreter der "Cambridge Group™ waren fur solche Neuansatze
stets gesprachsbereit und haben daftr eine wichtige Diskussionsplattform angeboten.

Eine zweite in der Friihzeit der Historischen Familienforschung dominante Richtung
hat Michael Anderson 1980 als den "Sentiments Approach” charakterisiert. Auch diese
Zugangsweise verzichtet im Wesentlichen auf eine gesellschaftliche Kontextualisierung von
Familie. Im Vordergrund des Interesses standen bei diesem Ansatz nicht Formen der
personalen Zusammensetzung der Familie sondern emotionale Beziehungen zwischen den
Familienmitgliedern. Man fragte nach dem Aufkommen der Mutterliebe, die mit dem
Rickgang der Kindersterblichkeit in Zusammenhang gebracht wurde, nach der Ausbildung
"romantischer" Liebesbeziehungen zwischen den Partnern, nach der Entstehung des
Bedurfnisses nach familialer Privatheit etc. QuellenmaRig fassbarer Ausdruck von
veranderten Emotionen war dabei priméres Untersuchungsziel, nicht Zusammenhang mit
gesellschaftlichen Rahmenbedingungen. Der Forschungsgegenstand Familie wurde auch bei
diesem Zugang vielfach von seinem sozialen Umfeld isoliert betrachtet. Diese isolierende
Betrachtungsweise findet sich seit der Frihzeit der Historischen Familienforschung vor allem
in Uberblicksdarstellungen der europaischen bzw. der deutschen, franzésischen, englischen
Familiengeschichte. Sie hat den Vorteil, sich auf beschreibende Darstellungen beschrénken zu
konnen. Erkl&rungen des Beschriebenen bleiben sie schuldig.

Einzig die dritte der von Michael Anderson herausgearbeiteten Zugangsweisen der
frihen  Historischen  Familienforschung hat von  vornherein  gesellschaftliche
Rahmenbedingungen von Familienformen der Vergangenheit mitberlicksichtigt. Anderson
nennt sie den "Household Economics Approach”. Er fasst unter diesem Titel

Erklarungsversuche von Familienstrukturen aus Erbrechtssystemen, aus Strukturen der



Arbeitsorganisation bzw. aus sozio6konomischen Veranderungsprozessen zusammen. Solche
Ansatze haben schon in den siebziger Jahren viel zu einem besseren Verstandnis historischer
Familienverhaltnisse aus groReren wirtschaftlichen und sozialen Entwicklungen beigetragen.
Dass damals Familienformen der Vergangenheit so stark aus soziodkonomischen
Rahmenbedingungen erklart wurden, mag verschiedene Grinde gehabt haben. Zundchst
wirkte die Quellenlage in diese Richtung. Viele der analysierten Personenstandslisten boten
zugleich auch Angaben tber Berufe bzw. tber familienbetriebliche Strukturen, sodass es
naheliegend war. Zusammenhdnge mit der gesellschaftlichen Arbeitsorganisation
herzustellen. Dann war von der Ausbildung der Forscher her diesbeziglich eine Verbindung
gegeben. Die Historische Familienforschung entwickelte sich in den siebziger Jahren
vornehmlich im Rahmen der Sozialgeschichte, die damals prinzipiell an das Fach
Wirtschaftsgeschichte gebunden war. Schlielflich spielten ideologische Momente eine Rolle.
Waihrend in friheren Jahrzehnten Familie - soweit man sich Uberhaupt mit ihr in der
Wissenschaft beschéftigte - ein Thema der Rechten war, ging die Historische
Familienforschung in den siebziger Jahren eher von linken Wissenschaftlern aus. Starke
Einflisse einer unorthodox marxistischen Geschichtsauffassung sind in dieser Anfangsphase
unverkennbar. Ich erinnere mich noch gut der entsetzten Reaktion eines Kollegen, als ich
spezifische Familienformen in Sudosteuropa als Relikterscheinungen des Ahnenkults zu
erklaren  versuchte: "Das sagen Sie als Wirtschaftshistoriker?!"  Historische
Familienverhaltnisse im Kontext von Religion zu erkléren, erschien vielen damals noch
undenkbar.

Nach der kulturwissenschaftlichen Wende der Geschichtswissenschaft ist die Situation
eine andere. Trotzdem bleibt in der européischen Familiengeschichte-Forschung
diesbezuglich viel nachzuholen. Fir die Familienentwicklung in Europa ist in soziokultureller
Hinsicht sicher der Einfluss des Christentums von entscheidender Bedeutung. Fur die
Diskussion dartber hat die Publikation von Jack Goodys ,, The development of the family and
marriage in Europe” von 1983 grolie Bedeutung gehabt. Obwohl die Rolle des Christentums
fir den européischen Sonderweg der Familienentwicklung hier stark betont wird, sind es
letztlich doch nicht genuin religiése Faktoren, die als Erklarung herangezogen werden,
sondern ,,Besitzinteressen der christlichen Kirche" - gemeint ist die romische -, die die
entscheidende Weichenstellung bewirkt haben soll. Erst die Diskussion der Goody-These
brachte christentumsspezifische Sonderbedingungen ins Spiel: religiése Bedeutungslosigkeit
von Abstammung, Hochbewertung kunstlicher Verwandtschaftsbeziehungen auf Grund des

Taufsakraments, Fehlen von Erbcharisma und Priesterdynastien, monogame Ehe auf der Basis



des Konsenses der Partner, grole Bedeutung von gemeindlich-genossenschaftlichen
Sozialformen mit dem Anspruch bruderlicher Verhaltensweisen. Die Diskussion um solche
religidse Faktoren der europdischen Familienentwicklung in Anschlul? an die Goody-Thesen
hat damit 0ber die Haushaltsfamilie hinausgehend soziale Kontexte angesprochen:
Verwandtschaftssysteme als Rahmenbedingungen von Familie, kiinstliche Verwandtschaft als
Ergédnzung von naturlicher, verschiedene Formen von Gemeinde und Genossenschaft. An
solchen Sozialformen als Kontext der Familienentwicklung bleiben uber die spezifisch
religiés bedingten hinaus noch viele zu untersuchen - vor allem fir frihe Phasen der
europdischen Geschichte. Ein besonderes Desideratum wére etwa die Erforschung des
Einflusses verschiedener Typen von Grundherrschaften auf Familienstrukturen. Die Vielfalt
unterschiedlicher Formen des bduerlichen Erbrechts - richtiger formuliert: des bauerlichen
Besitztransfers - in der Neuzeit durften aus unterschiedlichen Regelungen in
grundherrschaftlichem Rahmen in der vorausgehenden Epoche erklart werden konnen. In
einer Uberblicksdarstellung "Entwicklungstendenzen von Verwandtschaft und Familie im
Mittelalter, die ich fir eine im Druck befindliche Kulturgeschichte der Familie schrieb, bin
ich solchen Kontexten von Familie nachgegangen. Dieser Versuch einer Zusammenfassung
machte mir bewusst, wie viel bezuglich einer Erforschung von Rahmenbedingungen
mittelalterlicher Familienverhaltnisse noch zu tun ist. Er zeigte mir auch, wie sinnlos, ja wie
kontraproduktiv es ist, mittelalterliche und neuzeitliche Geschichte der Familie getrennt zu
untersuchen und darzustellen. Das bornierte  Festhalten an  (berkommenen
Periodisierungsschemata zwingt uns leider immer wieder dazu.

Historische Familienformen in ihrem gesellschaftlichen Kontext untersuchen, kann
vielerlei bedeuten. Es kann heil3en, eine alpine Bergbauernwirtschaft des 18. Jahrhunderts im
Zusammenhang mit den 6kologischen Bedingungen der hier betriebenen Viehwirtschaft zu
untersuchen, es kann heien, die Erziehungsbedingungen junger Adeliger des
Hochmittelalters im Rahmen des Lehenswesens zu behandeln, es kann heiRen, die spezifische
Einrichtung eines Jugendzimmers zu Beginn des 20. Jahrhunderts im Kontext burgerlicher
Wohnkultur dieser Zeit zu analysieren. Wesentlich an diesen vielféaltigen Moglichkeiten von
historischer Familienforschung im gesellschaftlichen Kontext ist der Versuch, einen
Erklarungszusammenhang herzustellen. Und fir solche Erklarungen ist der Vergleich
essentiell. Der Vergleich kann sich auf unterschiedliche soziale Schichten beziehen, ebenso
auf unterschiedliche Kulturrdume. Er kann synchron vorgehen oder diachron. Gerade der
epochentiibergreifende L&ngsschnitt erscheint mir eine fur die Historische Familienforschung

wichtige Vorgangsweise. Auf der Basis von Vergleichen kénnen wir erklaren. Und die



Erklarung unserer historischen Befunde ist fir den Kontext der Weitervermittlung wichtig -
sowohl innerhalb der Wissenschaft als auch dariiber hinaus in der Offentlichkeit. Nur eine
interpretierende Historische Familienforschung wird fir unsere Nachbardisziplinen von
Nutzen sein. Nur eine interpretierende Historische Familienforschung kann in der
Offentlichkeit dazu beitragen, Familienprobleme der Gegenwart aus der Vergangenheit besser
zu verstehen. Mit der Absicht, erklaren zu wollen, stehen wir von vornherein in einem Dialog
- in einem Dialog mit anderen Wissenschaften sowie in einem Dialog mit verschiedenen
Gruppierungen der Offentlichkeit. Gedanken wie die hier vorgetragenen miissen in einem
Dialog weiterentwickelt werden. Nur in einem solchen Dialog finden wir die inhaltliche

Neuorientierung der Historischen Familienforschung fiir das angebrochene neue Jahrhundert.



