Systeme der Namengebung im Vergleich

Namen als Quelle zu benitzen, ist in der Geschichtswissenschaft noch keineswegs
selbstverstandlich. In quellenkundlichen Werken wird selten auf sie eingegangen. In
historischen Proseminaren hort man zwar von Sphragistik, Heraldik und Genealogie als
»klassischen Hilfswissenschaften, in der Regel aber nicht von der Onomastik. Die
Namenkunde als Wissenschaft von der Bildung und Geschichte der Eigennamen wird meist
den Philologien Uberlassen.

Wichtige AnstoRe zu einer intensiveren Beschaftigung mit Namen sind in den letzten drei
Jahrzehnten von der Historischen Demographie ausgegangen. Neue Zugangsweisen der
Historischen Demographie wie etwa die Analyse von Pfarrmatriken oder Personenstandslisten
haben — gleichsam als Nebenprodukt — massenhaft Namenmaterial bereitgestellt. Mit
Methoden der EDV war es ein Leichtes, fir umfangreiche Populationen, die
bevolkerungsgeschichtlich untersucht wurden, auch Namenstatistiken zu erstellen. Aber was
damit tun? Fir die zentrale Fragestellung der Historischen Demographie — etwa zur Erklarung
von Wandlungsprozessen der Fertilitat, der Nuptialitat, der Mortalitat — gaben die Analysen
des Namenguts nichts her. Dessen Interpretation hatte in ganz andere Zusammenhéange
gefiihrt. So blieb es vielfach bei bloRer Beschreibung und Bestandsaufnahme — ein
allgemeines Dilemma der Geschichtswissenschaft, das berall dort auftritt, wo man sich die
Themen von den Quellen vorgeben laGt.

Von den sozialwissenschaftlichen Disziplinen mit denen die Geschichtswissenschaft in den
sechziger und siebziger Jahren zu kooperieren begann — der Soziologie, der Okonomie, der
Politologie - , hatte keine an der Interpretation von Namen Interesse. Dementsprechend fehlte
das Thema uberall dort, wo sich Interdisziplinaritat auf diese Facher konzentrierte. Das gilt
insbesondere fiir die sogenannte ,,Historische Sozialwissenschaft® des deutschsprachigen
Raums. Anders verhielt er sich, wo es auch zu einer Zusammenarbeit mit der
Sozialanthropologie kam. In der franzésischen Geschichtswissenschaft etwa ist es nicht nur
durch Impulse seitens der Historischen Demographie, sondern auch durch solche von Seite
der Sozialanthropologie zur Beschaftigung mit Namen gekommen. Fir die
Sozialanthropologie sind Namen kein isolierter Gegenstand. Sie stellen eine spezifische
Ausdrucksform von Kulturen dar. Dementsprechend werden sie im umfassenden Kontext
solcher Ausdrucksformen interpretiert. Wie bei der Analyse von Riten und Symbolen geht es
dabei primar um gesellschaftliche Bedeutungen. Quantifizierende Untersuchungen von
Namengut kénnen dabei helfen, sie stehen aber nicht im Vordergrund. Unter dem Einfluf3
sozialanthropologischer Zugangsweisen ist es in der Geschichtswissenschaft verschiedentlich
zu Studien gekommen, die Namen als Quelle einbeziehen. Solche Studien liegen zu sehr
unterschiedlichen Epochen vor - bis weit zurtick in die Alte Geschichte. Namen gehoren ja zu
den altesten Uberlieferten schriftlichen Zeugnissen der Menschheit. Solche Studien liegen auf
der Makroebene vor, die Sozialanthropologie hat aber auch mikrohistorische Analysen
angeregt, die die Fruchtbarkeit des ,,im Kleinen Schauens,, diesbeziiglich iiberzeugend
veranschaulichen. Auf welcher Ebene auch immer durchgefiihrt — neue Erkenntnisse erbracht
haben solche Studien tberall dort, wo sie auf vergleichender Grundlage durchgefiihrt wurden.
Mein eigener Zugang zur historischen Namenforschung war durch das Interesse an der
Geschichte von Familie und Verwandtschaft bestimmt. In frihen Arbeiten zur
mittelalterlichen Adelsgeschichte hatte ich sehr selbstverstandlich vermeintliche ,,Gesetze*
der ,,Leitnamenvererbung™ zur Rekonstruktion von Genealogien angewandt. Es galt damals
als methodisch korrekt, bei Namensgleichheit zweier Personen Verwandtschaft zu vermuten —
insbesondere wenn es sich um seltene Namen handelte. Als ich von der Historischen
Familienforschung in neuerer Zeit wieder ins Mittelalter zurtickkehrte, stellte sich fir mich



die Frage, ob dieses Prinzip der ,,Leitnamen® fiir einen bestimmten Typus von Familien— und
Verwandtschaftsstruktur charakteristisch sei. Konnte man tber Systeme der Nachbenennung
an Systeme der Familienverfassung herankommen, fiir die uns sonst aussagekréftige Quellen
fehlen? Eine vergleichende Analyse von Systemen der Nachbenennung sollte darlber
Aufschlul? geben. Noch in anderer Weise erschien mittelalterliche Namensforschung fur
mittelalterliche Familiengeschichte wichtig. Das Aufkommen von Familiennamen im Hoch-
und Spétmittelalter wurde von einigen Forschern als Hinweis darauf gedeutet, dal? sich neue
Strukturen von Familie und Verwandtschaft durchgesetzt hatten — im Vergleich zu offeneren
Verwandtschaftsverbanden der friheren Zeit stérker agnatisch orientierte. Die Zweithamen,
aus denen sich Familiennamen gebildet haben, stehen aber offenkundig mit Erstnamen in
Verbindung, die wir aus heutiger Sicht als ,,Vornamen,, bezeichnen. Die Entwicklung von
Familien- und Verwandtschaftssystemen des Mittelalters verwies auch aus dieser Perspektive
auf die Entwicklung des mittelalterlichen Namenswesens. Sich mit diesem zu beschéftigen,
war so fir mich nicht Selbstzweck. Historische Langzeitentwicklungen von Familie und
Verwandtschaft mit dem Fluchtpunkt Gegenwart waren das Explanandum. Entwicklungen
von Namengut und Namengebung hatten dabei Indikatorfunktion. Je nach
Erklarungszusammenhang ging jedoch die Untersuchung iber Namen als Quelle hinaus.

In welchen anderen Erklarungszusammenhangen Namen als Quelle verwendet werden
konnen, wurde mir bewuRt, als ich mit den an Familie und Verwandtschaft orientierten
Modellen an Grenzen stiel. Jener ProzeB des ,,groBBen Namenschwunds® im Hoch- und
Spéatmittelalter, der zur Entstehung von Zweithamen bzw. Familiennamen fuhrte, hat eine
wesentliche Wurzel in der allgemeinen Verbreitung von Heiligennamen. Diese ist aber nicht
aus der Familiengeschichte zu erklaren, sondern aus der Geschichte religioser Mentalitaten.
Neue Vorstellungen ber die Wirkkraft des Heiligen an seinem Festtag dirften entscheidende
Impulse gegeben haben. Namen als Quelle der Mentalitatsgeschichte erscheint insgesamt als
ein weites Feld, auf dem es noch viel zu ernten gabe. Ebenso Namen als Quelle der
Religionsgeschichte. Der Vergleich von Systemen der Namengebung fuhrte zu vielféltigen
unterschiedlichen Formen, in denen Gottesbeziehungen bzw. Beziehungen zu Heiligem/n in
Namen verschlusselt sein koénnen. Die Vorstellung von der besonderen Kraft heiliger Namen
begegnet in historischen Gesellschaften haufig. Von heiligen Namen ergeben sich
Querbeziehungen zu heiligen Bildern, heiligen Schriften, heiligen Dingen. Fur eine
vergleichende Religionsgeschichte, insbesondere eine Religionsgeschichte von unten, die sich
auf Phanomene wie Namensmagie und Namenzauber einlaBt, steckt in der Geschichte des
Namenwesens noch viel an ungehobenen Schitzen. Eine andere Wurzel des ,,grof3en
Namenschwunds“ im Hoch- und Spatmittelalter, der die Entstehung von Zweitnamen
ausloste, fuhrte in die Verfassungsgeschichte. Die enorme Verbreitung von Koénigsnamen in
dieser Zeit — in Deutschland das ,,Hinz und Kunz“- Phdnomen — steht offenkundig mit der
Verbreitung des Lebenswesens in einem ursdachlichen Zusammenhang. Ob Herrschernamen
fir Adel und Volk als Zeichen der Firstenwirde tabuisiert sind oder fir die Namengebung
offen stehen, ist insgesamt ein interessanter Indikator fir unterschiedliche Herrschaftsformen.
Sich mit gesellschaftlichen Schranken des Namenwesens zu beschaftigen, erscheint als eine
wichtige sozialgeschichtliche Fragestellung, die bisher noch wenig behandelt wurde.
SchlieBlich sei auf die Bedeutung von Namen als Quelle der Geschlechtergeschichte
verwiesen. Der jeweilige Umgang mit geschlechtsspezifischem Namengut bzw. dessen
Weitergabe in mannlicher und weiblicher Linie erlaubt Aussagen, die in ihrer Bedeutung weit
uber die Geschichte von Familie und Verwandtschaft hinausgehen. In allen diesen
Themenbereichen kdnnen Namen eine wichtige Indikatorfunktion haben. Fir sich allein
genommen stellen sie jedoch zumeist eine zu schmale Quellenbasis dar. Erst auf eine
bestimmte Fragestellung bezogen und mit anderen Quellen kombiniert gewinnen sie ihre
Aussagekraft.



Namengebung nach dem Namenssinn

Wenn auch die jeweilige Verwendung von Namen als Quelle vom gewéhlten Thema abhéngt,
so laBt sich im Kontext von bestimmten Systemen der Namengebung doch Allgemeines tber
die Interpretationsmoglichkeiten von Namen sagen. Eine erste, sehr grundsétzliche
Unterscheidung  betrifft die Namengebung nach dem Namensinn bzw. nach
Namensvorbildern. Diese beiden Grundtypen der Namengebung kann man in verschiedenen
Variationen in europdischen wie in auBereuropéischen Gesellschaften finden. Sie ermdglichen
unterschiedliche Formen der Auswertung. In Systemen der Namengebung nach dem
Namenssinn kann die Interpretation unmittelbar von der Wortbedeutung ausgehen. Der Name
eines Kindes driickt dann etwa konkrete Wunschvorstellungen der Eltern, ein von ihnen
konzipiertes Lebensprogramm oder eine vermutete Zukunftsperspektive aus. ,,Nomen est
omen®“ gilt in einem unmittelbaren Verstdndnis dieses Gedankens. In einer Kultur der
Namengebung nach dem Namenssinn ist ein Jakob tatsdchlich ein ,,Fersenhalter, weil er
seinem Zwillingsbruder Esau schon beim Geburtsvorgang — wie spéter im Leben — das
Erstgeburtsrecht  streitig machen wollte. In  Systemen der Namengebung nach
Namensvorbildern, also in Kulturen der Nachbenennung, tritt der urspriingliche Wortsinn
zurlick. Wir konnen aus ihm keine Schlusse auf aktuelle Konzepte der Namengebung ziehen.
Ein Jakob des 18. Jahrhunderts kann sich auf den Patriarchen des Alten Testaments beziehen,
auf einen der zwei Apostel dieses Namens im Nennen oder auf den gleichnamigen Grof3vater.
An die Bedeutung ,,Fersenhalter* denkt damals dabei wohl niemand mehr. So ist sie fiir die
Mentalitat der Zeit belanglos. Eine Interpretation der Namengebung vom Wortsinn her wére
verfehlt. Dafur werden in der Nachbenennung nach Namensvorbildern reale oder imaginierte
Sozialbeziehungen erkennbar. In der Analyse dieser Beziehungen liegen daher auch die
wesentlichen Erkenntnismdglichkeiten der Interpretation von Namen in Kulturen der
Nachbenennung.

Unter den Systemen der Namengebung nach dem Namenssinn lassen sich wiederum zwei
Typen unterscheiden: solche, in denen fur jedes Kind ein neuer Name gebildet wird, und
solche, in denen es zur Wiederholung bereits gegebener Namen kommt. Der erste Typ, die
einmalige Vergabe eines Namens, dirfte etwa in der Frihzeit der zwolf Stamme Israels das
mafgebliche Prinzip der Namengebung gewesen sein. Die im Alten Testament (berlieferten
Genealogien zeigen fir diese Zeit keinerlei Namensrepetition. Aus zahlreichen Berichten wird
ersichtlich, daB fur jedes Kind jeweils ein ganz spezifischer Name gebildet wurde. Er konnte
sich auf ein besonderes Ereignis bei der Geburt beziehen, wie das Uber die Familie des
Patriarchen Jakob berichtet wird. Bei seinen zwolf S6hnen waren Ausspriiche der Mutter bei
der Geburt fir die Namengebung entscheidend. Beim ersten sagte Lea: ,,Seht, ein Sohn!* und
nannte ihn ,,Ruben®, beim zweiten: ,,Erhort hat mich der Herr* und nannte ihn ,,Simon® d. i.
,»Erhorung® etc. Dal Namen von Kindern in Stammesgesellschaften oft individuell nach
spezifischen Geburtsumstdnden gebildet werden, daflr bietet die Ethnologie reiches
Vergleichsmaterial. Insgesamt findet sich die einmalige Vergabe von Namen nach dem
Namenssinn und eine dementsprechende Vielfalt des Namenguts eher auf der
Entwicklungsstufe von Tribalverfassungen. Aus der europdischen Geschichte ist kein
analoges System der Namengebung bekannt.

Viel héufiger begegnet in Systemen der Namengebung nach dem Namenssinn das Prinzip der
Wiederholung von Namen. lhrer Bedeutung nach besonders wertvolle Namen werden
neuerlich aufgegriffen. In der Regel handelt es sich dabei um Namen mit einem religios
bedeutsamen Sinn — also fromme Namen und unter ihnen wiederum besonders sogenannte



»theophore Namen®. Unter theophoren Namen* versteht man Namensformen, die den oder
einen Gottesnamen beinhalten. Der Gottesname selbst bzw. die Namen von Gottern oder
Gottinnen waren fir deren Kultgemeinde in der Regel tabu. Das gilt etwa fiir die Namen Jesus
bzw. Christus in den meisten christlichen Kulturen bis heute. Andererseits wurden gottliche
Namen aufgrund ihrer Heiligkeit vielfach als besonders wirkkraftig angesehen. Um diese
Kraft des Namens zu gewinnen ohne das Tabu zu verletzen, wurden Kindern thephore
Namen, d.h. mit dem Gottesnamen zusammengesetzte Namensformen gegeben. Man
bezeichnet das Kind etwa als ,,Diener Gottes, als Gnadenerweis Gottes®, als ,,Gabe Gottes*.
Solche theophore Namen reichen historisch sehr weit zuriick. In Agypten sind schon in der
altesten Uberlieferten Namenschicht aus der Zeit zwischen 3000 und 2600 v. Chr. theophore
Satznamen stark vertreten. Sie stellen wahrscheinlich die altesten schriftlich Uberlieferten
Zeugnisse menschlicher Religiositdt (berhaupt dar. Ebenso begegnen sie in den
altorientalischen Kulturen Mesopotamiens. Bei den Juden dirfte sich tiber sie der Ubergang
von den individuell gebildeten Namen zur Namensrepetition vollzogen haben, die sich schon
in den letzten vorchristlichen Jahrhunderten durchsetzte. Etwa die Namen Jesus, d.h. ,,Jehova
ist Hilfe*, und Johannes, ,,Jehova ist gniddig gewesen®, waren zur Zeit Jesu schon sehr stark
verbreitet. Die beiden groflen monotheistischen Tochterreligionen des Judentums, das
Christentum und der Islam, Ubernahmen das Prinzip der theophoren Namengebung. Im
arabischen Raum ist es allerdings auch schon in vorislamischer Zeit nachzuweisen. Im
islamischen Kulturraum spielt das theophore Namenwesen — und damit die Namengebung
nach dem Wortsinn — bis heute eine eminent wichtige Rolle. Insbesondere sind
Zusammensetzungen aus ,,Abd“, d.i. Diener, und einem der ,,neunundzwanzig schonen
Namen Allahs® sehr beliebt, etwa Abd al-Rahman (,,Diener des Barmherzigen®), vor allem
aber Abdallah selbst. Wie im Judentum sind — anders als in der christlichen Tradition —
theophore Namen der mannlichen Nachkommenschaft vorbehalten. Das Christentum hat das
Modell der theophoren Namengebung nicht nur aus jldischen sondern auch aus griechischen
Wurzeln tbernommen. Bei den Griechen findet sich eine Namengebung dieser Art seit dem 6.
vorchristlichen Jahrhundert, allerdings mit anderen Formen der Namenbildung und damit
wohl auch mit anderen Vorstellungen tber die im Namen ausgedriickte Gottesbeziehung. Die
altorientalischen ,,Diener der Gottheit“—Namen fehlen. Stark vertreten sind daflir Namen, in
denen durch Suffix-Bildungen die Zugehdrigkeit zur Gottheit ausgedrickt wird wie
Demetrios, Apollonios, Dionysios. Ahnlich gebildet sind dann theophore Namen des
Chrisentums wie Kyriakor/Kyrillos d.h. ,,zum Herrn gehorig“ oder dessen lateinische
Entsprechung Dominicus. Das ganze erste Jahrtausend hindurch und zum Teil weit dartiber
hinaus spielen auf Gott bezogene Namen, die dem Namenssinn nach vergeben wurden, im
Christentum eine grofle Rolle. Wir finden sie Uber griechisch— und romanischsprachige
Gebiete hinaus in germanischen und slawischen Missionsgebieten, etwa Gottfried und
Godwin (d.i. ,,Gottesfreund*) Bogislaw und Bogdan (d.i. ,,durch Gott voll Ruhm* bzw.
»QGottesgeschenk). Erst mit der Durchsetzung der Nachbenennung nach Heiligen wurden sie
verdréngt.

Die Namengebung nach dem Wortsinn beschréankt sich im Christentum der ersten
Jahrhunderte keineswegs auf theophore Namen. Er gab eine Vielzahl frommer Namen, die
christliche Hoffnungen, Erwartungen, Stimmungen, Gefiihle und Eigenschaften ausdrtickten.
Sie lassen sich oft von den allgemeinen Wunsch— Namen der Spatantike schwer
unterscheiden, weil sie sowohl religiés wie auch sékular verstanden werden konnten. In der
Zeit der Verfolgung war diese Doppeldeutigkeit wohl bewuBt intendiert. ,,Victor,, etwa konnte
allgemein ein ,,nomem militare, sein, wie es Nichtbiirger bei ihrem Eintritt ins Heer
annahmen. Unter Christen hingegen wurde der Name gerne gegeben, weil er fur sie den Sieg
uber die Stinde zum Lebensprogramm machte. Felix bzw. Felicitas waren als Wunsch fur die
Zunkunft des Kindes auch in nichtchristlichen Kreisen sehr verbreitet. Fur Christen



bedeuteten sie wie spater Beatus/Beatrix oder Sanctus/Sancta die Hoffnung auf die ewige
Seligkeit. In gleichen Namensformen kénnen sehr unterschiedliche Bedeutungszuweisungen
enthalten sein. AuRer Streit steht, dal die theophoren und frommen Namen schon seit
frihchristlicher Zeit eine spezifisch christliche Namenkultur bildeten. Ihr christlicher
Charakter wird vielfach deshalb nicht wahrgenommen, weil aus neuzeitlicher Perspektive
christliche Namengebung so stark mit Nachbenennung nach Heiligen gleichgesetzt wird, wie
sie sich im Hoch- und Spatmittelalter zunehmend durchgesetzt hat.

Namengebung nach dem Wortsinn kommt in christlichen Kulturen der Nachbenennung im
Zuge von Erneuerungsbewegungen gelegentlich wieder zum Durchbruch. In puritanischen
Kreisen griff man nicht nur auf hebrdische Satznamen des Alten Testaments zurlick, sondern
man Ubersetzte sie auch ins Englische und formulierte nach ihrem Vorbild neue. Auf dieser
Grundlage sind Taufnamen entstanden, die in der Geschichte der Namengebung ziemlich
einzigartig dastehen: Sin-Despise, Turn-to-the-right oder Bestead—fast-in-the-faith. Von den
Bridern des Radikalenfiihrers Praisegod Barebon, einem der erbittertsten Gegner Konig Karls
II., hieB der eine ,,Christ-came-into-the-world-to-save®, der andere ,,If-Christ-had-not-died-
than-hadst-been-damned. Weil das nun doch ein wenig kompliziert war, wurde er schlicht
»Damned gerufen. Religidse Satznamen, wie sie in Deutschland im Pietismus aufkamen —
etwa Flrchtegott oder Leberecht — wirken im Vergleich dazu fast konventionell. Namen, die
religibse Tugenden zum Lebensprogramm des Kindes machen, finden sich im
Reformationszeitalter allgemeiner verbreitet. Das gilt etwa fir die drei christlichen
»Kardinaltugenden,,: ,,Spes®, ,,Fides* und ,,Caritas,,.

Es ist kein Zufall, dall Erneuerungsbewegungen zur Namengebung nach der Wortbedeutung
zurlickkehren. Sie ermdglicht ihnen, durch die Namen der Kinder ihre programmatischen
Vorstellungen zu propagieren. Als besonders radikaler Bruch mit traditionellen Formen der
Identitatszuweisung wird dadurch auch der Gedanke des prinzipiellen Neubeginns betont. Die
Franzosische Revolution hat nicht nur im System der Nachbenennung christliche Heilige
durch Martyrer der Revolution wie Marat und Le Pelletier oderJulius César durch seinen
Morder Brutus ersetzt, sie hat auch Ideale der Revolution in der Namengebung verankert wie
Liberté, Egabité, Fraternité, Unité, Indivisibilité, Republicain oder Travail. In der Russischen
Revolution wurde in &hnlicher Weise Namenspolitik im Sinne der Schaffung einer radikal
neuen ldentitat betrieben. Systeme der Namengebung nach dem Wortsinn eignen sich dafiir
besser als solche der Nachbenennung, weil sie das angestrebte Programm direkt ansprechen
und nicht bloB durch historische Vorbildfiguren vermittelt. Obwohl solche Formen
revolutiondarer Namengebung in den betroffenen Gesellschaften quantitativ bedeutungslos
blieben, handelt es sich doch um ein wesentliches Phdanomen. Der versuchte Umsturz des
Namensystems zeigt, dal} dieses mit dem tberkommenen Gesellschaftssystem identifiziert
wurde. Mit der alten Ordnung wollte man auch deren symbolische Ausdrucksformen
uberwinden. Das System der Namengebung wurde als ein sehr wesentliches Element dieser
symbolischen Ausdrucksformen angesehen.

Namengebung durch Nachbenennung

Systeme der Namengebung nach dem Namenssinn und nach Namensvorbildern sind
untereinander nicht inkompatibel. Das Lukas-Evangelium berichtet tber die Namengebung
Johannes des Taufers, dal3 die Nachbarn und Verwandten dem Knaben bei der Beschneidung
den Namen seines Vaters Zacharias geben wollten. Seine Mutter Elisabeth ,,widersprach ihnen
und sagte: Nein er soll Johannes hei3en. Sie antworteten ihr: Es gibt doch niemanden in
deiner Verwandtschaft, der so hei3t“. Das Prinzip der Verwandtennachbenennung erscheint



hier ganz selbstverstandlich vorausgesetzt. Wenn Elisabeth und spater auch der Vater
Zacharias auf dem in der Familie ungebrauchlichen Namen Johannes beharrten, so mag das
seinen Grund in der Bedeutung des Namens gehabt haben, die zweifellos geldufig war. Im
vorangegangenen Satz des Evangelienberichts heiflit es: ,,lhre Nachbarn und Verwandten
horten, da3 ihr der Herr gro3e Gnade erwiesen hatte®. Und ,,Gott ist gnddig* ist die Bedeutung
von Johannes. Wie auch immer — sowohl Johannes als auch Zacharias sind theophore Namen,
die damals héufig gegeben wurden, mit oder ohne Vorbild in der Verwandtschaft. Solche
vielfach vergebenen theophoren Namen diirften sich bei den Juden aus individuell vergebenen
religiésen Satznamen entwickelt haben. Zur Namensrepetition kam es jedenfalls aufgrund des
Gottesbezugs  dieser  Namen, nicht wegen des Bezugs zu  Verwandten.
Verwandtennachbenennung ist offenbar in diesem System der Namensrepetition ein
sekundares Phanomen. Auch sonst lassen sich solche Entwicklungen verfolgen, da Namen,
die urspringlich des Namenssinns wegen gegeben werden, den Charakter eines familidren
Traditionsnamens annehmen. Es ist im Einzelfall dann schwer zu entscheiden, ob die heilige
Aussage des Namens bei der Vergabe des Namens im Vordergrund steht oder die
Bezugnahme auf einen Verwandten.

Wenn wir von Namengebung nach Verwandten sprechen, so denken wir ganz
selbstverstandlich an Nachbenennung nach Angehérigen im Sinne unseres heutigen
Verwandschaftssystems. In diesem bilateral und ego-fokussierten Verwandtschaftssystem sind
dem namengebenden Eltern eines Kindes die eigenen Eltern besonders nahe. Nachbennenung
nach vaterlichen und mutterlichen GroRvétern bzw. Gromittern ist eine ubliche Praxis. Es
gibt — historisch und in der Gegenwart — jedoch auch ganz anders strukturierte
Verwandtschaftssysteme, in denen dementsprechend auch das System der Nachbenennung
nach anderen Regeln verlduft. Die Verwandtschaft in patrilinearen Abstammungsverbanden
wird nicht vom Ego sondern vom Ahnherren her konzipiert und ist ausschlieBlich an der
mannlichen Linie orientiert. Pierre Bourdieu hat die Namengebung in einer derart
strukturierten Gesellschaft, bei den Kabylen in Algerien, untersucht. Seine Zusammenfassung
dazu sei in vollem Umfang zitiert, weil sie in kompakter Form die Koplexitat der Verhaltnisse
veranschaulicht:

»Einem Neugeborenen den Namen eines bedeutenden Vorfahren zu geben, ist nicht nur ein
Akt der Sohnesliebe, sondern soll das Kind gewissermalien dazu vorherbestimmen, den
namenverleihenden Vorfahren ,wieder aufleben‘ zu lassen, d. h. in seinen Pflichten und
seinen Gewalten seine Nachfolge anzutreten. Infolgedessen werden die ruhmvollen
Vornamen, ebenso wie wertvoller Boden, zum Gegenstand einer geregelten Konkurrenz, und
das ,Recht® sich den begehrtesten VVornamen anzueignen — den, der ununterbrochen die
genealogische Beziehung mit dem grofRen Vorfahren proklamiert, dessen Andenken von der
Gruppe und auferhalb der Gruppe bewahrt wird -, wird nach einer bestimmten Ordnung
vergeben, entsprechend der, die die Ehrenpflichten bei einem Racheakt oder die Anspriiche
auf einen Teil des Erbguts bei einem Landverkauf regelt. Da der Vorname in direkter
patrilinearer Linie vererbt wird, darf also der Vater seinem Kind den Namen des eigenen
,amm* (d.i. Vaterbruder, M.M.) oder des eigenen Bruders (,amm* des Kindes) dann nicht
geben, wenn diese bereits verheiratete Sohne hinterlassen haben, die den Namen ihres Vaters
einem ihrer Séhne oder Enkel geben konnten. Wie Uberall darf man sich hier durch die
Sprache der Norm und Pflicht (,,er muB,,, ,,er darf nicht,, usw.), die durch die Kiirze bequemer
ist, nicht tduschen lassen, so ist es z.B. vorgekommen, dal} ein jlingerer Bruder ein glinstigeres
Kréfteverhéltnis in der Sippe ausnutzte, um seinem Sohn den Namen eines angesehenen
alteren Bruders zu geben, der bei seinem Tod noch sehr kleine Kinder hinterlassen hatte; diese
wiederum setzten spéter ihre Ehre darein, den bewuflten Vornamen ,zurlickzuerobern®, sogar
auf die Gefahr von Namensverwechslungen hin, da sie sich als die legitimen Verwalter dieses
Namens betrachteten. Besonders auffallig ist diese Konkurrenzsituation, wenn mehrere



Brider den VVornamen ihres Vaters fur ihre Kinder reservieren wollen: Zwar muf? man im
allgemeinen dafur sorgen, einen Namen nicht verwaisen und die hinterlassene Licke nicht
fortbestehen zu lassen, und gibt deshalb den Namen dem ersten Knaben, der nach dem Tod
des Namenstragers geboren wird. Aber der alteste Bruder kann die Vergabe des Namens auch
aufschieben und ihn einem seiner Enkel geben, anstatt ihn dem Sohn eines jingeren Bruders
zu Uberlassen, wobei der Name dann eine Generation Uberspringt. Umgekehrt kann es aber
auch vorkommen, daB ein Name, wenn keine mé&nnlichen Nachkommen vorhanden sind, der
Gefahr ausgesetzt ist, keinen Nachfolger zu finden; in diesem Fall fallt die Verpflichtung, ihn
,wieder aufleben‘ zu lassen, zuerst den kollateralen Verwandten zu und dann, im weiteren
Sinn, der ganzen Gruppe, die dadurch 6ffentlich bezeugt, dal ihr Zusammenhalt und ihr
Kapital an Méannern sie befahigt, die Namen aller direkten Vorfahren wieder aufzunehmen
und dariiber hinausw auch die anderswo entstandenen Liicken aufzufiillen ...“ (Bourdieu,
Entwurf einer Theorie der Praxis, S. 79f)

Dieses hochkomplizierte System der Nachbenennung beruht auf dem Grundsatz, dal3 der
Abstammungsverband als ganzer ein flir die Gruppe spezifisches Namengut verwaltet.
Gemeinsam sind die Agnaten dafur verantwortlich, dafl kein Name ihrer Vorvorderen
verwaist. Es darf aber auch kein Name unter den Lebenden doppelt vergeben werden, weil
man nur Verstorbene ,,wiederaufleben lassen kann. Es handelt sich also um ein
Nachbenennungssystem ausschlieBlich nach Toten. Komplizierend kommt hinzu, dal im
gemeinsamen Namengut des Abstammungsverbands bestimmte Namen besonders ruhmvoll
und deshalb besonders begehrt sind, weil mit dem Namen auch der Ruhm seines friiheren
Trégers einholbar gedacht wird. Strategien der Nachbenennung nach Toten sind
dementsprechend fur die Zukunft der Nachkommen héchst bedeutsam.

Ganz ahnliche Praktiken der Nachbenennung finden wir in européischen Firstenhdusern des
Frihmittelalters — bei den Merowingern im 6. und 7. Jahrhundert, bei den Rurikiden im 10.
und 11. Die ,stirps regia“ verfiligte iiber ein bestimmtes Namengut, das immer von Neuem
vergeben wurde. Dabei war nicht eine bestimmte Verwandtschaftsrelation zwischen den
einzelnen Namenstrédgern fiir die Nachbenennung maligeblich. Der spatere Theuderich IlI.
wurde nicht nach seinem Grof3onkel dritter Linie, Konig Theuderich Il., nachbenannt, dieser
nicht nach seinem gleichnamigen Onkel zweiter Linie, der im Kindesalter starb, oder seinem
UrgroRonkel, Konig Theuderich I. Vielmehr war Theuderich ein besonders prestigetrachtiger
Konigsname der Dynastie, der in den verschiedenen Linien des Hauses immer wieder
aufgegriffen wurde, wenn ein friherer Trager verstorben war. Die aus heutiger Sicht so
schwer verstandliche Namensgleichheit unter oft weitschichtig verwandten Personen des
Konigshauses gewinnt auf dem Hintergrund einer solchen gruppenbezogenen Nachbenennung
nachvollziehbare RegelméaRigkeiten.

Namensvariation und Namensalliteratition

Sowohl bei den Merowingern als auch bei den Rurikiden findet sich aber auch noch ein
zweites Phanomen, das als Element gruppenbezogener Nachbenennung verstanden werden
kann, ndmlich die Namensvariation. Konig Chlodwig 1. hat zwei S6hne Chlodomer und
Chlothar einen Enkel Chlodovald und eine Enkelin Chlotswinte sowie einen Urenkel
Chlodobert. Chlodwigs altester Sohn Theuderich ist der Vater eines Theudebert und der
GroRvater eines Theudebald. Wahrend der volle Name erst nach dem Tod des ersten
Namenstragers aufgegriffen werden darf, kann durch die Ubertragung einzelner Namensteile
Gemeinsamkeit unter Lebenden ausgedrtickt werden. Das Prinzip der Namensvariation war in
germanischer Frihzeit sehr verbreitet — nicht nur in Furstenhdusern. Im Frankenreich a3t es



sich im 8. und 9. Jahrhundert in breiten Kreisen der bauerlichen Bevolkerung nachweisen.
Anders als in den Furstenhdusern wird hier auch das Namengut der Mutterseite in die
Ubertragung von Namensteilen einbezogen. Die Nachbenennung von Séhnen nach der Mutter
bzw. von Tochtern nach dem Vater bleibt dabei allerdings auf den geschlechtsunspezifischen
ersten Namensteil beschrankt. So hat etwa nach dem Guterverzeichnis der nordfranzdsischen
Abtei Saint Germain-de-Prés am Anfang des 9. Jahrhunderts ein bdauerliches Ehepaar
Ricboldus und Gislindis einen Gislemarus, einen Ercamboldus, einen Ricgoldus sowie eine
Ricberga und eine Ricsindis zu Kindern. Bei Personen gleichen Geschlechts kann die
Ubereinstimmung auch im zweiten Namensteil liegen. Die aus der epischen Uberlieferung
geléufige Abfolge Heribrand — Hildebrand — Hadubrand ist daftr ein gutes Beispiel.
Namensvariation ist in historischen Gesellschaften ein weit verbreitetes System der
Namengebung, in dem ber Namensteile Gemeinsamkeiten mit VVorfahren und Verwandten
gesucht wird. Wir finden es bei germanischen und slawischen Vélkern, ebenso in der
griechischen Antike — gelegentlich sogar in Ubereinstimmung kombinierter Grundworte, etwa
bei den in vielen indogermanischen Kulturen verbreiteten Tiernamen. Namensvarianten als
Form, Uber den Namen familidren Zusammenhang auszudriicken, begegnet auch in Kulturen
ganz anderen Ursprungs. So ist dieses Prinzip der Namengebung in Japan seit alters weit
verbreitet. Der jetzige Kaiser Akihito hat eine Masahito zum Bruder. Die Bruder seines Vaters
Hirohito hieRen Yasuhito, Nobuhito und Takahito. Der GroRvater hatte den Namen Yoshihito.
In einer Seitenlinie des Kaiserhauses findet sich gleichzeitig die Generationsfolge Hiroyasu,
Hiroyoshi, Hiroaki. In neuerer Zeit kann mit dem Prinzip der Namensvariation schon recht
freizligig umgegangen werden. So Ubernahm etwa ein in den flnfziger Jahren geborener
Hirokuni das zweite Namenselement von seinem Vater, das erste hingegen vom Kaiser.

Dem System der Namengebung durch Namensvariation verwandt ist das System der
alliterierenden Namengebung. Auch diesem System begegnet man in europdischer Friihzeit,
insbesonder bei germanischen Stdimmen. In den angelsachsischen Kénigshausern finden sich
zahlreiche Beispiele. Die Namen der aus dem Nibelungenlied bekannten Burgunderkdnige
Gunther, Gernot und Giselher veranschaulichen das Prinzip. Familiale Gemeinsamkeit wird
hier nicht durch Weitergabe ganzer Namensteile ausgedrickt sondern bloR durch die
Ubereinstimmung im Anlaut. DaR der Anlaut Wesentliches des ganzen Namens enthilt und
deswegen etwa auch bei Namenswechsel gleichbleiben soll, ist ein weit verbreitetes Motiv,
das in vielen Kulturen ganz unterschiedlichen Ursprungs begegnet. Auch die
Namensalliteration wird in vielen sehr unterschiedlichen Kulturen praktiziert, etwa in
manchen persischen Familien bis heute (Vgl. S. ...).

Namensvariation und Namensalliteration kann man nur in einem sehr weiten Verstandnis als
Systeme der Namengebung nach Namensvorbildern bezeichnen. Sie beziehen sich ja nicht in
ganzen Namen sondern nur in Namensteilen bzw. im Anlaut des gegebenen Namens auf
vorangegangene Namenstrager. Die variierten bzw. alliterierten Namen mussen urspriinglich
auch des Namensinns wegen gegeben worden sein. Die Aufnahme neuer Namenselemente —
etwa solcher mit christlicher Bedeutung — macht klar, daB innerhalb des Systems der
Namensvariation die einzelnen Grundworte nicht sinnentleert weitergegen wurden. Es
begegnen allerdings auch Zusammenstellungen von Namensteilen, die keinen erkennbaren
Sinn ergeben und die nur aus der Bezugnahme auf Vorfahren und Verwandte erklart werden
kdnnen.

Nachbenennung nach VVerwandten




Wo in Europa im Fruhmittelalter Namensvariation oder Namensalliteration begegnen, trat in
der Folgezeit nahezu Uberall Nachbenennung an deren Stelle. In Ubergangsphasen konnten,
wie das Beispiel der Merowinger zeigt, solche Systeme miteinander verbunden auftreten. Die
Merowinger haben nur nach schon verstorbenen Geschlechtsangehérigen nachbenannt, die
frihen Karolinger zundchst auch. Mit der Konigssalbung Pippins gingen sie zur
Nachbenennung nach Lebenden (ber. Auch der Vaters- bzw. Muttername wird jetzt
weitergegeben. Ein Zusammenhang mit der neuen Form der Herrschaftsliegitimation erscheint
denkbar. Man darf Nachbenennung nur nach Toten bzw. auch nach Lebenden aber nicht
generell als zwei einander abldsende Systeme sehen. Die Namen noch lebender
Familienangehdriger zu geben, hat im Mittelmeerraum weit zuriickreichende Tradition. In der
judischen Militarkolonie Eleph antine in Agypten I4Rt sich dieser Branch schon im 5.
vorchristlichen Jahrhundert nachweisen. Dal} Johannes der Tdufer nach seinem Vater
Zacharias hatte benannt werden sollen, war also nichts Ungewohnliches. Im sephardischen
Judentum blieb diese Tradition erhalten. Unter den Aschkenasim hingegen war die
Nachbenennung nach Lebenden verpént. Vorstellungen des Volksglaubens miissen dabei eine
Rolle gespielt haben, die durch heilige Schriften nicht abgedeckt waren. In christlichen
Kulturen gibt es analoge Erscheinungen. Wo nur nach Verstorbenen nachbenannt werden darf,
liegt offenbar ein anderes Konzept zugrunde, was die Ubertragung des Namens bedeutet.
Name und Person werden etwa in der Weise als miteinander verbunden gedacht, dal3 die
Neuvergabe eines Namens einen noch lebenden Familienangehérigen dieses Namens in seiner
Existenz bedroht. Im System der Nachbenennung auch nach lebenden Vorfahren und
Verwandten hat die Homonymie ganz andere Bedeutung: Die Person, nach der nachbenannt
wird, soll geehrt werden; das nachbenannte Kind soll in ihr ein VVorbild haben.

Wo in européischer Kulturen der Vergangenheit die Nachbenennung auch nach Lebenden
erlaubt ist, dort stehen die Eltern der Kindeseltern im Vordergrund. Die judisch-christliche
Tradition des vierten Gebots: ,,Du sollst Vater und Mutter ehren...,, diirfte in diese Richtung
gewirkt  haben. Das Christentum hat tendenziell in allen europdischen
Verwandtschaftssystemen zu einer bilateralen Ausrichtung gefiihrt. Dementsprechend werden
in korrespondierenden Systemen der Nachbenennung auch die Eltern beider Kindeseltern
bertcksichtigt. Ein Vorrang der Vaterlinie bleibt aber vielfach erhalten, insbesondere bei der
Namengebung des éltesten Sohnes. Die Homonymie zwischen GrolRvater und erstem
Enkelsohn behélt vielfach eine privilegierte Stellung. Von der griechischen Bezeichnung fur
GroBvater abgeleitet spricht man diesbeziiglich von ,,Papponymie,,.

Im Vergleich zur Nachbenennung nach Grof3eltern begegnet die nach den Kindeseltern
weniger ausgepragt. In Furstenhdusern wurde sie dadurch gestitzt, da Herrschernamen zu
Wuirdenamen wurden, die dem nachbenannten Sohn Thronanspriiche zuwiesen. Dieses
Prinzip konnte allerdings erst wirksam werden als sich die Unteilbarkeit der Reiche
durchgesetzt hatte. In den Geschlechtern adeliger Lehenstrager laRt sich Ahnliches
beobachten. Die Vaternachbenennung scheint mit dem Einzelerbrecht zusammenzuhangen.
Das gilt auch fur bauerliche Gesellschaften mit Anerbenrecht. Auch andere Motive kdnnen
freilich bei diesem Nachbenennungsprinzip eine Rolle gespielt haben, etwa dal bestimmte
besonders hdufige oder sonst bedeutsame Namen stets in der Familie vertreten sein sollten.
Wenn man etwa daran glaubte, daR dort, wo ein Johannes oder ein Florian im Haus ist, kein
Blitz einschlagt, dann konnte es auch ohne intendierte Bezugnahme auf den Vater zu einer
regelméaligen Wiederkehr bestimmter Namen von Generation zu Generation kommen.

Die Nachbenennung nach noch lebenden Verwandten, insbesondere der nach dem Vater, muf
voll entwickelt gewesen sein, bevor es zu einem fur alle christlichen Kulturen Europas
besonders charakteristischen Phdanomen gekommen ist, ndmlich der Nachbenennung nach
dem ,geistlichen Vater,, dem Taufpaten. Von Byzanz ausgehend verbreitete sich im
Fruhmittelalter die Vorstellung, dafl die durch das Taufsakrament entstanden gedachten



10

»geistliche Verwandtschaft,, der Blutsverwandtschaft gleichzuhalten sei. Die Nachbenennung
nach dem Paten war eine logische Konsequenz aus diesem Konzept. Frihe Félle sind in
Furstenhdusern nachweisbar: Der Bulgarenchan Boris/Michael nach seinem ,,geistlichen
Vater,, Kaiser Michael 864 im Osten, der Karolingerprinz Zwentibold, ein Sohn Arnulfs von
Kérnten, den der Mahrerfirst Swjatophik aus der Taufe hob, 870 im Westen. Vom 9.
Jahrhundert an hat sich dieser Brauch — mit unterschiedlicher Bedeutung nach Zeit und Raum
— bis in die Gegenwart erhalten.

Mit der Patennachbenennung war die Schranke der Nachbenennung nur nach
Blutsverwandten durchbrochen. Eine zweite Form der Namengebung aufgrund einer starken
sozialen Beziehung Uber die Familie hinaus setzte sich schon bald darauf — und wohl in
kausalem Zusammenhang mir ihr — im Frankenreich und seinen Nachfolgereichen durch,
namlich die Nachbenennung nach dem Lehensherren bzw. seinen Angehdorigen aufgrund der
Vasallitit. Das ,,Hinz — und Kunz,, — Phdnomen in Deutschland geht auf die Kdnige aus
séchsischem und salischem Geschlecht zurlck. In Frankenreich verbreiteten sich die
Koénigsnamen Hugo und Robert, spater dann Ludwig, Philipp und Karl, in der Normandie und
in England Richard, Robert und William. Im Namenwesen Englands und seiner
Tochterkulturen haben sich die Kénigsnamen des Hochmittelalters besonders stark verbreitet
und besonders lange gehalten. Bill Clinton steht — vielfach vermittelt - in Namenskontinuitat
zu Wilhelm dem Eroberer.

Nachbenennung nach Heiligen

Auch eine andere Form der Nachbenennung die im Hochmittelalter enorme Bedeutung
gewann, konnte mit der Patennachbenennung in Zusammenhang stehen, ndmlich die nach
Heiligen. Wie die Beziehung zum irdischen ,patrinus,, wurde die zum himmlischen
»patronus,, durch das Taufsakrament hergestellt. Bei beiden Beziehungen handelt es sich um
eine spirituelle Bindung, die nichts mit Abstammung zu tun hat. So koénnte die
Patennachbenennung der nach Heiligen den Weg geebnet haben. Ihre einzige Wurzel war sie
aber sicher nicht. Nachbenennung nach Heiligen 188t sich in christlichen Kulturen jedenfalls
schon seit dem dritten Jahrhundert nachweisen — allerdings nicht als dominantes Prinzip der
Namengebung. Unterschiedliche Motive werden dabei erkennbar: Wenn man glaubt, das Kind
der Furbitte eines Heiligen zu verdanken, so gab man ihm dessen Namen. Vorstellungen der
Namenmagie spielten eine Rolle, dall man ber das Aussprechen des Rufnamens eines Kindes
dessen homonymen Heiligen prasent machen koénnte. Vor allem aber sollte die
Nachbenennung den Heiligen als Schutzherr und als Tugendvorbild gewinnen.

Seit dem 4. Jahrhundert 1&Bt sich der Gedanke nachweisen, daf ein der Furbitte eines
Heiligen verdanktes Kind fiir den geistlichen Stand bestimmt sei. Im Frihmittelalter scheint
im Westen diese Vorstellung an Bedeutung gewonnen zu haben. Das macht aber die
Heiligennachbenennung zum  Ausnahmefall. Das Kind wurde durch sie aus
Verwandtschaftsbindungen herausgehoben und in neue Beziehungen eingeordnet. Zur
Durchsetzung des Prinzips der allgemeinen Nachbenennung nach Heiligen kam es im Westen
erst seit dem Hochmittelalter- wahrscheinlich anfangs unter byzantinischen EinfluB. In
Byzanz hatte sich im Bilderstreit der Kult des Tagesheiligen verstérkt und gleichzeitig auch
die Nachbenennung nach Heiligen zugenommen. Die Vorstellung, dal? der Heilige an seinem
Festtag besonders wirkkraftig sei, gewann auch im Westen an Bedeutung. Das Prinzip der
Namengebung nach Geburtstags- bzw. Tauftagsheiligen findet sich in der Ost — wie in der
Westkirche. Fur die Verbreitung von Heiligennamen seit dem Hochmittelalter diirfte es
entscheidende Bedeutung gehabt haben.



11

Namengebung nach nahen Verwandten der Vater— und Mutterseite, nach Patinnen und Paten,
deren man ja mehrere haben konnte, nach Lehensherren und deren Angehérigen und
schlielich nach Geburts- und Tauftagsheiligen oder anderen Heiligen, die man als
personliche Patrone verehrte — alles das waren sehr unterschiedliche Prinzipien der
Nachbenennung, die sehr schwer auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen waren. Das
Problem l6ste sich auch nicht dadurch, dal? Heiligennamen mit zunehmender Verbreitung zu
Ahnennamen wurden bzw. da? man nahe Verwandte zu Paten nahm. Sicher konnten dadurch
mit einem Namen Doppelt- und Dreifachbeziige hergestellt werden — mit zunehmender
Reduktion des Namenguts in zunehmenden Male. Trotzdem muBten zwischen diesen
Systemen immer wieder Entscheidungen getroffen werden. Nach Regionen und Zeiten
erfolgten sie in sehr unterschiedlicher Weise. Im spatmittelalterlichen England etwa soll die
Patennachbenennung im Vordergrund gestanden sein. In Bergbauerngebieten des
Ostalpenraums gab man noch zu Beginn dieses Jahrhunderts den alteren Kindern die Namen
der Eltern und naher Verwandter. Nach der Vergabe dieser ,,vererbten Namen,, sagte bei den
jiingeren ,,der Pfarrer, wie’s heillen sollen,,. Und er sah im Kalender nach. Eine Entlastung in
dieser Konkurrenz der Nachbenennungssysteme brachte die Doppel- und Mehrnamigkeit, wie
sie im Renaissancezeitalter in Italiens aufkam. In den komplexen Formen barocker
Polyonymie, wie sie vor allem in Fursten- und Adelshausern zu finden sind, lait sich das
Nebeneinander dieser konkurrierenden Systeme auf eine Person bezogen beobachten. Und bis
heute werden Zweit- und Dritthamen dazu benutzt, um Verpflichtungen aus traditionellen
Mustern der Nachbenennung Rechnung zu tragen.

In der Gegenwart — eine Nachbenennung ohne Vorbilder?

Wie laRit sich unser heutiges System der Namengebung in europdischen Gesellschaften mit
christlicher Tradition auf diesem historischen Hintergrund einordnen? Um ein System der
Namengebung nach dem Wortsinn handelt es sich sicher nicht. Ein Kind mit Worten der
Alltagssprache zu benennen, ist nicht Ublich. Handelt es sich um ein System der
Namengebung nach Namensvorbildern? Der Rickgriff auf traditionelles Namengut scheint
dafiir zu sprechen. Die immer haufiger wechselnder ,,Topten,, der aktuellen Namengebung
stammen zum Uberwiegenden Teil aus judisch-christlicher Tradition. Und auch die nicht
christlich gepragten Namen haben vielfach historisch weit zurlckreichende Wurzeln. In
welchem Sinn kdnnte man von einem System der Nachbenennung sprechen? Von einer
Nachbenennung nach Heiligen sicher nicht. Auch praktizierende Katholiken geben
Heiligennamen wohl nur ausnahmsweise in diesem Verstandnis. Ebensowenig spielt eine
direkte Nachbenennung nach Vorbildfiguren eine Rolle, die man als ,sdkulare Heilige,,
bezeichnen konnte. Literarische Vorbilder, Heroen des Nationalismus, Kultfiguren des
Zeitalters der Massenmedien haben die Namengebung seit dem 19. Jahrhundert stark
beeinflult. Auch sie treten zuriick. Hat die Nachbenennung nach Vorfahren und Verwandten
zur Bewahrung traditionellen Namenguts geftihrt? Auch dieser Ansatz bietet keine Erklarung.
Es sind nicht die Namen der Eltern und GroReltern, der Onkel und Tanten, der Patinnen und
Paten die die Weitergabe von Traditionsnamen bedingen. Ganz im Gegenteil — die letzten
Jahrzehnte haben in den westlichen Kulturen zu einem radikalen Bruch mit dem System der
innerfamilialen Nachbenennung gefiihrt. Ein durch viele Jahrhunderte praktiziertes System
wurde aufgegeben — wohl der einschneidendste Veranderungsprozel? in der Geschichte der
européischen Namengebung. Die Grinde flr das veranderte Verhalten von jungen Eltern
durften auf verschiedenen Ebenen zu suchen sein: im Wunsch, das Kind nicht an
Familientraditionen zu binden und individuelle Entwicklungschancen zu erdffnen, im



12

Bedeutungsverlust von Verwandtschaftsbeziehungen , in verandertem generativen Verhalten,
das bei Einzelkindern eine Bezugnahme auf vaterliche und miitterliche Verwandte schwierig
macht, um nur einige Faktoren zu nennen. Die Aufgabe des Prinzips der innerfamilialen
Nachbenennung héngt offenbar mit sehr tiefgreifenden mentalen und sozialen
Veranderungsprozessen der letzten Jahrzehnte zusammen.

In der europaischen Tradition der Nachbenennung ist die Bezugnahme auf unterschiedliche
Namensvorbilder in einem Namen tief verankert. Ahnennamen, die zugleich Heiligennamen
sind, machen eine solche Ambivalenz bzw. Polyvalenz notwendig. Diese Tendenz zur
Mehrdeutigkeit von Namen hat sich in der neueren Entwicklung radikal verschérft. Sowohl im
privaten Umfeld der namengebenden Eltern wie auch in einer breiteren Offentlichkeit ist jeder
uberkommene Name mit einer Vielzahl an Bedeutungen befrachtet, die von friiheren Tragern
des Namens stammen. Viele dieser Konnotationen sind hinsichtlich ihres Ursprungs gar nicht
bewuft. Auch Unbewufites geht in Namensentscheidungen ein. Selbst wo die Bewertung
eines Namens auf das Moment des ,,Klangs,, reduziert scheint, spiclen frithere Begegnungen
mit dem Namen bzw. seinen Trégern eine Rolle. In Kulturen, die Traditionsnamen geben, hat
eben jeder Name Tradition — auch wenn diese nicht mehr gesamtgesellschaftich verbindlich
ist, sondern auf individueller Wahrnehmung und Bedeutungszuweisung beruht. Ein so
wichtiges Symbol der Identitatsstiftung fur die Zukunft wie der einem Kind mitgegebene
Name, ist ohne Verankerung in der Vergangenheit nicht denkbar.

Ausgewahlte Literatur

L anthroponymie. Document de I"histoire sociale des mondes méditerrannééns médievaux
(hgg.v. Monique Bourin, Jean-Marie Martin und Francois Menant, Collection de
I"école francaise de Rome 226, Rom 1996.

Adolf Bach, Deutsche Namenskunde, Heidelberg 1952.

Michael Bennett, Spiritual kinship and baptismal name in traditional European society,
in: L.O.Frappell (Hg.) Principalities, Powers and Estates, Adelaide 1979.

Leone Caetani und Giuseppe Gabrieli, Onomasticon Arabicum I, Rom 1915

Jacques Dupaquier u.a. (Hg.), Le prénom, mode et histoire, Paris 1984.

Derselbe u.a. (Hg.), Les Temps des Jules, Les prénoms en France en XIX siecle, Paris, 0.J.
Shlomo J. Goitein, A Mediterranean Society, The Jewish Communities of the Arab world as
portrayed in the documents of the Cairo Geniza, Ill, The Family, Berkeley 1978.

Benzion C. Kaganoff, A Dictionnary of Jewish Names and their History, London 1977

Christiane Klapisch-Zuber, Das Haus, der Name, der Brautschatz. Strategien und Rituale im
gesellschaftlichen Leben der Konaissance, Frankfurt 9.11.1995.

Michael Mitterauer, Ahnen und Heilige, Namengebung in der europaischen Geschichte,
Minchen 1993.

Derselbe, Zur Verbreitung von Firstennamen durch das Lehenswesen, in: Mitteilungen des
Instituts fur Osterreichische Geschichtsforschung 96 (1988).

Evelyne Patlagean, Les débuts d’un aristocratie byzantine et le témoignage de
I"historiographie: systéme des noms et liens de parenté aux I1Xe et Xe siécles, in:
Michael Angoldt (Hg.) the Byzantine Aristocracy IX to XIII Centuries, Oxford 1984.

Wilfried Seibicke, Vornamen, Wiesebaden 1977.

Hermann Usener, Gétternamen, Versuch einer Lehre von der religiésen Begriffsbildung, Bonn
1896.

Eugéne Vroonen, Les noms de personnes de la monde, Bruxelles 1967.

Henry B. Woolf, Old Germanic Principles of Name Giving, Baltimore 1939.



13

Francoise Zonabend, Pourquoi nommer? In: Claude Leévi-Strauss (Hg.), L’identite —
Séminaire interdisciplinaire 1974-5, Paris 1977, S. 257-286.



