Predigt - Holzschnitt — Buchdruck

Européische Frihformen der Massenkommunikation

Modernisierungsprozesse sind eng mit der Entwicklung von Massenmedien
verbunden. DalR Printmedien, Film, Radio und Fernsehen gesellschaftliche Verhaltnisse
radikal verandern konnen, ist uns als historische und aktuelle Erfahrung bewuf3t. Welche
Veranderungen die Weiterentwicklung der elektronischen Medien nach sich ziehen wird,
konnen wir kaum noch erahnen. Alle diese Formen der Massenkommunikation sind von
westlichen Kulturen ausgegangen. Sie haben hier weit zurlickreichende Wurzeln. So stellt sich
die Frage, inwieweit sich die Entwicklung der Massenkommunikation in einen umfassenden
Prozel} des européischen Sonderwegs der Gesellschaftsentwicklung einordnen lait - aus
gemeinsamen Entwicklungsbedingungen erklarbar und seinerseits spezifisch europaische
Sonderentwicklungen beeinflussend.

Anfénge der Massenkommunikation reichen in Europa bis ins Hoch- und Spatmittel-
alter zuruick. Drei Formen sollen hier besonders angesprochen werden: die Predigt als
Massenkommunikation durch das Medium Wort, der Holzschnitt als Massenkommunikation
durch das Medium Bild und der Buchdruck als Massenkommunikation durch das Medium
Schrift. So unterschiedlich diese drei Kommunikationsformen in Erscheinungsbild und Folgen
aufs erste wirken - die Frage, ob ihnen nicht gemeinsame Entstehungsbedingungen zugrunde-
liegen, erscheint reizvoll.

Ist Predigt Massenkommunikation? Das Bild einer heutigen Sonntagsmesse vor
Augen, zu der sich regelméaBig eine relativ gleichbleibende und berschaubare Gruppe von
MeRbesuchern einfindet, wird man diese Frage wohl verneinen. Hier handelt es sich um
Gruppenkommunikation in der Primargruppe Pfarrgemeinde. Massenkommunikation
hingegen setzt ein anonymes und heterogenes Publikum voraus. Der Kommunikator hat keine
Vorstellungen Uber die jeweiligen Erwartungen der Rezipienten, weil keine gemeinsame
Gruppenerfahrung besteht. Gemeindepredigt als Kommunikation in stabilen untereinander
vertrauten Gruppen gab es im Mittelalter auch - brigens keineswegs mit der gleichen
Selbstverstandlichkeit wie heute. Das Spektrum der Predigtformen aber war auferst vielfaltig.
Es reichte bis hin zur Massen-predigt, die auf dem Kirchhof, auf dem Marktplatz, vor den
Stadttoren gehalten werden mufite, weil der Kirchenraum die wvon weither
zusammenstromende Menge nicht fassen konnte. Es waren meist einzelne
Predigerpersonlichkeiten, die solche Volksmengen anzogen. Der Zisterzienser Bernhard von
Clairvaux im 12. Jahrhundert, der Franziskaner Berthold von Regensburg im 13. Jahrhundert,
der Dominikaner Vinzenz Ferrer an der Wende vom 14. zum 15. Jahrhundert. Flr den
letzteren hat man versucht, die Zahl seiner Zuhorer zu berechnen, die er wahrend seiner
zwanzigjahrigen Predigertétigkeit in Spanien, Sudfrankreich, Italien und der Schweiz erreicht
hatte. Die Schétzungen lagen bei mehreren Millionen - eine bei den damaligen
Siedlungsgrofien beachtliche Zahl. Solche Zuhdrermassen bei Predigten lassen sich nicht nur
als individuelles Phanomen erkldren, das auf die besondere Ausstrahlung einzelner
charismatischer Predigerpersonlichkeiten zurtickzufiihren ware. Die Massenpredigt des Hoch-
und Spéatmittelalters ist vielmehr eine strukturelle Erscheinung mit spezifischen
organisatorischen Rahmenbedingungen. Innerhalb der Geschichte der Predigt bedeutet sie eine
qualitative Veranderung. Die bewirkenden Faktoren dieser Veradnderung erscheinen fur die
Geschichte der Massenkommunikation von allgemeiner Bedeutung.

Das Recht bzw. die Pflicht zu predigen, lag in den christlichen Kirchen seit alters beim
Bischof. Mit seiner Erlaubnis bzw. durch seinen Auftrag konnte er auch von anderen



Klerikern wahrgenommen werden. Im Fruhmittelalter erlebte das Predigtwesen einen
allgemeinen Niedergang. Die karolingischen Reformen waren um eine Erneuerung der
spatantiken Verhéltnisse bemiht. Vor allem der Aufbau eines hdheren Schulwesens bei den
Kathedralkirchen sollte der verbesserten Vorbereitung fir die Auslibung des Predigtamtes
dienen. Die ortsgebundene, an lokalen Gemeindeverbanden orientierte Predigt wurde dabei
aber keineswegs in Frage gestellt.

Einen ersten Durchbruch bedeutete diesbezliglich die Kreuzzugspredigt. Die
Kreuzziige stellten ein (berregionales Unternehmen der westlichen Christenheit dar. Der
Auftrag zum Kreuzzug ging vom Papst als deren Oberhaupt aus. Man koénnte die 6ffentliche
Ansprache, die Papst Urban Il. 1095 auf der Synode von Clermont-Ferrand hielt, um sein
Kreuzzugsanliegen zu proklamieren, als die erste Kreuzzugspredigt bezeichnen. Auch
weiterhin erfolgte die Kreuzzugspredigt im speziellen Auftrag des Papstes, nicht von
einzelnen Bischofen oder Bischofsversammlungen. Pépstliche Legaten wurden dazu in die
Lander der westlichen Christenheit ausgesandt und diese beauftragten wiederum ihrerseits
besondere Prediger. Auf spontane Anfange folgten geregelte Strukturen. Wie die Organisation
der Kreuzziige selbst war auch die der Kreuzzugspredigt Uberditzesan und vom Papst als
»episcopus universalis autorisiert.

Eine kiirzlich publizierte Geschichte der Offentlichkeitsarbeit (Michael Kunczik 1997)
setzt wohl zurecht die Kreuzzugspropaganda an den Anfang einer Entwicklung zur gezielten
Beeinflussung der 6ffentlichen Meinung. Als einziges Medium stand dieser friihen Form der
Offentlichkeitsarbeit die Predigt zur Verfilgung. Es war dies ein bereits iberkommenes
Medium, das allerdings jetzt in neuer Weise und mit neuer Zielsetzung eingesetzt wurde. Die
Predigt erfolgte aus dem Kontext der MeRfeier herausgeldst. Sie wurde vielfach nicht in der
Kirche abgehalten. Vor allem hatte sie nicht wie bisher primar seelsorgliche sondern primér
politische Zielsetzungen. Mdglichst viele Zuhérer sollten dazu gebracht werden, das Kreuz-
zugsgeliibde abzulegen und an der geplanten Kreuzfahrt teilzunehmen. Auch wenn dies im
Verstandnis der Zeit aus Sorge um das Seelenheil geschah, so mufiten durch die Predigt doch
ganz andere Handlungsmotivationen gegeben werden als in einer Form der Verkindigung, die
auf Vertiefung im Glauben oder Verbesserung der Sitten abzielte. Zur Kreuzzugspredigt trat
zu Beginn des 13. Jahrhunderts die Ketzerpredigt. Auch sie fihrt zu einer Intensivierung bzw.
einer qualitativen Veranderung des Predigtwesens der Westkirche. Auch sie wurde vom
Papsttum auf Uberdidzesaner Ebene in Angriff genommen. Die Bekdmpfung von Haresien -
insbesondere der Katharer und der Waldenser - durch auferhalb der Didzesanorganisation
stehende Wanderprediger bedeutete, diesen neuen religiosen Bewegungen mit ihren eigenen
Mitteln zu begegnen. Denn die Missionsarbeit dieser Gruppen erfolgte primér durch die
Wanderpredigt. Es handelt sich dabei allerdings nicht um einen origindren Beitrag dieser
heterodoxen Gruppierungen. Schon in der Kirchenreform des 11. Jahrhunderts werden die
Anliegen der Erneuerungsbewegung von Wanderpredigern vertreten. Und generell lag dieser
Form der Verkindigung das Vorbild der apostolischen Zeit zugrunde. Aber ohne die
Herausforderung der héretischen Bewegungen hétte sich das abendlandische Predigtwesen
wohl nicht so grundlegend gedndert und wére es nicht zu neuen organisatorischen Formen
gekommen, die der Predigt auBerhalb der herkdmmlichen Dibzesanorganisation einen
dauerhaften strukturellen Rahmen gaben.

Die wichtigsten Organisationformen (berdiozesaner Predigerverbande waren die zu
Anfang des 13. Jahrhunderts entstandenen Bettelorden. Mit den Dominikanern und den
Franziskanern entstanden damals zwei ganz neuartige Ordensgemeinschaften, die sich die
Predigt zu ihrer Hauptaufgabe machten. Bei den Dominikanern, dem ,,ordo praedicatorum®,
ist diese Aufgabe schon aus der Ordensbezeichnung erkennbar. Im Interesse der
Predigttatigkeit, die Mobilitat erforderte, gaben diese beiden Orden das bisher vorherrschende
Prinzip der ,stabilitas loci“ auf. Im Interesse der Predigttitigkeit intensivierten beide die



theologische Ausbildung ihrer Mitglieder. Ihre Aktivitdten konzentrierten die zwei
Bettelorden auf die damals stark zunehmenden stédtischen Agglomerationen. Hier hatten sie
ein Massenpublikum vor sich. Nahezu in allen bevolkerungsreichen Stadten der Westkirche
entstanden im Verlauf des 13. Jahrhunderts Franziskaner - und Dominikanerkonvente. Diese
Bettelordenskloster werden zu Zentren einer dynamischen Weiterentwicklung des
abendlandischen Predigtwesens und damit auch jener Elemente der Massenkommunikation,
die in ihm seit dem Hochmittelalter grundgelegt sind.

Im Zusammenhang mit der Sonderentwicklung des Predigtwesens in der Westkirche
ist auch auf die Rolle der Universitaten zu verweisen. Fur die Entstehung der abendlandischen
Universitat war die Entwicklung des Predigtwesens von hoher Bedeutung. Universitétslehre
hat ihren Ursprung im kirchlichen Lehramt. Deutlich kommt das noch in den Bezeichnungen
,Lehrkanzel*“ bzw. ,,Lehrstuhl* d.h. Katheder zum Ausdruck. Die ,licentia ubique docendi*,
die die Universitdten als Generalstudien von den Domschulen als Partikularstudien
unterschied, bedeutet eine Herausnahme aus der Didzesanorganisation. Nur der Papst als
»~episcopus universalis“ konnte deshalb Universititen autorisieren. In einem weiten
Verstandnis ist so die Lehrtatigkeit die spatmittelalterlichen Universitaten als eine Form der
Predigt anzusehen, jedenfalls als eine Form der Vermittlung, die in der Predigt ihre Wurzel
hat. Von Massenkommunikation kann man in diesem Zusammenhang nur ausnahmsweise
sprechen, etwa bei den unorganisierten Zuhdrermengen mancher Magistri in der Frihzeit der
Pariser Universitat. Der Normalfall der mittelalterlichen Universitatslehrveranstaltungen ist
aber wohl dem Typus der Gruppenkommunikation zuzurechnen. In der Geschichte der
Massenkommunikation hat die Universitat nicht nur als Ausbildungsstelle von Predigern ihren
Platz, sondern auch als Ort der Verschriftlichung von Wissen, der die Entwicklung
vorbereitet, die schliellich zum Buchdruck flhrte.

Massenkommunikation war nur eine Facette in der Entwicklung des hoch- und
spatmittelalterlichen Predigtwesens, sicher aber eine besonders zukunftsweisende. Welcher
Stellenwert den qualitativen und quantitativen Verdnderungen der Predigt in dieser Zeit
insgesamt zukam, das 1aBt sich sehr anschaulich am Wandel des Kirchenbaus beobachten. Mit
der Bedeutungszunahme der Predigt kommen neue Bauformen auf. Die Hallenkirche ist flr
die neuen Aufgaben besonders geeignet. Mit den Bettelordenskirchen verbreiten sich diese
Bau-typen in der ganzen Westkirche. Innerhalb des Kirchenraums verlagert sich die Kanzel
und gewinnt an ihrem neuen Platz Bedeutung. Das Lesepult am Chorschranken, der den
Altarraum abtrennt, wird durch den Predigtstuhl abgeldst, der mitten im Kirchenschiff - meist
in erhdhter Position - seinen Platz findet. Diese raumliche Trennung von Kanzel und Altar
spiegelt die Trennung von Predigt und Melliturgie, wie sie im 13. Jahrhundert aufkommt.
Trotz Reintegration der Predigt, die Kanzel behalt eine Sonderposition. Im Zeitalter der
Reformation gewinnt sie zusatzlich an Bedeutung. In reformierten Kirchen sind die
Kirchenbanke grundsétzlich auf die Kanzel hin ausgerichtet. Solche Raumordnungen sind ein
deutlicher Indikator. An manchen spatmittelalterlichen Kirchenbauten finden sich
Aullenkanzeln - etwa die sogenannte ,,Capistran-Kanzel“ am Stephansdom. Sie verweisen
darauf, dal Predigt auBerhalb der Kirche nicht nur seltene Ausnahme sondern dauerhafte
Institution sein konnte - ein aufschluBreicher Hinweis auf die Bedeutung die der
Massenpredigt auflerhalb des Kirchenraums damals zukam. Hallenkirchen und Kanzel im
Kirchenschiff bleiben in der christlichen Architekturgeschichte auf die Westkirchen
beschrankt. In der Ostkirche wie auch in den orientalischen Kirchen fehlt diese Entwicklung.
Die Predigt hat hier im Mittelalter keine vergleichbare Rolle gespielt wie im Westen. Im
Gegenteil - ihre Bedeutung ist damals eher zuriickgegangen. Dabei hatte der Osten bezliglich
der Predigtkultur in der Spatantike einen deutlichen Vorsprung, offenbar bedingt durch die
griechische Rhetoriktradition. Mit der Zunahme des Bilderkults trat jedoch in der
byzantinischen Kirche die Schriftinterpretation in den Hintergrund. Die unterschiedliche



Bedeutsamkeit der Predigt macht bis heute einen wesentlichen Unterschied zwischen 6stlicher
und westlicher Christenheit aus, der keineswegs dogmatisch ist, in der Praxis aber umso
starker differenzierend wirkt. Der Orthodoxie fehlen im Mittelalter jene Einrichtungen, die im
Westen flr die Weiterentwicklung der Predigt so wichtig gewesen sind - etwa iberdidzesane
Predigerverbande oder Universitaten als Ausbildungsstatten fir das Predigtamt. Es fehlt ihr ja
auch die zentralisierte Papstkirche, die sich im Westen seit der Kirchenreform des 11.
Jahrhunderts ausgebildet hat und die hier so wesentliche Impulse fiir die Intensivierung und
Veranderung der Predigtkultur gegeben hat. Zu einem Medium der Massenkommunikation
hat sich die Predigt dementsprechend in Byzanz nicht entwickelt.

Ganz anders im islamischen Kulturraum: Ahnlich wie in der westlichen Christenheit
erlebte hier das Predigtwesen im Hochmittelalter eine Blitezeit - deutlich friiher und sicher
aus eigenstandiger Wurzel. Die Tendenz zur Massenkommunikation erscheint noch stéarker
ausgepragt. Indiz daflr ist hier wie dort das Verlassen des Kultraums. Die grof3en
Massenpredigten werden nicht in sondern vor der Moschee abgehalten, ebenso vor der
Medrese, der Schule, die der Prediger leitet, am Markt oder sonst auf einem 6ffentlichen
Platz. Zehntausende Zuhorer, in Ausnahmefédllen sogar 100.000, nehmen an solchen
Predigtveranstaltungen teil - Zahlen die im Westen in Hinblick auf die weit geringere Grole
der Stadte unmoglich waren und im islamischen Raum auch nur in gréReren Residenzstadten
wie Bagdad erreicht werden konnten. Starker noch als in Mittel- und Westeuropa zeigen sich
die massenpsychologischen Wirkungen der grolRen Volkspredigten: religidse Erregung,
Uberschwang der Gefiihle, Suggestion, Trance, Ekstase. Von lbn al-Gauzi, dem wohl
berihmtesten Prediger des Abbasidenreichs im 12. Jahr-hundert wird berichtet, dal nach
seinen Ansprachen Zehrtausende offentlich BuRe getan und zum Zeichen der Reue die Haare
abgeschnitten hétten. Eine grofRe Zahl habe vor Erregung das Bewul3tsein verloren oder sei in
Ekstase gestorben. In seinen schriftlichen Reflexionen tber das Predigen, die zeigen, wie sehr
ihm die Mechanismen der Affektsteigerung bewul3t waren, sah er in solchen Reaktionen
greifbare Zeichen einer erfolgreichen Predigt. Man hat Ibn al-Gauzi mit seinem etwas
jungeren Zeitgenossen Berthold von Regensburg verglichen. Sie haben nicht nur die enormen
Zuhorermassen gemeinsam, sondern auch den dramatischen Vortrag und die starke
Bildhaftigkeit, die ihre Predigt zum erregenden Schauspiel werden lieR3.

Der starke Aufschwung des Predigtwesens im Islam wahrend des Hochmittelalters,
aber auch sein Niedergang in der Folgezeit haben auffallende Parallelen in der Entwicklung
von Wissenschaften und Bildungseinrichtungen. Auch diesbeziiglich hatte der islamische
Raum einen deutlichen Vorsprung vor dem Abendland. Und trotzdem ist es hier nicht zur
Entstehung von Universitaten gekommen. Fir die Entwicklung des Predigtwesens war wohl
auch die enge Bindung an das Kalifat wichtig. In der islamischen Friihzeit trat der Kalif als
Prediger auf. Die Freitagsredner in der GroRen Moschee einer Stadt oder eines Stadtviertels
waren theoretisch stets Vertreter des Kalifen. Eine von der weltlichen Herrschaft relativ
unabhéngige Institutionalisierung des Predigtwesens - vergleichbar etwa den grofien
Predigerorden der Westkirche - hat sich im Islam nicht ausgebildet. Neben solchen politisch-
wissenschaftlichen Rahmenbedingungen wird aber sicher auch zu fragen sein, inwieweit die
jeweilige religiose Entwicklung des Islam eine interpretierende Verkiindigung des Koran
zulieB. Die Mdglichkeit einer solchen interpretierenden Verkundigung der heiligen Schrift
erscheint ja fur die Entfaltung des Predigtwesens eine essentielle VVoraussetzung.

In idealtypischer Vereinfachung 1d6t sich zwischen ,,Kultreligionen* und ,,Buch-
religionen® unterscheiden. Grundlage der gottesdienstlichen Handlung ist in Kultreligionen
zumeist das Opfer, das dargebracht und ausgedeutet wird. Auch die Vergegenwartigung und
Verlebendigung von gottlichem Geschehen im Mythos durch das heilige Schauspiel gehort in
diesen Zusammenhang. Die meisten alten Hochkulturen des Orients und des Mittelmeerraums
sind dem Typus der ,,Kultreligion* zuzurechnen, vor allem auch Agypten und Griechenland.



Die ,,Buchreligionen® hingegen basieren auf einer ,heiligen Schrift“ und diese steht im
Mittelpunkt des Wortgottesdienstes. Von der Schriftverlesung fuhrt der Weg zur
Schrifterklarung. Die Predigt als Schrifterklarung ist an diesen Typus gebunden.
Religionsgeschichtlich zuerst begegnet er im Judentum, voll ausgepragt in nachexilischer Zeit,
dann im Zoroastrismus, im Christentum, im Manichdismus und im Islam. In allen diesen
Religionen hat sich - mehr oder minder stark - auf der Basis des Wortgottesdienstes einer
Predigtkultur entwickelt. In ,,Kultreligionen* fehlen dafiir die Voraussetzungen. Eine solche
Gegenlberstellung simplifiziert freilich. So hat das Christentum als ,,Buchreligion® sicher
auch starke Elemente der ,,Kultreligion® in sich. In der Entwicklung der Ostkirche traten sie
mit der Durchsetzung der Bilderverehrung in den Vordergrund - eine Tendenz, die mit dem
vorchristlichen Substrat des griechischen Bildkults in Zusammenhang gebracht werden kann,
aber sicher primar aus zeitgendssischen Rahmenbedingungen zu erkléren ist. In der West-
kirche ist die Entwicklung gegenlaufig. Seit dem Hochmittelalter entsteht hier eine hochent-
wickelte Predigtkultur, die im innerchristlichen, auf Dauer gesehen aber auch im interkul-
turellen Vergleich gesehen einmalig ist. Durch Reformation wie Gegenreformation erhalt sie
zusatzliche Impulse. Fir die Entwicklung mundlicher Formen der Massenkommunikation im
europaischen Kulturraum ist sie die entscheidende Grundlage.

In Hinblick auf den Charakter des Christentums als ,,Buchreligion® mag es
Uberraschen, daB der Massenkommunikation durch das Medium Buch die
Massenkommunikation durch das Medium Bild vorangeht. Etwa ein halbes Jahrhundert vor
der Erfindung des Buchdrucks wer-den in Mitteleuropa neue Techniken der Druckgraphik
entwickelt, die die massenhafte Vervielféaltigung von Bildern ermdéglichen: vor allem der
Holzschnitt und - fiir die Massenkommunikation von geringerer Bedeutung - der Kupferstich.
Die Bilderwelt des Spatmittelalters verandert sich dadurch radikal. Das Kultbild bleibt nicht
mehr auf den 6ffentlichen Raum beschrénkt. Das private Andachtsbild, das bisher nur einer
schmalen Oberschicht zuganglich war, die sich mit Malereien illustrierte Gebetbucher oder
Hausaltarchen leisten konnte, setzt sich jetzt in allen Bevolkerungsgruppen breit durch. Auch
in der Stube des Biirgers und des Bauern findet sich nun das Heiligenbild als Holzschnitt.
Aber auch profane Bildmotive werden aufgegriffen und erfahren durch den Holzschnitt
enorme Breitenwirkung. Der Einblattdruck eignet sich vorziglich als Mittel der politischen
Agitation. Durch Holzschnitt vervielfaltigte Bilder - meist kombiniert mit Text - bilden die
Grundlage der Flugschriften, wie sie dann im Zeitalter der Reformation so grof3e politische
Bedeutung erlangen sollten. Wie die Predigt ermdglicht auch der Holzschnitt, Uber
traditionelle Formen der Gruppenkommunikation hin-auszugehen und ein anonymes, dem
Kommunikator unbekanntes Massenpublikum anzusprechen.

Zum Unterschied von der Erfindung des Buchdrucks 1aRt sich die des Holzschnitts
weder personalisieren noch datieren. Es handelt sich dabei auch nicht um einen einmaligen
technischen Durchbruch, sondern um eine stufenweise Entwicklung. Der Zeugdruck, das
Bedrucken von Textilien mit Hilfe holzerner Modeln, kam schon im 13. Jahrhundert vom
Orient nach Europa. Beim Druck von Spielkarten werden ahnliche Verfahren angewandt, die
zum Bilddruck hindberfihren. Aber diese technischen Vorstufen allein vermégen das Auf-
kommen des Holzschnitts zu Anfang des 15. Jahrhunderts nicht befriedigend zu erkléren. In
Hinblick auf das schon relativ friih erreichte technische Niveau kann man eher fragen, warum
der Holzschnitt erst so spat entstand. Ahnliche Uberlegungen gelten gegeniiber Argumen-
tationen, die das Aufkommen des Holzschnitts primér aus der Verbreitung des Papiers
ableiten. Sicher - Pergament war fur die neue Druckgraphik ein wenig geeignetes Material.
Das weitaus billigere Papier begunstigte die Vervielfaltigung. In weiten Teilen Siideuropas
wurde freilich Papier schon lange vor 1400 produziert und auch die Technik des Drucks mit
Holzmodeln war bekannt. Trotzdem wurden hier keine Holzschnitte hergestellt. Die Motive
friher Holz-schnitte zeigen deutlich, daR das Aufkommen des neuen Bildmediums auch



religiése Griinde gehabt haben muR. Unter ihnen finden sich Passionsbilder, die der privaten
Andacht dienten, Darstellungen von Heiligen, die in der Not angerufen wurden und deren
Anblick vor Krankheit, Ungliick und Tod schitzen sollte, sowie religiose Bildmotive, mit
deren Betrachtung die Gewdéhrung von Ablassen verbunden war. Symptomatisch ist das
Thema des ersten datierten Holzschnitts, einer Christophorus-Darstellung von 1423. Uber den
heiligen Christophorus herrschte im Spéatmittelalter der Volksglaube, wer sein Bild ansieht,
dem geschahe am selben Tag kein Leid. Deshalb wurde in vielen Gegenden - etwa im
Ostalpenraum - vielfach an AuBenwanden der Kirche eine riesige, weithin sichtbare
Christophorus-Darstellung angebracht. Der Holzschnitt ermdglichte neue Wege der
Heilsvermittlung Uber das Bild. In einem Verkiindigungs-Bild des Meisters von Flémalle sieht
man in der Stube ber dem Kamin einen kolorierten Christophorus-Holzschnitt angebracht.
Diese Konstellation dirfte typisch gewesen sein. Das Christophorus-Motiv begegnet unter den
frihen Holzschnitten besonders héufig. Allgemeiner gesprochen ist es das zunehmende
Bedirfnis nach privaten Andachtsbildern, das als religidser Bedingungsfaktor hinter dem
Aufkommen des Holzschnitts steht. Dieses Bedirfnis ist schon vor dem Entstehen dieser
neuen Technik deutlich spurbar. In Kléstern aber auch in handwerklichen Betrieben wurden
zunehmend Kkleine Andachtsbilder fur den privaten Gebrauch von Familien bzw. von
Einzelpersonen hergestellt. Dieser Druck der Nachfrage, der in Anforderungen eines
individualisierten Frommigkeitslebens zu sehen ist, dirfte den entscheidenden AnstoR fiir eine
Innovation gegeben haben, fur die technisch langst die Voraussetzungen bestanden.

Warum wurde der Holzschnitt nicht in Byzanz erfunden? Fur die Entwicklung dieses
neuen Bildmediums mufRten doch - so kénnte man auf’s Erste vermuten - in einer religidsen
Kultur der Bilderverehrung besonders gute Voraussetzungen bestanden haben. Papier sowie
die Techniken des Textildrucks waren hier langst bekannt. Aber gerade die starke
theologische und sakralrechtliche Bindung der Ikone, wie sie in der Ostkirche gegeben war,
bedeutete ein Hindernis auf dem Weg zur freien Reproduzierbarkeit bzw. Vervielféltigung
heiliger Darstellungen. Seit der Entscheidung des Bilderstreits im 9. Jahrhundert galt das
Christusbild neben der Heiligen Schrift als gleichberechtigtes Objekt der Verehrung sowie als
Medium der Heilsvermittlung - fir eine Offenbarungsreligion eine einmalige Entwicklung.
Ebenso wesentlich war aber sicher der Umstand, da die Entwicklung zur privaten
Bildandacht in der Ostkirche im Spatmittelalter keineswegs in vergleichbarer Weise gegeben
war. So fehlte hier von der Nachfragesituation her der entscheidende AnstoR.

In &hnlicher Weise fir den islamischen Kulturraum gefragt, sieht man sich géanzlich
anderen Voraussetzungen gegeniber. Das Kult- bzw. Andachtsbild wird hier grundsatzlich
abgelehnt. So bestand keine Basis fur ein massenhaft produziertes Bildmedium. Der Holz-
schnitt erscheint im Abendland als die entscheidende Vorstufe zum Buchdruck.
Dementsprechend fehlt dem Islam eine wesentliche Voraussetzung, um aus sich zu dieser
Innovation zu gelangen.

Die Anféange des Buchdrucks waren in der Forschung lange umstritten. Einerseits ging
es um die Frage, wer denn in Europa den Druck mit beweglichen Lettern erfunden habe. War
es der Prager Goldschmied Prokop Waldvogel, der in den 1440er Jahren in der Papststadt
Avignon wirkte, war es der Hollander Laurens Janszoon in Harlem, der schon 1440 die
entscheidende Erfindung gemacht haben soll, oder war es der Mainzer Patriziersohn Johannes
Gensfleisch zu Gutenberg, der 1455 sein grof3es, nach dem neuen Verfahren geschriebenes
Bibelwerk herausbrachte. Dieser in starkem Mal} von nationalen Gefuihlen genédhrte Streit ist
im Wesentlichen entschieden. Interessant erscheint der Sachverhalt, daf in den
hochentwickelten Regionen Europas um die Mitte des 15. Jahrhunderts viele Personen das
gleiche Problem zu lésen versuchten. Das zeigt, dal} damals ein hoher Druck bestand,
Schriftwerke mechanisch zu vervielfaltigen. Die Frage nach dem ,,genialen Erfinder verliert
in einer solchen Situation an Relevanz.



Andererseits geht es bei der Diskussion um die Anfange des Buchdrucks um das
Verhaltnis von China und Europa. Handelte es sich dei der Entwicklung des Buchdrucks mit
beweglichen Lettern um eine Nachahmung Chinas oder eine Nacherfindung? Denn dal? China
diesbeziiglich die Prioritdt zukommt, ist eindeutig. China kennt den Buchdruck seit dem 9.
Jahrhundert. Im 11. Jahrhundert druckte man in Japan buddhistische Biicher. Diese ersten
Druckverfahren waren &ulerst langwierig. Fir jede Seite muliten in Holz geschnittene Druck-
stocke angefertigt werden, die jeweils einer Buchseite entsprachen - eine Technik, die in etwa
der Herstellung der sogenannten ,,Blockbiicher” auf Holzschnittbasis im Europa des 15.
Jahrhunderts entsprach. Zwischen 1040 und 1050 kam dann der Chinese Pi Cheng auf die
bahnbrechende Idee, bewegliche Lettern aus gebranntem Ton zu benitzen, die mit Wachs in
einer Metallform befestigt wurden. Ebenso wie die etwas spéter entwickelten Typen aus
Zinngul? fand diese Innovation allerdings wenig Verbreitung. Zu Anfang des 14. Jahrhunderts
kamen bewegliche Holzlettern auf, die schlielich ein Jahrhundert spéter durch metallene
Lettern ersetzt wurden.

Ob Johannes Gensfleisch zum Gutenberg und alle die anderen, die um die Mitte des
15. Jahrhunderts mit beweglichen Lettern experimentierten, von den Buchdrucktechniken der
Chinesen wuBten bzw. von ihnen angeregt waren, 1aBt sich nicht rekonstruieren. Es scheint
eher unwahrscheinlich. Wichtiger als die Frage der Originalitat der Innovation ist die Frage
der Auswirkung. Fur China ergibt sich die bemerkenswerte Situation, da trotz der Erfindung
der beweglichen Lettern weiterhin in der Buchproduktion der Blockdruck bevorzugt wurde.
Verschiedene Argumente werden als Erklarung dafiir genannt: die Liebe zur Kalligraphie, die
sich im Blockdruck besser realisieren liel3, die Hochbewertung der Klassiker, die man auch in
klassischer Form rein uberliefern wollte, vor allem die vielen Tausende ldeogramme, die als
Lettern zu bericksichtigen waren. Die ostasiatischen Sprachen wurden ja nicht wie die
europdischen in einer Buchstabenschrift geschrieben. Dieser Unterschied der Schriftsysteme
war wohl letztlich dafur entscheidend, dalR es in China mit der Erfindung der beweglichen
Lettern nicht zu einem vergleichbaren revolutiondaren Durchbruch zu neuen Formen der
Massenkommunikation gekommen ist wie in Europa.

In welchen Dimensionen das neue Medium wirksam wurde, kénnen einige Zahlen
veranschaulichen. Fir die sogenannten Inkunabeln - die vor 1500 erschienenen Wiegendrucke
- wurde eine Gesamtauflage von 20 Millionen Exemplaren berechnet. Etwa 70 Millionen
Menschen lebten damals in Europa. Im 16. Jahrhundert steigerte sich die Buchproduktion auf
140 bis 200 Millionen Bénde, bei einer Einwohnerzahl von kaum mehr als 100 Millionen.
1480 wurde bereits in nicht weniger als 130 europdischen Stadten gedruckt. Druckereien
verbreiteten sich in den grofRen stadtischen Zentren in der zweiten Hélfte des 15. Jahrhunderts
wie im 13. die Konvente der Predigerorden. Wie diese finden sie sich von Sizilien bis
Norwegen, von Portugal bis Polen. Dartiber hinaus kénnen sie sich nicht durchsetzen. Sieht
man von einem Experiment eines Mdnchs in Cetinje in den 90er Jahren des 15. Jahrhunderts
ab, so bleiben die orthodoxen Kirchen des Balkanraums unberiihrt. Auch RufRland Gbernimmt
den Buchdruck lange nicht. Dogmatische Unterschiede lassen sich fir diese Zuriickhaltung
nicht ins Treffen fuhren. Es besteht jedoch kein Interesse an der fur die Westkirche so
wichtigen Neuerung. Ebenso st6l3t der Buchdruck im Osmanischen Reich auf Widerstand. Die
Sultane verbieten ihn. Die Grunde daflr sind nicht ganz klar. Im militartechnischen Bereich
ubernahm man westliche Erfindungen bereitwillig. Hatte man Angst vor dem Eindringen
politisch geféhrlicher Ideen? War es die Sorge, dal} das eigene heilige Buch, der Koran,
letztlich auch mit der neuen Technik vervielfaltigt hatte werden kénnen? Das ware aus reli-
gitsen Grinden inakzeptabel gewesen. Wie auch immer - die traditionsreichen Buchkulturen
des islamischen Raums waren nicht bereit, den Buchdruck zu ubernehmen, eine
Entscheidung, die ihre weitere Entwicklung nachhaltig beeinflufRte, nicht zuletzt im Bereich
der Massenkommunikation.



Dal’ der Buchdruck im Bereich der Westkirche allgemein so rasch Verbreitung fand,
lakt erkennen, daB er in diesem Raum einem generellen Bedirfnis entsprach. Schon in den
Jahrzehnten vor der bahnbrechenden Innovation hatte die Buchproduktion stark zugenommen.
Auch diesbeziglich ist die Erzeugung von Papier als billigem Beschreibstoff, den Europa Uber
den Orient vermittelt aus China Ubernommen hatte, nur als eine Rahmenbedingung
anzusehen, nicht als entscheidende Voraussetzung. Es wurde mehr Papier produziert, weil
mehr Bedarf nach Schriftgut bestand - nicht umgekehrt. Eine wichtige Rolle in der Zunahme
der Schriftlichkeit spielten die Universitaten - und zwar auf verschiedenen Ebenen. Wie friher
schon Predigtmitschriften entstanden nun Vorlesungsmitschriften als Verschriftlichung des
gesprochenen Worts. Fliichtige Kursivschriften bis hin zu Formen von Kurzschrift sind
Ausdruck der neuen Notwendigkeit, sehr schnell etwas schriftlich festzuhalten. Die Vielfalt
der Schriftformen, die sich im Spatmittelalter entwickeln, ist Ausdruck dieser Dynamisierung
der Schriftkultur. Die Buchschrift stellte dabei nur eine Form unter vielen dar. Fiur die
Abschrift von Bichern unterhalten die Universitaten gewerbliche Lohnschreiber. Das
Buicherschreiben ist nun nicht mehr nur Sache von Ménchen und anderen Klerikern. Auch die
Leserschaft von Biichern andert sich durch den EinfluR der Universitaten. Uber die Kleriker
hinaus erfal3t er zunehmend adelige und burgerliche Laien. Die als Faktor zunehmender
Schriftlichkeit wirkenden Universitaten sind ebenfalls eine auf die Westkirche beschrénkte
Institution.

Wenn auch die vor der Erfindung des Buchdrucks so stark zunehmende Buchproduk-
tion vielfach profane Themen betraf - gerade auch durch die Entwicklung der Universitats-
studien bedingt -, in ihrem Mittelpunkt stand weiterhin das religiose Buch. Der friihe Buch-
druck setzt diese Linie fort. Das erste mit beweglichen Lettern gesetzte Buch war die Bibel in
lateinischer Sprache, das 1455 in Gutenbergs Werkstatt fertiggestellt wurde. Schon 11 Jahre
spater folgte der Druck der Bibel in deutscher Sprache. Viele andere Ubersetzungen in Volks-
sprachen schlossen sich an. Die Heilige Schrift war im 15. Jahrhundert das meistgedruckte
Buch und sie blieb es bis heute. An zweiter Stelle folgte ihr Thomas a Kempis” ,,De imitatione
Christi“. Dieses aus dem Gedankengut der Mystik entstandene Andachtsbuch war schon seit
den 20er Jahren des 15. Jahrhunderts vielfach abgeschrieben worden. 1473 wurde es in
lateinischer, 1489 in deutscher Sprache gedruckt. Viele Ubersetzungen in andere Sprachen
schlossen sich an. Gerade diese volkssprachlichen Drucke zeigen, dal? das gedruckte Buch als
Medium weit tber den Kreis der lateinisch-sprachig Gebildeten hinausging. Die Abfolge von
zahlreichen Abschriften mit der Hand zur Drucklegung lait die steigenden Bedurfnisse nach
religiosen Buchern dieser Art in einem breiter werdenden Publikum erkennen. Wie die
Nachfrage nach dem privaten Andachtsbild zum Holzschnitt, so fiihrt die nach dem
Andachtsbuch zum Buchdruck.

Solche Zusammenhédnge in den Entstehungsbedingungen bildlicher und schriftlicher
Massenmedien im Spatmittelalter werfen die Frage nach gemeinsamen Wurzeln europaischer
Frihformen der Massenkommunikation insgesamt auf. Bei aller Unterschiedlichkeit der drei
Medien Predigt, Holzschnitt und Buchdruck - ihre Entstehung und Entwicklung ist aus einem
einheitlichen kulturellen Kontext zu verstehen. Ohne die spezifische Form der Massenpredigt,
die sich im Abendland im Hochmittelalter entwickelt hat, wére es hier nicht zu jener indivi-
dualisierten Laienfrommigkeit gekommen, durch die so starke Bedurfnisse nach privaten
Andachtsbildern und Andachtsblichern geweckt wurden. Insbesondere die Predigttatigkeit der
Bettelorden bewirkte, dal sich monastische Frommigkeitsformen auch auf3erhalb des Klosters
in der Laienwelt auf individueller bzw. familialer Basis verbreiteten. In der Form der Dritten
Orden haben sie dieser neuen Laienfrommigkeit auch einen besonderen organisatorischen
Rahmen gegeben. So 1aRt sich der - scheinbar - paradoxe Satz formulieren, dal’ religidse
Massenkommunikation religiose Individualisierung bewirkt hat, die ihrerseits wiederum zu
neuen Formen der Massenkommunikation flhrte.



Viele Zusammenhange zwischen den behandelten Medien sind stérker vermittelt zu
sehen, vor allem solche zwischen Predigt und Buchdruck. Das gilt etwa fir die schon
skizzierte Entwicklungslinie Predigt - Universitdt - vermehrte Schriftlichkeit - erhohte
Buchproduktion - Buchdruck. Die Predigtaktivitaten im Spatmittelalter haben vielfach die
Prediger selbst zur Aufzeichnung bzw. Zuhérer zur Mitschrift angeregt. Predigtsammlungen
waren ein stark verbreiteter Buchtypus, auch schon vor der Mdglichkeit der Vervielfaltigung
durch den Druck. Es erscheint bezeichnend, dal3 grofle Predigerheilige sehr oft mit dem
Attribut des Buches abgebildet werden.

Allgemein gesprochen sind Predigten, religiose Bilder und religiése Schriften, die sich
an ein Massenpublikum wenden, drei verschiedene Formen der religiésen Verkindigung.
Verkiindigung ist ein spezifisches Charakteristikum von ,,Buchreligionen®, die eine in
heiligen Schriften fixierte Offenbarung immer wieder neu zu vermitteln haben. Nicht alle
,Buchreligionen* benutzten alle drei Medien. Judentum, Islam und manche christlichen
Gruppen hielten das Bild fir ein unzulassiges Mittel. Nicht alle wandten sich mit diesen
Medien an ein Massenpublikum. Alle drei auf der Basis der Massenkommunikation eingesetzt
zu haben ist eine Besonderheit der Westkirche, fir die einige Erklarungsversuche zu bieten
versucht wurde. Die Ursachen religioser Massenkommunikation helfen verstehen, warum
Massenkommunikation generell in der europdischen Geschichte eine so wesentliche Rolle
gespielt hat: die in religiosem Kontext entstandenen Kommunikationsmittel wurden sehr rasch
dartiber hinaus-gehend eingesetzt.

Einige Auswirkungen dieser neuen Formen der Massenkommunikation auf die
europdische Gesellschaft seien blolR skizzenhaft angedeutet. Grundsétzlich schafft
Massenkommunikation tber Primargruppen hinausgehend Gemeinsamkeiten in BewuRtsein,
Haltungen, Einstellungen, Stimmungen, Hoffnungen, Angsten. Dieses Phanomen laRt sich
schon fur die Kreuzzugspredigt des Hochmittelalters feststellen. Religitse Begeisterung fur
neue Ziele, aber auch Antisemitismus und Millenarismus waren Folgen der européischen
Predigtaktivitaten. Der Millenenarismus des Spatmittelalters ist ein gutes Beispiel fir die
neuen Moglichkeiten, kollektive Angste durch Massenmedien zu erzeugen. Nicht nur
Predigten trugen zu seiner Verbreitung bei, im 15. Jahrhundert waren es vor allem die als
Holzschnitt verbreiteten Apokalypsebilder, die in diese Richtung wirkten.

Auf der Basis Uberregionaler Gemeinsamkeiten des BewuRtseins schufen die neuen
Medien Voraussetzungen fir religiose, soziale und politische Bewegungen neuer Art. Das gilt
von den Kreuzzigen bis zu den Bauernkriegen, von den Armutsbewegungen des Hochmittel-
alters bis zur Reformation. Solche Bewegungen konnten im Einklang mit der Kirche stehen,
sehr wohl aber auch in Opposition zu dieser. Die Medien der Massenkommunikation haben
gerade auch nonkonformistische und heterodoxe Bewegungen gestarkt. Durch sie erhielten
solche Bewegungen immer mehr Breitenwirkung. Im Hochmittelalter konnte man noch von
der Rechtglaubigkeit abweichende Lehren austilgen, indem man Ketzer gemeinsam mit ihren
Buchern verbrannte. An der Wende zur Neuzeit lieR sich dies in Hinblick auf die massenhafte
Verbreitung der Schriften nicht mehr erreichen. DalR der Erfolg der Reformation ohne
Buchdruck nicht méglich gewesen ware, war schon den Reformatoren selbst bewul(3t. Bereits
frih wurde im Protestantismus Johannes Gutenberg als die grol3e Vorlaufergestalt Luthers wie
ein Heiliger verehrt. Aus heutiger Sicht wird man der Bildpropaganda durch den Holzschnitt
in der Wegbereitung der Reformation eine mindestens ebenso grofie Bedeutung zumessen.

Die neuen Massenmedien haben neue Formen der Offentlichkeit geschaffen, und zwar
in sehr unterschiedlicher Weise. Das Publikum eines Wanderpredigers konnte zunéchst stark
wechselnd, instabil und eher flichtig sein. Wo es sich zur begeisterten Anh&ngerschaft
formierte, kamen dauerhafte Bindungen zustande. Dies gilt ebenso bei ortsansassigen
Predigern mit grolRer Anziehungskraft - etwa den Zuhérern des Jan Hus in der Bethlehems-



10

kapelle in Prag oder des Girolamo Savonarola in Florenz. Offentlichkeitsformen ganz anderer
Art entstanden durch den Buchdruck - etwa europaweit solche der gelehrten Welt.

Mit der Entstehung neuer Formen der Offentlichkeit waren auch Veranderungen
privater Lebenswelten verbunden. Von den Auswirkungen der spatmittelalterlichen Predigt
auf die Ausbildung privater Frommigkeitsformen war schon mehrfach die Rede.
Privatisierung meint dabei nicht notwendig Individualisierung. Viele Formen privater Andacht
waren familienbezogen. Das Christophorus-Bild (ber dem Kamin diente allen
Haushaltsmitgliedern. Und aus den Andachtsbichern wurde vielfach der ganzen Familie
vorgelesen. In der Langzeitwirkung haben aber sicher Predigt, Holzschnitt, Buch und andere
Massenmedien in dem Sinn individualisierend gewirkt, dal sie dem einzelnen die Mdglichkeit
zu einer alternativen Orientierung boten.

Predigt und Bildung hangen in ihrer Entwicklung - wie schon betont - auf’s engste
zusammen. Predigt setzt einerseits Bildung voraus und begunstigt daher die Entstehung von
Bildungsinstitutionen bis hin zur Universitat. Andererseits wird Bildung durch Predigt
vermittelt - im allgemeinen Sinne der Erlauterung der Heiligen Schrift im Wortgottesdienst
wie auch im Speziellen als aus dem Predigtamt des Bischofs abgeleitete Lehrtétigkeit. Die
Entfaltung des mittelalterlichen Predigtwesens war auch von einer Entfaltung des
Bildungswesens begleitet. Dall der Buchdruck dieser Entwicklung entscheidende neue
Impulse gab, liegt auf der Hand. Weniger selbstverstandlich ist die Bildungswirkung der
Bildmedien. Man darf jedoch davon ausgehen, dafl zunachst sie entscheidend zu einer
Erweiterung des Weltbilds tber die unmittelbare Erlebniswelt hinaus beigetragen haben.

Das der Predigt zugrundeliegende Spannungsmoment, einen heiligen Text der
Vergangenheit fur die Gegenwart zu interpretieren, hat flr wissenschaftliches Denken
grundlegende Bedeutung. So wurde die Predigtrevolution des Hochmittelalters von zukunfts-
weisenden Neuansatzen der Wissenschaftsentwicklung begleitet. Zunehmende Verschrift-
lichung gab neue Impulse. Denn schriftliche Fixierung bedeutet gegentber mindlicher
Tradition eine dauerhafte Festlegung von Standpunkten, die Nachfolgende zur
Auseinandersetzung anregt. Das fordert Reflexion und abstraktes Denken. Der Buchdruck hat
differente Positionen in bisher nicht dagewesener Weise festgelegt und zuganglich gemacht.
Fur den kritischen Diskurs der Wissenschaft bedeutete diese quantitative Veradnderung einen
qualitativen Sprung.

Mit weitreichenden Folgen haben die im Spéatmittelalter entwickelten Formen der

Massenkommunikation die Sprachentwicklung beeinflulit. Die Uberregionale Predigttatigkeit
in Volkssprachen verlieh diesen eine starke Verankerung im Kkirchlichen Bereich. Der
Buchdruck konnte hier anschlieRen, insbesondere durch die volkssprachlichen Ausgaben von
Bibellbersetzungen. In vielen Regionen Europas wurden diese zur Grundlage fur die
Schriftsprache.
Insgesamt forderte der Buchdruck Tendenzen zur sprachlichen Vereinheitlichung, eine
Wirkung, die fir Medien der Massenkommunikation auf sprachlicher Grundlage generell gilt.
Sprachliche Vereinheitlichung bedeutet aber nicht nur Gemeinsamkeit formaler Zeichen, sie
bedeutete auch Vereinheitlichung von damit verbundenen kulturellen Werten. So wurden
durch die Innovation des Buchdrucks wichtige Voraussetzungen fir die Ausbildung von
Sprach- und Kulturnationen in neuerer Zeit geschaffen.

Viele Besonderheiten des spezifisch européischen Wegs der Gesellschaftsentwicklung,
die in der Neuzeit in Erscheinung traten, lassen sich im Kontext kommunikativer Veranderun-
gen des Hoch- und Spéatmittelalters erklaren. Die damals im Rahmen der Westkirche
entstandenen Kommunikationsstrukturen stellen selbst - im interkulturellen Vergleich
betrachtet - eine Besonderheit dar. Nirgendwo sonst in der Welt gab es damals derart intensive
und derart weitreichende Kommunikationsformen tber Primérgruppen hinaus. Dall Massen-



11

medien fir den europdischen Sonderweg besonders wichtig wurden, wird auf diesem
Hintergrund verstandlich.

Literatur
Artikel ,,Predigt* in: Theologische Realenzyklopéadie 27 (1997), S.225-319

Felix Richard Albert, Die Geschichte der Predigt in Deutschland bis Luther. 3 Bde, Gitersloh
1892 - 6

Werner Schitz, Geschichte der christlichen Predigt, Berlin 1972

Angelika Hartmann, Islamisches Predigtwesen im Mittelalter. Ibn al-Gauzi und sein ,,.Buch
e SchluBireden* (1186 n.Chr.), in: Saeculum 38 (1987), s.336-366

H.Th. Musper, Der Holzschnitt in finf Jahrhunderten, Stuttgart 0.J.

Max Friedlander, Der Holzschnitt, Berlin 1970

Hans Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst,
Miinchen 1990

Artikel ,,Buchdruck®, Lexikon des Mittelalters 1, Miinchen...., Sp. ..

Thomas Francis Carter, The Invention of Priting in China and ist Spread Westward,
New York 1925



12

Denys Hay, Fiat Lux, in: Biicher die die Welt verandern, hgg. von John Carter und Percy
H. Muir, Miinchen 1968

Siegfried Morenz, Entstehung und Wesen der Buchreligion, in: Gesammelte Aufsatze,
KoIn/Wien 1975



