Religion als historischer Erklarungsfaktor —

und Schwierigkeiten, mit ihm umzugehen

Wer viel mit lebensgeschichtlichen Selbstzeugnissen als historisch-
sozialwissenschaftlichen Quellen gearbeitet hat,* der entwickelt auch gegeniiber den
eigenen autobiographischen Rekonstruktionen eine gewisse Zurtickhaltung:
Erzahlen wir nicht ganz unterschiedliche Geschichten, je nachdem welche
Fragestellung an uns gerichtet wurde oder an welches Publikum wir uns wenden?
Hatten vermeintliche Erweckungserlebnisse und Scheidewege im Verlauf unseres
Lebens fur uns stets dieselbe Bedeutung oder nehmen sie erst im Ruckblick aus
grol3er zeitlicher Distanz als Zasuren in einem geschlossen konzipierten Lebensweg
Gestalt an? Ist religioses Erleben im Ablauf des Lebens in gleicher Weise
rekonstruierbar wie Geschehnisse in anderen Bereichen — etwa solchen des
wissenschaftlichen Lebenslaufs, den wir an duf3eren Daten und Fakten in unserem
Publikationsverzeichnis festmachen kénnen? Solche Selbstzweifel sind sicher
berechtigt. Und trotzdem miuissen wir uns autobiographischen Rekonstruktionen
stellen — generell in unserem Leben, weil reflektierte Identitat in der Gegenwart und
Lebensentwurf fur die Zukunft notwendig auf einer solchen Aneignung der
Vergangenheit beruht, speziell in unserem Leben als Wissenschaftler, weil es
zunehmend zur Aufgabe wird, eigenes wissenschaftliches Handeln nicht nur in einem
wissenschaftsgeschichtlichen und gesellschaftsgeschichtlichen, sondern auch in
einem lebensgeschichtlichen Kontext zu begriinden.?

Mein Anliegen in der hier vorgelegten autobiographischen Skizze ist ein
bescheidenes. Es geht nicht um religiose Erweckungserlebnisse, sondern — wenn die
Ubertragung des Begriffs auf einen anderen Lebensbereich erlaubt ist — um

wissenschaftliche. Ich mdchte an ein paar Beispielen erklaren, warum mir als

! Zu den Aktivititen um die ,Dokumentation lebensgeschichtlicher Aufzeichnungen® in Wien: Christa
Hammerle, ,Ich mdchte das, was ich schon oft erzahlt habe, schriftlich niederlegen ...“ Entstehung und
Forschungsaktivitaten der Dokumentation lebensgeschichtlicher Aufzeichnungen in Wien, in: BIOS.
Zeitschrift fur Biographieforschung und Oral History 4, 1991, S. 261-278. Gunter Miller, ,So vieles
lieRe sich erzahlen ...“ Von der Geschichte im Ich und dem Ich in den Geschichten der popularen
Autobiographik, in: Franz Eder u. a. (Hg.), Wiener Wege der Sozialgeschichte (Kulturstudien.
Bibliothek der Kulturgeschichte 30), Wien 1997, S. 335-356.

2

Gert Dressel und Nikola Langreiter, Ist der Rand das Zentrum? ,Kulturwissenschafterlnnen®
positionieren sich, in: Historische Anthropologie 10, 2002, S. 134-144.



Sozialhistoriker Religionsgeschichte so wichtig geworden ist. Aus der Entwicklung
des Faches Sozialgeschichte in den letzten Jahrzehnten erscheint es keineswegs
selbstverstandlich, der Religion als historischem Erklarungsfaktor eine besondere
Bedeutung beizumessen. Und so missen es wohl AnstoR3e von aul3erhalb gewesen
sein, die mich dazu veranlassten, dem Faktor Religion in meiner wissenschaftlichen
Arbeit einen so hohen Stellenwert zu geben. Wenn ich die ,aullere
Lebensgeschichte” meiner wissenschaftlichen Veroffentlichungen und die innere
Lebensgeschichte” meiner weltanschaulichen Entwicklung nebeneinander stelle, so
ergeben sich plausible Zusammenhéange. Punktuell kann ich einen Konnex an
fachlichen Einsichten festmachen, bei denen ich das Gefuhl hatte, fur mich
Wesentliches flige sich zusammen. Ob die um solche ,Erweckungserlebnisse®
rekonstruierten Beziige zwischen Wissenschaft und Leben der damaligen Situation
wirklich gerecht werden, dessen bin ich mir nicht so ganz sicher. Vielleicht war alles
in Wirklichkeit viel komplizierter.

Bis in die spaten sechziger Jahre — so glaubte ich jedenfalls — hatte flr mich
Geschichtswissenschaft nichts mit  Religion und Religion nichts mit
Geschichtswissenschaft zu tun. Mein Interesse an Geschichte reicht
lebensgeschichtlich weit zurtick. Schon auf meinen frihen Kinderzeichnungen finden
sich gotische Kirchen, und die Prinzessinnen und Prinzen meiner Marchenwelt
hieRBen Eleonore und Ferdinand — Namen, die mir im Habsburgerstammbaum meiner
GroBmutter damals besonders gut gefallen haben. Die Erzahlungen meiner Mutter,
die selbst sehr geschichtsinteressiert war, haben sicher meine frihe Entwicklung
beeinflusst. Es verkirzt die Zusammenhange, wenn ich von den Gestalten meiner
Kinderphantasie gleich zu meiner Dissertation Uber ,Karolingische Markgrafen im
Sudosten” springe, die ich 1959 abschloss, es besteht hier aber ganz offenkundig
eine Kontinuitatslinie. Ich las schon in der Gymnasialzeit mit Begeisterung
genealogische Werke, veroffentlichte mit 17 Jahren eine Arbeit Gber den Ursprung
der Babenberger und wahlte schlief3lich ein einschlagiges Dissertationsthema. Noch
vor meiner Promotion wurde mir ein wissenschaftlicher Hilfskraft- bzw.
Assistentenposten am Institut fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte der Universitat
Wien angeboten. Obwohl mir Wirtschaft damals sehr suspekt war, nahm ich diese
Chance wabhr.

Wie mein Weg zur Wissenschaft nichts mit Religion zu tun hatte, so auch

meine religiése Entwicklung nichts mit Geschichtswissenschaft. Meine beiden Eltern



haben Uberzeugend aus ihrem christlichen Glauben gelebt. Mein Vater war
Mitbegrinder des Bundes ,Neuland®, meine Mutter ist dieser Bewegung nahe
gestanden. Ich bin so in einem reformkatholischen Milieu herangewachsen. Das gilt
auch for meine schulische Erziehung. 1947 legte ich die Aufnahmsprifung am
Wiener Schottengymnasium ab — einer traditionsreichen Klosterschule, die damals
aber von jungen Professoren gepragt wurde, die — aus den Schrecken des Krieges
zuriickgekehrt — voll Idealismus eine sehr fortschrittliche Erziehungsarbeit leisteten.
Die Jahre meiner Gymnasialzeit waren fir mich insgesamt eine Epoche des
Aufbruchs. Am Tag vor dem Staatsvertragsabschluss 1955 legten wir unsere Matura
ab. Katholisch-Sein habe ich damals als offen, intellektuell, fortschrittlich erlebt. Das
galt auch fir die anschlieende Phase meines Universitatsstudiums. Ich trat einer
CV-Verbindung bei, die damals von einem starken reformerischen Engagement in
Universitat, Kirche und Politik gepragt war. Das Zweite Vaticanum er6ffnete schone
Zukunftsperspektiven. Wir waren voll Optimismus und ganz sicher, dass uns
Reformkatholiken die Zukunft gehore. Wir blickten nach vorne. Die Vergangenheit
dieser Kirche interessierte uns nicht. Auch ich als Historiker war daran wenig
interessiert. Nattrlich kam ich in meiner Ausbildung nicht um die Kirchengeschichte
herum. Was ich diesbeziglich im Kurs des Instituts fur Osterreichische
Geschichtsforschung mitmachen musste, blieb ungeliebte Pflichtibung. Christliches
Leben aus seinem historischen Geworden-Sein begreifen zu wollen, lag mir damals
ganz fern.

Meine erste wissenschaftliche Begegnung mit religionsgeschichtlichen
Problemen datiert aus den spéaten sechziger Jahren. Bei den Vorarbeiten zu meiner
Habilitationsschrift Gber Fragen des mittelalterlichen Marktwesens stiel3 ich auf ein
eigenartiges Phdnomen: An der Stelle aufgegebener Mittelpunktsiedlungen der
Antike wurden noch viele Jahrhunderte spater Jahrmérkte abgehalten. Das
Phanomen liel3 sich von Griechenland bis Ddnemark, von Burgund bis an die mittlere
Donau nachweisen. Mit zaher Beharrlichkeit wurde an solchen bedeutsamen Platzen
festgehalten. In vielen Fallen liel3 sich nachweisen, dass diese erstaunliche
Kontinuitdt durch kultische Faktoren bedingt war. Wahrend der sténdige
Marktverkehr in neuen Zentren abgehalten wurde, blieben die periodischen
Handlertreffen den alten heiligen Orten verbunden. Es zeigten sich enge
Zusammenhange zwischen Jahrmarkt und religiésen Veranstaltungen. Kaufleute und

Pilger kamen zu heiligen Zeiten an heilige Orte, die langst nicht mehr besiedelt



waren. Aus Okonomischer Rationalitdt im heutigen Verstandnis lie3 sich solches
Verhalten nicht erklaren. Zu einer plausiblen Erklarung konnte man nur kommen,
wenn man religiosen Faktoren fiur das Wirtschaftsleben der Zeit einen hohen
Stellenwert beimalf3. Und das war fir mich der entscheidende Punkt. Die Entdeckung
dieses Phanomens hatte fir mich so groRe Bedeutung, dass ich die Arbeit an der
Habilitationsschrift  unterbrach und einen umfangreichen Artikel darlber
verdffentlichte.® Sicher handelte es sich um ein originelles Thema, das zu einer
Analyse einlud. Mir ging es aber um mehr. Ich wollte dem damals in meinem Fach
herrschenden Okonomismus entgegentreten. Okonomistische Tendenzen sind
strukturell in der Fachbezeichnung ,Wirtschafts- und Sozialgeschichte® angelegt,
unter der damals zahlreiche neue Lehrstilhle geschaffen wurden. Okonomistische
Tendenzen ergaben sich damals aus der Ubernahme wirtschafts- und
sozialwissenschaftlicher Theorien und Modelle in die Geschichtswissenschaft.
Okonomistische Tendenzen resultierten schlieRlich aus dem aufkommenden
Neomarxismus, der in der Folgezeit die akademische Diskussion beherrschte. Ich
glaube, mich den wissenschaftlichen und intellektuellen Stromungen dieser Zeit
redlich gestellt zu haben. Und ich verdanke der Auseinandersetzung mit ihnen viel.
Aber gerade weil ich mich so sehr auf sie einliel3, wollte ich auf die Elemente meines
bisherigen Weltbilds, von deren Tragfahigkeit ich tUberzeugt war, nicht verzichten.
Eine neue Historische Sozialwissenschaft musste flir mich den Faktor Religion mit
einschliel3en — und zwar zentral, und nicht nur marginal zur Erklarung irgendwelcher
Randpha&nomene. Das war fur mich die eigentliche Botschaft dieses Jahrmarkte-
Artikels: Fur Menschen der Vergangenheit (und damit auch der Gegenwart) kann die
religiose Bindung wichtiger sein als wirtschaftliches Kalkil. Das habe ich naturlich
nicht unmittelbar so geschrieben. Aber in dieser Form entsprach es meiner
damaligen Standortsuche in einer politisch und wissenschatftlich turbulenten Zeit.
Eine zweite Etappe auf meinem Weg zu einem besseren Verstehen von
Religion als historischem Erklarungsfaktor markieren die Anfange meiner Arbeiten
auf dem Gebiet der Historischen Familienforschung. Das Schltisselerlebnis war hier
die Einsicht in Zusammenhange zwischen Ahnenkult und Familienverfassung. Bei
einer Tagung uber ,Geschlechtsreife und Legitimation zur Zeugung“ verwies ich in

der Diskussion uber die strenge Diskriminierung unehelicher Kinder und ihrer Mutter

¥ Jahrmarkte in Nachfolge antiker Zentralorte, in: Mitteilungen des Instituts fir o6sterreichische
Geschichtsforschung 75, 1967, S. 237-321.



in Sidosteuropa auf eine Stelle hin, die ich bei Max Weber gefunden hatte:
Uneheliche Kinder erzirnen die Ahnen, weil durch sie die maénnliche Linie
durchbrochen wird.* Eine Sinologin griff den Gedanken auf. Es entwickelte sich eine
anregende Diskussion, die mich den Gedanken weiterverfolgen lie3. Als ich bei einer
anderen Tagung die ldee aufgriff, kam es zu einer schockierten Reaktion eines
Kollegen: ,Das sagen Sie als Wirtschaftshistoriker!® Gerade als Wirtschafts- und
Sozialhistoriker war und ist es mir wichtig, einseitig 0konomistische
Erklarungsansatze zu vermeiden. Und dieser Antibkonomismus hat sicher mit
meinen christlichen Wurzeln zu tun. Genauso wichtig war es mir allerdings, im
Rahmen  der  Historischen Familienforschung ideologischen  Ansatzen
entgegenzutreten, wie sie in christlichen Gruppierungen verbreitet sind. Der vom
Ahnenkult ausgehende Kulturvergleich hat mich dazu gefuhrt, das Christentum als
eine Religion zu sehen, in der Abstammungsbindungen keinerlei sakrale Bedeutung
zukommt, ja die sogar manche antifamilistische Strukturelemente enthalt. Offentliche
Vortrage daruber sowie Rundfunkinterviews haben in katholischen Kreisen ebenso
Widerspruch ausgelost wie die historische Argumentation gegen die Familie als
,naturhafte Gemeinschaft. Ich habe diese Auseinandersetzung gesucht, weil ich
Aufklarungsarbeit durch Geschichte leisten wollte. So ganz sicher bin ich mir aber
nicht, ob nicht auch gezielte Provokation dahinter war. Mich im katholischen Lager
verorten konnte ich nur mehr, wenn ich bestimmte Gruppen zu Gegnern hatte. Die
Familien-Thematik eignete sich dazu vorziglich. Auch sonst war sicher viel
AuBerwissenschaftliches im  Spiel, wenn diese Thematik in  meiner
wissenschaftlichen Forschungs- und Lehrtatigkeit seit den siebziger Jahren immer
mehr in den Vordergrund getreten ist.

Die Historische Familienforschung flihrte mich in den frihen achtziger Jahren
zur Arbeit mit Lebensgeschichten. Wir bauten am Institut fir Wirtschafts- und
Sozialgeschichte der Universitat Wien eine Dokumentation lebensgeschichtlicher
Aufzeichnungen auf, die wir mit unterschiedlichen thematischen Schwerpunkten
wissenschaftlich auszuwerten begannen. Fir mich wurde das Thema ,Religion in
Lebensgeschichten® dabei besonders wichtig. Nie sonst im Umgang mit historischen
Quellen war ich von Aussagen uber Religion so berthrt wie in der Arbeit mit solchen

Selbstzeugnissen. Diese Betroffenheit ging keineswegs nur von Quellenstellen aus

* Publiziert: lllegitimitat in Europa, in: Ernst Wilhelm Miuller (Hg.), Geschlechtsreife und Legitimation
zur Zeugung, Freiburg 1985, S. 582 ff.



dem eigenen religiossen Milieu aus. Gerade die Begegnung mit ganz
unterschiedlichen religibsen Traditionen gab vielfaltige Impulse und regte zu
wissenschaftlicher Arbeit an. Ich edierte eine Sequenz von Autobiographien aus
einer judischen Familie, die von der Gegenwart tUber zehn Generation bis ins 18.
Jahrhundert zuriickfiihrte.> Dem Verhalten meiner Mutter in schwierigen Zeiten hatte
ich es zu verdanken, dass mir dieser Schatz anvertraut wurde. Ich fihrte
lebensgeschichtliche Interviews mit &gyptischen Emigranten, die ich betreute, und
begegnete dabei einer mir bis dahin vollig fremden religiosen Welt. Durch Formen
des Heiratsverhaltens, auf die ich dabei stie, wurde ich zu einer
kulturvergleichenden Studie Uiber ,Christentum und Endogamie® angeregt.® Ich setzte
mich in ihr mit der damals viel diskutierten These des englischen
Sozialanthropologen Jack Goody auseinander, der die Entwicklung von Ehe und
Familie in Europa dem ,Bestreben der christlichen Kirche zu(schrieb), sich Besitz
anzueignen, der sich zuvor in den Handen der Familien befand.”” Der krude
historische Materialismus dieses Ansatzes hatte mich nicht nur als Familienhistoriker
gestort. Ich rekonstruierte den spatmittelalterlichen Ursprung eines Passionsgebets,
das ich in der Autobiographie eines Osttiroler Bauern fand, und stiel3 dabei u. a. auf
unerwartete  Zusammenhénge zwischen Fronleichnamsfrommigkeit ~ und
Antisemitismus.? Kurz, die Begegnung mit lebensgeschichtlichen Selbstzeugnissen
wurde fur mich zu einer besonders anregenden Zeit der Beschaftigung mit Religion
als historischem Faktor — nicht zuletzt deswegen wohl, weil jede Auseinandersetzung
mit der Lebensgeschichte eines anderen implizit die Auseinandersetzung mit der
eigenen Lebensgeschichte bewirkt. So war es mir ein besonderes Anliegen, ein
Nachfolgeprojekt zu unserer schon laufenden Autobiographienforschung zum Thema
Religion einzureichen. Zu meiner Uberraschung stieR ich dabei auf entschiedenen

Widerstand meiner langjahrigen Mitarbeiter/Innen. Fachliches und Personliches trat

® Gelobt sei der dem Schwachen Kraft verleiht. Zehn Generationen einer judischen Familie im alten
und neuen Osterreich (Damit es nicht verlorengeht ... 14), Wien 1987.

® Christentum und Endogamie, in: Historisch-anthropologische Familienforschung (Kulturstudien 15),
Wien 1990, S. 41-86.

" So die Zusammenfassung im Klappentext von Jack Goody. Die Entwicklung von Ehe und Familie in
Europa, Berlin 1986.

8 Heut" ist eine heilige Samstagnacht.“ Ein Passionsgebet im sozialgeschichtlichen Kontext seiner
Uberlieferung, in: Richard van Diilmen (Hg.), Arbeit, Frommigkeit und Eigensinn, Frankfurt 1990, S.
260-299.



dabei in vielfaltiger Verknipfung zu Tage. Bruche im Verhaltnis zur katholischen
Kirche blockierten die wissenschaftliche Beschaftigung mit dem Thema Religion
generell. Selten zuvor wurde mir so bewusst, wie wissenschaftliche Arbeit mit dem
jeweiligen lebensweltlichen Kontext zusammenhangt. Das Projekt kam letztlich doch
zustande und hat uns vielleicht gerade durch die zu Gberwindenden Schwierigkeiten
einander naher gebracht.

Das emotional starkste und fur meine fachliche Orientierung folgenreichste
Erlebnis im Uberschneidungsbereich von Religion und Geschichtswissenschaft hatte
ich 1983 in Zusammenhang mit dem Papstbesuch beim G&sterreichischen
Katholikentag aus Anlass des Turkenbefreiungsjubilaums. Schon in den Jahren
zuvor hatte ich mich gelegentlich mit spezifischen Formen des
Geschichtsbewusstseins beschéftigt, wie sie beim Feiern von Geschichte in
Jubeljahren zum Ausdruck kommen. Fir das Gedenkjahr der Zweiten
Tirkenbelagerung von 1683 war diesbeziiglich Besonderes zu erwarten. Uber das
Programm des Papstbesuchs wurde schon im Vorfeld einiges bekannt. Unter
anderem war eine Grol3veranstaltung auf dem historisch so belasteten Heldenplatz
unter dem Motto ,Europa — Erbe und Auftrag der Christen“ geplant. Wie Geschichte
dabei fur die Gegenwart instrumentalisiert wirde, war vorauszusehen. Aber auch an
die Tausenden von turkischen Kindern war zu denken, die in Wiens Schulen mit dem
traditionellen Turkenbild dieses Schlachtgedenkens konfrontiert wirden. Einige
Historiker warnten. Ich selbst sah mir die Festpublikationen friiherer Gedenkjahre
durch und war tberrascht und entsetzt, wie von kirchlicher wie von nationaler Seite
Geschichte seit Jahrhunderten aus diesem Anlass missbraucht wurde. Etwa zur
Produktion von Feindbildern: ,Erbe und Auftrag der Christen war es nach hundert
Jahren, wie damals gegen die Turken so heute gegen die Aufklarer zu kampfen,
nach zweihundert Jahren gegen die Liberalen, nach zweihundertfiinfzig Jahren
gegen die Sowjets. Wer wirde nach dreihundert Jahren der Gegner der Christen
sein? Ich schrieb einen kurzen Aufsatz Uber das Resultat meiner historischen
Recherchen in einer Lehrerfortbildungszeitschrift unter dem Titel ,Politischer
Katholizismus, Osterreichbewuftsein und Tirkenfeindbild“.? Die Reaktionen waren
aulerst heftig. In der deutschsprachigen Sonderausgabe des ,Osservatore Romano*
aus Anlass des Papstbesuchs hiel3 es: ,HalBmotivierte Angstneurosen auch unter

Christen, die ihren gesellschaftspolitischen Standort wechseln, artikulieren sich als

o Beitréage zur historischen Sozialkunde 12, 1982, S. 111 ff.



Kontext gegen die Vereinigten Staaten, den letztverbliebenen Garanten jener
abendlandischen Freiheit, fur die drei Jahrhunderte zuvor gekampft wurde.” Und: ,Ein
Scherbenhaufen weltpolitischer Orientierungslosigkeit ist das Resultat der
konsequenten Umfunktionierung 6sterreichischen Geschichtsbewul3tseins. Wer Wien
als ,offene Kirche’ flr die geschichtlich widerlegte Pseudo-Heilslehre des
marxistischen Sozialismus etabliert und basisdemokratische Innovationen im
Gottesvolk als Antithese zur hierarchischen Struktur des Corpus Christi Mysticum
fordert, verdient die gleiche Abfuhr wie Ernesto Cardenal in Managua.“ Auch im
naheren Umfeld kam es zu erregten Reaktionen, etwa der Frage eines befreundeten
Fachkollegen: ,Mochtest Du lieber den Halbmond auf dem Stephansturm sehen als
das Kreuz?“ Die vielen offentlichen und privaten Diskussionen waren aber letztlich
nicht umsonst. Die GrofRveranstaltung auf dem Heldenplatz wurde umprogrammiert.
Und auch beziglich der grundsatzlichen Folgewirkungen des Feierns von Geschichte
durfte es zu manchen Klarungen gekommen sein. Mich selbst hat dieser
Fragenkomplex in Forschung und Lehre weiterhin stark beschaftigt — jetzt ohne
aktuellen Anlass in distanzierter Sicht. Mein Geschichtsbild wurde dadurch
wesentlich beeinflusst. Die Auseinandersetzung mit Formen des politischen
Katholizismus, die den lebensgeschichtlichen Hintergrund der Beschaftigung mit dem
Thema Jubilden und Geschichtsbewusstseins ausmachte, wird man diesen spateren
wissenschaftlichen Arbeiten kaum mehr anmerken.

Aufsatze, die  verschiedene  Etappen meiner Anndherung an
religionsgeschichtliche Themen zum Ausdruck bringen, habe ich 2000 unter dem
Titel ,Dimension des Heiligen“ in einem Sammelband zusammengefasst. Das Echo
war hochst unterschiedlich. Ich bekam persdnliche Briefe wie nie zuvor nach einer
Veroffentlichung. Sie zeigten mir, wie historisch-wissenschaftliche Beschaftigung mit
Religionsthemen — vor allem auf lebensgeschichtlicher Grundlage — Erinnerung an
eigenes religioses Erleben zu wecken vermag. Ein Rezensent fand es
bemerkenswert, dass sich ein Wirtschaftshistoriker mit religiosen Themen befasst. Es
gab aber auch entschiedene Ablehnung. Eine vernichtende Kritik seitens eines
Theologen erschien in der ,Frankfurter Allgemeinen Zeitung®.’® Sein Urteil: veraltete
Religionsvolkskunde, mangelhafte theoretische Reflexion, omnipotente
Assoziationsphantasien, klagliches Scheitern, weil ,weit unter dem Reflexionsniveau

der klassischen Historischen Kulturwissenschaften“. Im Blcherdienst ,Perlentaucher”

19 Eriedrich Wilhelm Graf, in: FAZ vom 9.2.2001.



wurde diese Besprechung in Kurzform ins Internet gestellt, jedoch als Schlusssatz
hinzugefugt ,man glaubt eine Rezension von jemandem gelesen zu haben, der durch
die Holle ging“. Auf’s Erste machte mich die Harte dieser Kritik sehr betroffen. Waren
meine ,Annaherungen eines Historikers®, wie ich im Untertitel des Bandes vorsichtig
formuliert hatte, vielleicht wirklich ein Irrweg? Auf’s Zweite fragte ich mich, warum ein
Vertreter des Faches Systematische Theologie und Ethik eine solche Besprechung
schreibt. Eine Rezension hat ja nicht nur mit dem Rezensierten, sondern auch mit
dem Rezensenten selbst zu tun. Religionsthemen beriihren stets in besonderer
Weise — im positiven, aber wohl auch in negativem Sinne. Ich werde es wohl kaum
erfahren, ob es lebensgeschichtliche Hintergrinde fur diese wissenschaftliche
Hinrichtung gibt. Fir mich bedeutete sie jedenfalls in meinem Erleben eine Zasur —
von einem ,Erweckungserlebnis“ kann man in diesem Zusammenhang wohl nicht
sprechen. Schon einmal hatte ich vor vielen Jahrzehnten nach einer zerstérerischen
Polemik das Thema gewechselt. Diesmal nicht. Die Einbeziehung religitser
Erklarungsfaktoren in mein Konzept von Sozialgeschichte bzw. von Historischer
Anthropologie, wie ich mein Arbeitsfeld heute eher nennen wirde, ist fir mich
unverzichtbar geworden.

Das lebensgeschichtliche Schreiben hat Eigendynamik bekommen. Als ich mit
dieser Skizze begann, war mir nicht bewusst, dass das Verhéltnis von Religion und
Geschichtswissenschaft in meinem Leben mit so vielen &ufReren und inneren
Konflikten verbunden war und ist. Vielleicht hilft mir das Wissen darum, in Zukunft mit

diesen Spannungsfeldern besser umzugehen.



