
UM SPANIENS WURZELN 

 

 

 

 

Kontroversen der Geschichtswissenschaft werden nur selten von Tageszeitungen beachtet. 

Wenn ein solcher Fall eintritt, so ist die Frage nach den Ursachen dieser Aktualität nahe 

liegend. Das gilt besonders für ein Wiederaufleben alter Streitthemen, wie es neuerdings bei 

einer Auseinandersetzung um die historischen Wurzeln Spaniens begegnet.Unter  dem Titel 

„Gene Test Shows Spain’s Jewish an Muslim Mix“ schreibt die New York Times vom 4. 

Dezember 2008:
1
  

 

„Twenty percent of the population of the Iberian Peninsula has Sephardic Jewish ancestry and 

11 percent have DNA reflecting Moorish ancestors, the genticists have found…. The finding 

bears on two different views of Spanish history, said Jonathan S. Ray, a professor of Jewish 

studies at Georgetown University. One, proposed by the 20th–century historian Claudio 

Sánchez-Albornoz, holds that Spanish civilization is Catholic and other influences are 

foreign; the other sees Spain as having been enriched by drawing from all three of its 

historical cultures, Catholic, Jewish and Muslim. The study based on an analysis of Y 

chromosomes, was conducted by biologists led by Mark A. Jobling of the University of 

Leicester in England and Francesco Calafell of the Pompeu Fabra University of Barcelona. 

They developed a Y chromosome signature for Sephardic men by studying Sephardic Jewish 

communities in places where Jews migrated after being expelled from Spain in 1492 to 1496. 

They also characterized the Y chromosomes of the Arab and Berber army that invaded Spain 

A. D. 711 from data on people living in Morocco and Western Sahara“. 

 

Von den beiden großen Kontrahenten des um die Mitte des 20. Jahrhunderts ausgebrochenen 

spanischen Historikerstreits wird in diesem Zeitungsbericht nur der kritische Gegenspieler 

Claudio Sánchez-Albornoz namentlich genannt, nicht aber der eigentliche Auslöser der 

Kontroverse, der Kulturhistoriker und Philologe Américo Castro. Die strittigen Positionen 

erscheinen bis zur Unkenntlichkeit verkürzt. Wie aus Chromosomen-Signaturen auf religiös 

geprägte Kulturen der Vergangenheit geschlossen werden kann, bleibt völlig offen. Ob hier 

nicht in allzu selbstbewusstem Auftreten Grenzen naturwissenschaftlicher Kompetenzen 

überschritten werden? Aus der Sicht der Geschichtswissenschaft erweckt die Argumentation 

den Eindruck eines kruden Neobiologismus. 

 

Gleichzeitig mit der „New York Times“ griff in Wien „Der Standard“ die neue 

Wissenschaftsmeldung auf.
2
 Hier lautete der Titel „Genetische Überraschung für Spaniens 

Männer. Zwei von zehn Iberern stammen von sephardischen Juden ab, einer von 

nordafrikanischen Muslimen“. Zu dieser Thematik wird ausgeführt:  

 

„Auf der Iberischen Halbinsel führten die Verfolgungen nach und nach zum Erlöschen der 

maurischen und sephardischen Kulturen. Vieles geriet in Vergessenheit, die 

Geschichtsschreibung katholischer Historiker besorgte den Rest. Welch bedeutende Rollen 

sephardische Juden und Mauren tatsächlich in der Geschichte spielten, lässt eine heute in der 

Fachzeitschrift ‚American Journal of Human Genetics’ publizierte Studie erahnen… Für 

Historiker eröffnet die neue Studie hochinteressante Perspektiven. ‚Spanien hat eine sehr 

reiche Geschichte’ sagt Mark Jobling und unsere genetischen Forschungsergebnisse passen 

sehr genau zu dieser Vielfalt’“. Um diese reiche kulturelle Vielfalt wussten wir eigentlich 

                                                 
1
 Wade 2008. 

2
 de Swaaf 2008. 



schon lange vor der neuen Studie der Genetiker. Und dieses Wissen wurde durch sie in keiner 

Weise bereichert. Über die „bedeutende Rolle“ der sephardischen Juden und Mauren braucht 

man nichts zu „erahnen“. Darüber ist genug bekannt – trotz der angeblich so zerstörerisch 

wirkenden „Geschichtsschreibung katholischer Historiker“. Unser Wissen stammt allerdings 

nicht aus Chromosomen-Signaturen, sondern aus historischen Quellen. Zum Historikerstreit 

um Spaniens Wurzeln trägt die Untersuchung des internationalen Genetikerteams überhaupt 

nichts bei. Wenn sie dies vorgibt, so zeigt sie nur, dass die Themen dieser Debatte nach wie 

vor als aktuell angesehen werden. Nur dann lohnt es sich ja, an sie anzuschließen und über sie 

Beachtung zu suchen. Eine derartige Bedeutung besitzt dieser große Historikerstreit heute 

nicht mehr vorrangig durch jene Konfliktfelder, die ihn um die Mitte des 20. Jahrhunderts 

entstehen ließen. Es sind ganz neue gesellschaftliche Spannungen, die dieser 

Auseinandersetzung wieder Aktualität verleihen.
3
 

 

Ein spanischer Historikerstreit 

 

Der große Historikerstreit um Spaniens Wurzeln wurde 1948 durch die Veröffentlichung von 

Américo Castros Studie „España en su historia. Cristianos, moros y judios“ begonnen.
4
 Der 

Autor hatte das Buch in seinem nordamerikanischen Exil verfasst, in das er vor dem 

Militärputsch von 1936 geflohen war. Schon 1956 erschien es in überarbeiteter Form unter 

dem Titel „La realidad histórica de España“ – und zwar ebenfalls im Exil.
5
 In Franco-Spanien 

wurde es sofort verboten, was die politische Brisanz dieser historischen Arbeit erkennen lässt. 

Der ursprüngliche Titel verweist besonders deutlich auf die Grundthese des Werks: Der 

spanische Nationalcharakter ist in seiner Entstehung und Entwicklung als Produkt des 

Kontakts und des Konflikts dreier religiöser Kulturen anzusehen. Die „convivencia“ der drei 

Glaubensgemeinschaften – Christen, Muslime und Juden – habe die Grundzüge der 

spanischen Lebensart geformt. Castro sieht in der Eroberung der Iberischen Halbinsel durch 

die Mauren seit 711 die Geburtsstunde der spanischen Nation. Allein dieser Zeitansatz ist 

Ausdruck neuer Wertigkeiten. Zwar stand der „europeismo“ der spanischen Kultur für Castro 

außer Zweifel, deren Entstehung unter maurischen und jüdischen Einflüssen rückte sie jedoch 

in Überschneidungszonen zwischen Orient und Okzident, zwischen Ost und West, zwischen 

Europa und dem islamischen Raum. Solche Ansätze stellten in der Entstehungszeit des 

Werkes eine unerhörte Provokation dar. Entsprechend heftig war die Reaktion. 

 

Castros wichtigster Gegenspieler Claudio Sánchez-Albornoz veröffentlichte sein 

monumentales Werk der Auseinandersetzung schon 1956 unter dem Titel „España, un enigma 

histórico“ – übrigens ebenso im Exil.
6
 Obwohl der Autor ein  führender Politiker der 

Republikaner war, wurden seine Thesen vom Franco-Regime keineswegs bekämpft, sondern 

ganz im Gegenteil sehr positiv aufgenommen. Sie entsprachen ja weitgehend dessen 

ideologischen Grundlagen.
7
 Das Spannungsfeld, aus dem die Kontroverse entstanden ist, hat 

seine Wurzeln weniger in den Frontstellungen des Bürgerkriegs als in den 

Auseinandersetzungen um das „problema nacional“, die sich nach dem Verlust Kubas 1898 in 

der spanischen Intelligenz ergeben haben.
8
 Entlang den Positionen dieser Debatte zwischen 

katholisch und liberal, traditionell und modern, orthodox und heterodox, „hispanidad“ und 

„europeismo“ kam es zu scharfen Polarisierungen, die im Historikerstreit ihren Höhepunkt 

                                                 
3
 Diese Kontroverse im Überblick zusammengefasst: Glick 2005: 337-71, sowie Baumeister 2007: 23 ff. 

4
 Buenos Aires 1948. 

5
 Mexico 1954. 

6
 Buenos Aires 1956. 

7
 Delgado 2003: 125,  Jayyusi/Marin 1994: 976. 

8
 Zur Bewusstseinskrise in Anschluss an die Ereignisse von 1898 und deren Niederschlag im Historikerstreit 

Vives 1969: 169 und 12 ff. 



fanden. „Among exiled Republicans it produced the monumental scholarly polemics of 

Américo Castro and Claudio Sánchez-Albornoz. The concerns of historians and philosophers 

were a reflection of those of the population as a whole“ resümiert Paul Preston den 

Hintergrund der Auseinandersetzung.
9
 

 

Stärker noch als Castro ging Sánchez-Albornoz  von der Existenz eines „español eterno“, 

eines „ewigen Spaniers“, aus. Seiner Auffassung nach lässt sich eine durchgehende 

Entwicklungslinie eines nach Rasse, Lebensformen und Kultur westlichen Spanien von der 

Antike bis zur Gegenwart nachweisen. Der spezifisch spanische Charakter wäre schon 

gegeben gewesen, als die Römer auf die Iberische Halbinsel kamen. Er sei von der Ökologie 

geformt, nämlich vom trockenen Land und dem rauen Klima Kastiliens. Der arabischen 

Invasion misst Sánchez-Albornoz  wenig Bedeutung zu. Viel wichtiger ist ihm die 

vorangehende Zeit der Westgotenherrschaft, in der seiner Meinung nach die entscheidenden 

Grundlagen Spaniens gelegt wurden. In der Auseinandersetzug mit Castro ging es ihm vor 

allem darum, Mauren und Juden aus der historisch-nationalen Gemeinschaft der Spanier 

auszuschließen. Die „contextura vital“, die Existenzgrundlage Spaniens, hätte sich unter der 

Herrschaft des Islam nicht geändert. Maurische und jüdische Kulturelemente werden von ihm 

als fremd angesehen, nicht als integrativer Bestandteil des Nationalcharakters. Daraus ergibt 

sich eine ganz andere Sicht der Kulturraumzugehörigkeit als bei Castro. 

 

Gegenüber der Situation des Landes beim Ausbruch des großen Historikerstreits um Spaniens 

Wurzeln haben sich in den letzten Jahrzehnten grundlegende Veränderungen ergeben. Die 

Franco-Diktatur wurde von demokratischen Herrschaftsstrukturen abgelöst. Ihre 

nationalistischen Grundlagen verloren an Bedeutung. Der industrielle und 

gesamtwirtschaftliche Rückstand des Landes, der nach historischen Ursachen fragen ließ, 

wurde in einem eindrucksvollen Wachstumsprozess aufgeholt. Die Annäherung an die EWG 

und schließlich die Aufnahme in die Organisationsformen des politisch geeinten Europa schuf 

nach langen Perioden der Isolation ein Verhältnis gleichberechtigter Partnerschaft. Im Zuge 

des industriellen Aufholprozesses wurden Arbeitsmigranten ins Land geholt. Die Mehrzahl 

stammte aus islamischen Ländern Nordafrikas. Zum ersten Mal seit einem halben Jahrtausend 

waren wiederum große Bevölkerungsgruppen islamischen Glaubens präsent. Aktuelle 

Spannungen des Alltagslebens gaben den Themen des Historikerstreits unter veränderter 

Perspektive Bedeutsamkeit. Die weltpolitische Verschärfung nach den Terroranschlägen vom 

11. September 2001 bzw. vom 11. März 2004 kam hinzu. Américo Castros „convivencia“-

Konzept konnte nun aus der Geschichte friedliche Koexistenz legitimieren. Umgekehrt ließen 

sich Sánchez-Albornoz’ Thesen als Instrument der Ausgrenzung von vermeintlich Fremdem 

gebrauchen. Der europäische Kontext des jeweiligen Konzepts eines spanischen 

Nationalcharakters hatte in Hinblick auf die fortschreitende politische Integration  Europas 

auf alle Fälle Gegenwartsrelevanz. So eignete sich der alte Streit in neuer Weise zur 

geschichtspolitischen Instrumentalisierung. 

 

Spanien und der europäische Sonderweg 

 

Die Frage nach Spaniens Wurzeln wurde im großen Historikerstreit zwischen Castro und 

Sánchez-Albornoz bzw. in Anschluss an diesen primär aus spanisch-nationaler Perspektive 

gestellt – kaum aus einer umfassenderen Sicht, die von der Entwicklung des historischen 

Kulturraums Europa ausgeht. Die Frage nach den bedingenden Ursachen des europäischen 

Sonderwegs der Kulturentwicklung wird seitens der Geschichtswissenschaft neuerdings 

vermehrt zum Thema gemacht. Sie ist von ihrem Ausgangspunkt her eine Frage der 

                                                 
9
 Preston 1995: 30. 



Globalgeschichte oder – bescheidener formuliert  - der Europäischen Geschichte in globalem 

Kontext.
10

 Von den aktuellen Integrationsprozessen angetrieben mag sie als Mittel der 

Identitätsstiftung die Tendenz zu eurozentristischen Geschichtsbildern beinhalten – und  

damit die Fehler einer ideologisch ethnozentrischen Geschichtswissenschaft wiederholen. 

Soweit sie komparativ angelegt ist, kann sie allerdings einen solchen identifikatorischen 

Zugang vermeiden. Der Vergleich dient ja nicht dem Selbstbewusstsein aus der 

Vergangenheit, sondern dem Erkennen und Erklären von Unterschieden. Vergleiche zwischen 

dem historischen Kulturraum Europas und dem der islamischen Welt haben in diesem 

Zusammenhang besondere Bedeutsamkeit - in Hinblick auf das bessere Verständnis von 

Gegenwartsfragen wie in Hinblick auf historische Langzeitperspektiven. Sie können auch für 

die Themen des spanischen Historikerstreits neue Sichtweisen eröffnen. Überlegungen zu den 

Wurzeln Spaniens in europäischem Kontext aus vergleichender Sicht wurden anlässlich der 

Präsentation der spanischen Übersetzung von „Warum Europa? Mittelalterliche Grundlagen 

eines Sonderwegs“ am „Instituto Cervantes“ in Wien am 28. Jänner 2009 vorgestellt.
11

 Die 

mündlich vorgetragene Skizze erfuhr für den Druck eine Erweiterung. Trotzdem kann nicht 

mehr geboten werden als Ansatzpunkte zum Weiterdenken. 

 

Die Frage nach den Wurzeln des historischen Kulturraums Europa hat vor fast einem 

Jahrhundert der große Geschichtssoziologe und Komparatist Max Weber in der Einführung zu 

seinen „Gesammelten Aufsätzen zur Religionssoziologie“ in prägnanter Form gestellt:
12

 

„Welche Verkettung von Umständen hat dazu geführt, dass gerade auf dem Boden des 

Okzidents, und nur hier, Kulturerscheinungen auftreten, welche doch – wie wir uns gerne 

vorstellen – in einer Entwicklungsrichtung von universeller Bedeutung und Gültigkeit 

lagen?“. Die Studie „Warum Europa?“, die an diesen Satz anschließt, geht von sieben 

grundlegenden Faktoren bzw. Faktorenbündeln aus, deren „Verkettung“ in ihren 

Auswirkungen für den europäischen Sonderweg analysiert werden:
13

 „1. Roggen und Hafer. 

Die Agrarrevolution des Frühmittelalters, 2. Villikation und Hufenverfassung. 

Grundherrschaftliche Wurzeln europäischer Sozialformen, 3. Gattenzentrierte Familie und 

bilaterale Verwandtschaft. Gesellschaftliche Flexibilität durch gelockerte 

Abstammungsbeziehungen, 4. Lehenswesen und Ständeverfassung. Ein Sonderweg des 

Feudalismus, 5. Papstkirche und universale Orden. Die westliche Christenheit als eine 

hochorganisierte Religionsgemeinschaft, 6. Kreuzzüge und Protokolonialismus. Wurzeln des 

europäischen Expansionismus und schließlich 7. Predigt und Buchdruck. Frühformen der 

Massenkommunikation“. Im Kontext solcher europäischer Grundlagen der Kulturentwicklung 

lassen sich Fragen nach den Wurzeln Spaniens neu stellen. Bewirkungsfaktoren auf der 

umfassenderen Ebene des europäischen Kulturraums finden auf der begrenzteren der 

Iberischen Halbinsel eine Entsprechung. Auch hier lassen sie sich mit der vergleichenden 

Methode besser fassen. Das Zusammentreffen des europäischen und des islamischen 

Kulturraums in dieser Region während des Mittelalters bietet für die komparative 

Zugangsweise eine besonders  günstige Voraussetzung. 

 

Die europäische und die islamische Agrarrevolution 

 

Als ein Basisphänomen historischer Kulturräume kann die Entstehung und Expansion 

spezifischer Landwirtschaftskulturen angesehen werden. Im Frühmittelalter kam es 

diesbezüglich zu grundlegenden Veränderungsprozessen, die zu Recht als 

                                                 
10

 Sieferle 2003, derselbe 2001, Osterhammel 2008: 26 f. , Mitterauer 2006: 269-280. 
11

 Deutsche Fassung: München 2003, spanische Übersetzung: València 2008. 
12

 Weber 1920: 1. 
13

 Mitterauer  2003: 5 f. 



„Agrarrevolutionen“ bezeichnet werden.
14

 Eine dieser Agrarrevolutionen ging von der 

Zentralregion des Kalifenreichs der Umayyaden  bzw. Abbasiden aus,
15

 eine andere vom 

Kerngebiet des Frankenreichs der Karolinger zwischen Rhein und Seine.
16

 Ohne ihrem Wesen 

nach spezifisch islamisch oder spezifisch christlich geprägt zu sein, verbreiteten sie sich doch 

im Wesentlichen in räumlicher Korrespondenz zu muslimisch bzw. christlich beherrschten 

Regionen. Auf der Iberischen Halbinsel haben beide nachhaltige Wirkungen hinterlassen. Sie 

überformten hier die älteren Strukturen des römischen Agrarsystems, die allerdings regional 

weiterhin Bedeutung behielten. So kam es hier zu einem Nebeneinander dreier agrarischer 

Grundtypen.
17

 Ihr Geltungsbereich war keineswegs allein durch herrschaftliche 

Einflusssphären bedingt, sondern ebenso durch ökologische Faktoren. Über die Veränderung 

von Herrschaftsbereichen hinaus haben Agrarsysteme ihre Bedeutung bewahrt. Das 

Wechselspiel zwischen Herrschaftssystemen und Agrarsystemen erscheint gerade auf der 

Iberischen Halbinsel mit ihrer besonderen agrarischen Vielfalt als ein interessantes Thema. 

 

Agrarsysteme lassen sich am besten an Hand der Einführung neuer Kulturpflanzen fassen. Die 

römische Landwirtschaft der Antike war auch auf der Iberischen Halbinsel durch die 

klassische mediterrane Trias von Weizen, Ölbaum und Weinrebe charakterisiert. Während in 

der Folgezeit der Weinbau in der ganzen Region expandierte, war das dem Ölbaum aus 

klimatischen Gründen nicht möglich. Im kühlen und niederschlagsreichen Norden konnte er 

sich nicht durchsetzen. Hier dominierte bis ins Frühmittelalter hinein nicht die 

Landwirtschaft, sondern die Viehzucht. 

 

- neue Kulturpflanzen 

 

Nach der Eroberung des Westgotenreichs durch die Araber wurden auf der Iberischen 

Halbinsel zahlreiche neue Kulturpflanzen aus dem islamischen Kulturraum übernommen etwa 

die Hirseart Sorghum, die Getreide Hartweizen und Reis, weiters Zuckerrohr, Baumwolle, 

Orange, Zitrone und verschiedene andere Fruchtbäume, Banane, Wassermelone, Spinat, 

Aubergine, Kolokasie und Mango, um nur die wichtigsten zu nennen.
18

 Die meisten von 

ihnen stammten aus tropischen Regionen und wurden – von Indien ausgehend – über Persien 

im Vorderen Orient und im südlichen Mittelmeerraum heimisch gemacht. In Spanien setzten 

sie sich vor allem in den Küstengebieten des Südens und Südostens durch. Während die 

traditionellen Getreidearten des Mittelmeerraums – dem Niederschlagsmaximum im Winter 

entsprechend – als Wintersaat angebaut  und im Frühling geerntet wurden, konnten mit den 

neuen Kulturpflanzen auch die heißen und trockenen Sommermonate genützt werden – 

allerdings nur auf der Basis von Bewässerungsfeldbau. Die Bewässerung wurde so zum 

Schlüsselfaktor der neuen Landwirtschaft. Durch sie konnten drei bis vier Ernten pro Jahr 

erzielt werden. Die Anpassung der aus Südasien stammenden Kulturpflanzen an die 

unterschiedlichen Boden- und Klimabedingungen zwischen Persien und Südspanien war wohl 

eine der großartigsten Transferleistungen der mittelalterlichen Landwirtschaft. Sie hat die 

Agrarverhältnisse in Spanien nachhaltig geprägt – weit über die Präsenz des Islam auf der 

Iberischen Halbinsel hinaus. 

 

Als Leitpflanzen der vom Kernraum des Fränkischen Reiches in karolingischer Zeit 

ausgehenden Agrarrevolution können Roggen und Hafer, in Hinblick auf seinen baldigen 

                                                 
14

 Mitterauer 2008: 152-172. 
15

 Watson 1974: 8-33, derselbe 1981: 29-58. 
16

 Duby 1983: 111-114, Mitterauer 2000: 423-431. 
17

 Glick 2005: 92 f. 
18

 Watson 1974: 9-76, Glick 2005: 70 ff.  



Rückgang mit Einschränkungen auch Dinkel angesehen werden.
19

 Diese war also – anders als 

die islamische – durchwegs von Getreidesorten getragen, weshalb sie auch als „céréalisation“ 

bzw. „Vergetreidung“ charakterisiert wird. Die Intensivierung des Getreidebaus führte im 

Frühmittelalter zu einer Erweiterung des agrarisch geprägten Kulturraums nach Norden und 

Osten – sicher ein für die Entstehung Europas wesentlicher Faktor. Auch die Zentren 

wirtschaftlicher sowie in Anschluss daran auch politischer und kultureller Dynamik 

verlagerten sich dadurch vom Mittelmeerraum in den Nordwesten des Kontinents. Vom 

Frankenreich strahlte die neue Landwirtschaft ins nördliche Spanien aus. Seit dem 9. 

Jahrhundert ist der Roggen in Galicien im Vordringen.
20

 Das kühl-humide Klima sowie die 

sandigen Böden der Region bewirkten, dass man ihm hier vor dem Weizen den Vorzug gab. 

Seitens der Grundherrschaften wurde die neue Brotfrucht gefördert. Bis zur Gegenwart ist das 

typische „Pan Gallego“ ein Schwarzbrot. Die große Zweiteilung zwischen dem „Europa des 

schwarze Brots“ und dem „Europa des weißen Brots“ betrifft also auch Spanien.
21

 Galicien 

sowie andere nordspanische Regionen mit ähnlichen Bedingungen sind dem ersteren 

zuzurechnen. Gleichzeitig mit dem Roggen oder kurz darauf wurde auch der Hafer in Spanien 

rezipiert.
22

 In Katalonien war sein Anbau weit verbreitet. Auch er bevorzugt kühl-humides 

Klima. Beide Getreidearten begegnen auch in anderen Regionen Spaniens, allerdings nicht 

ähnlich dominant wie im Norden. Diese Vorherrschaft im Norden erscheint ökologisch, nicht 

politisch-herrschaftlich bedingt. 

 

- neue Agrartechniken 

 

Die Einführung neuer Kulturpflanzen im Zuge der beiden Agrarrevolutionen des 

Frühmittelalters machte agrartechnische Innovationen notwendig.
23

 Das gilt insbesondere für 

die Bewässerungswirtschaft des islamischen Südens. Diese geht in Ansätzen schon auf 

römische Grundlagen zurück, sie erhielt jedoch die entscheidende Prägung erst durch die 

Einwanderer des 8. Jahrhundert. Zu nennen sind in diesem Zusammenhang die Wasserzufuhr 

durch den Bau von Stollen („qānāt“), die Anlage von Wasserreservoirs sowie die Technik des 

Wasserhebens durch das Wasserrad („noria“)
24

. Zu diesen hochentwickelten 

Irrigationstechniken gab es in der europäischen Landwirtschaft bis dahin nichts 

Gleichwertiges. 

 

Für die vom Frankenreich ausgehende Agrarrevolution des Frühmittelalters war der schwere 

Pflug charakteristisch, der – eisenbewehrt – den Boden tief aufzureißen und die Scholle zu 

wenden vermochte. Er lässt sich in Spanien im 11. Jahrhundert in Galicien und Katalonien 

nachweisen, allerdings nur sporadisch.
25

 Sein Einsatz schien nur in regenreichen Gebieten mit 

tiefen Böden zweckmäßig. Er fehlt etwa im Weizenbau Kastiliens, wo der leichte Pflug der 

römischen Tradition sinnvoll erschien, der den Boden nur leicht ritzte, um die spärliche 

Feuchtigkeit zu halten. Hier hielt man auch das antike System der Zweifelderwirtschaft mit 

dem Wechsel von Getreidebau und Brache bei, weil der geringe Niederschlag der 

Sommermonate für das Wachstum einer Sommerfrucht nicht ausreichte.
26

 Ökologische 

Bedingungen konnten es so nahelegen, das Agrarsystem der Antike fortzuführen und nicht zur 

Dreifelderwirtschaft überzugehen, die im Frankenreich den Aufschwung der Landwirtschaft 

begleitete. 

                                                 
19

 Mitterauer 2008a: 156. 
20

 Glick 2005: 93. 
21

 Montanari 1993: 42-45. 
22

 Glick 2005: 93. 
23

 Mitterauer 2008a: 155. 
24

 Glick 2005: 255 ff und 258 ff. 
25

 Glick 2005: 267. 
26

 Glick 2005: 93. 



- Ackerbau und Viehzucht 

 

Die beiden Agrarrevolutionen, die im Frühmittelalter die Landwirtschaft auf der Iberischen 

Halbinsel so tiefgreifend veränderten, unterschieden sich auch im Verhältnis von Ackerbau 

und Viehzucht sehr deutlich. Die fränkische Dreifelderwirtschaft bedurfte für ihre schweren 

Ackergeräte – neben dem Wendepflug etwa auch für die Egge – des Einsatzes starker 

Arbeitstiere – vor allem von Ochsen, sekundär auch von Pferden. Das Brachfeld diente hier 

als Weideland. Dadurch kam es zu einer verbesserten Düngerzufuhr für die anschließenden 

Folgen des Rotationssystems. Der vermehrte Getreideertrag wiederum kam auch der 

Viehfütterung zugute. Ackerbau und Großviehzucht waren also in diesem Agrarsystem eng 

miteinander verbunden.
27

 Wann sich solche Einflüsse in den verschiedenen Regionen 

Nordspaniens ausgewirkt haben, ist schwierig zu fassen. Im Zuge des Prozesses der 

Vergetreidung ist es wohl insgesamt im christlichen Spanien zu einer engeren Verflechtung 

von Ackerbau und Großviehzucht nach fränkischem Vorbild gekommen. Über ältere Formen 

der Verbindung dieser beiden Zweige des Agrarwesens lässt sich kaum eine Aussage machen. 

Im regenreichen Norden mit seinen günstigen Weidemöglichkeiten – in Galicien, in Asturien, 

in Kantabrien und im Baskenland – war die Viehzucht seit alters stark entwickelt und 

zunächst keineswegs dem Ackerbau untergeordnet.
28

 Bis in die Moderne spielte hier die 

Milchwirtschaft eine große Rolle. Die Pferdezucht schließt an eine Wildpferdrasse an, deren 

Typus durch die Klimaverhältnisse der Atlantikküste geprägt ist. Der „Cabalo Galego“ 

gewann seine überregionale Bedeutung als Reittier und als Fleischtier, nicht als Arbeitstier.
29

  

 

Anders als die fränkisch-europäische hat die islamische Agrarrevolution zu keiner 

spezifischen Verbindung von Ackerbau und Großviehzucht geführt.
30

 Soweit sie auf 

Bewässerungswirtschaft beruhte, hatte sie die Entstehung von „huertas“ zur Folge, also von 

dem Gartenbau ähnlichen Formen des Pflanzenbaus. Für eine Landwirtschaft dieser Art 

waren Arbeitstiere kaum erforderlich. Deren Einsatz erhielt aber auch durch neue Formen des 

Trockenfeldbaus keine neuen Impulse. Schweres Ackergerät war in Hinblick auf die dabei 

angewandte Technik nicht erforderlich. Als Zugtier bzw. Tragtier genügte vielfach der Esel. 

Völlig neue Formen der Großviehzucht ergaben sich in zeitlicher und räumlicher 

Übereinstimmung mit der islamischen Agrarrevolution, allerdings nicht durch neue 

Kulturpflanzen bedingt. Mit den islamischen Eroberern kam das Kamel auf die Iberische 

Halbinsel. Für seine Aufzucht und Haltung bestanden in den weithin semiariden Regionen 

von Al-Andalus geeignete klimatische Voraussetzungen. Im Kriegswesen, im 

Nachrichtenwesen, im Transportwesen führte  der Einsatz des Kamels zu wesentlichen 

Änderungen. Der nordarabische Kamelsattel ermöglichte es, schwere Lasten über große 

Distanzen kostengünstig zu befördern.
31

 Wie im ganzen islamischen Kulturraum trat auch im 

spanischen Süden der vierrädrige Wagen dadurch zurück – zunächst eine revolutionäre 

Neuerung, auf weite Sicht allerdings ein entwicklungshemmender Faktor. Mit den 

islamischen Einwanderern kamen schließlich auch deren Pferderassen ins Land. Ein 

Zusammenhang mit neuen Kulturpflanzen könnte insofern bestehen, als sich seither die als 

Pferdefutter besonders geeignete Luzerne in Spanien nachweisen lässt.
32

 In der 

Landwirtschaft kamen die edlen Araberpferde natürlich nicht zum Einsatz. Im ganzen Raum 

des alten Al-Andalus blühte die Pferdezucht. In Hinblick auf die Debatte um Spaniens 

                                                 
27

  Mitterauer 2008a: 162. 
28

 Glick 2005: 44. 
29

 http://en.wikipedia.org/wiki/Galician_Pony 
30

 Mitterauer 2008a: 161. 
31

 Bulliet 1975, Glick 2005: 11. 
32

 Sauer 1993: 84. 



Wurzeln erscheint es interessant, dass der „Andalusier“ später zur „Pura Raza Española“ 

wurde.
33

 

 

Naturräume und Herrschaftsräume 

 

Die verschiedenen Agrarsysteme Spaniens folgten einerseits Herrschaftsräumen mit ihren 

veränderbaren Grenzen, andererseits waren sie an Naturräume und ihre gleich bleibenden 

ökologischen Voraussetzungen gebunden. Die Kulturpflanzen der islamischen 

Agrarrevolution sowie die zu ihrer Kultivierung erforderlichen Agrartechniken wurden 

innerhalb des Umayyadenkalifats von Siedlern aus unterschiedlichen Reichsregionen nach 

Spanien transferiert – aus Syrien, aus Ägypten, aus dem Jemen, von Berberstämmen aus 

Nordafrika.
34

 Sie blieben auf der Iberischen Halbinsel auf Teilgebiete des neu eroberten 

Herrschaftsraums beschränkt. Für Bewässerungslandwirtschaft kamen insbesondere die 

heißen Zonen des Südens und des Südostens in Frage - vor allem Andalusien, Murcia und 

Valéncia sowie das Ebro-Becken. Reis, Zuckerrohr, Baumwolle, Bananen, Zitrusfrüchte und 

verschiedene Gemüsesorten erreichten hier bald die Grenzen des möglichen Anbaus.
35

 In die 

semiariden Gebiete des Landesinneren konnten sie nicht übertragen werden. Ähnlich verhielt 

es sich im Norden mit der Leitpflanze der fränkisch-europäischen Agrarrevolution. Der 

Roggen benötigt zum Keimen Frost.
36

 Diese Voraussetzung war vor allem im gebirgigen 

Norden gegeben, wo auch das Hauptverbreitungsgebiet dieses Getreides lag. Sicher konnten 

in beharrlicher Kultivierungsarbeit überkommene Anbaugrenzen verändert werden – nicht 

zuletzt durch herrschaftliche Agrarpolitik begünstigt. So wurde mit der Reconquista der 

Prozess der Vergetreidung nach Süden vorangetrieben.
37

 Von muslimischer Seite scheint 

schon zuvor die Ölbaumgrenze nach Norden vorgeschoben worden zu sein, was in Hinblick 

auf die Kälteempfindlichkeit der Ölbaumkulturen nur begrenzt möglich war. Die Muslime 

verwendeten grundsätzlich zum Kochen pflanzliches Fett und lehnten die Verwendung von 

Schweinefett ab.
38

 Von der anderen Seite her betrachtet war die Ölbaumgrenze zugleich 

Schweinegrenze. Die Eichen- und Nussbaumbestände der Gebirgsregionen im Norden 

begünstigten die Schweinezucht. Es stellt sich die Frage, ob Interesse bestand, die 

Herrschaftsgrenzen über bestimmte Grenzen von Agrarsystemen hinaus auszuweiten. Die 

islamischen Reiche auf der Iberischen Halbinsel haben nur wenige Versuche unternommen, 

den so ganz anders strukturierten Wirtschaftsraum im Norden dauerhaft zu unterwerfen und 

einzugliedern.
39

 Nicht zuletzt könnte das mit der Rolle des Kamels in ihrem Militär- und 

Herrschaftssystem zusammenhängen. Kamele vertragen große Temperaturunterschiede, nicht 

aber Feuchtigkeit. So waren sie mit Sicherheit in ihrer Aufzucht, mit hoher 

Wahrscheinlichkeit aber auch in ihrem Einsatz auf die trockenen Zonen des Südens 

beschränkt.
40

 

 

Auch als die christlichen Reiche auf der Iberischen Halbinsel die islamischen zurückdrängten 

und schließlich ganz eroberten, wurden die landwirtschaftlichen Errungenschaften der 

islamischen Agrarrrevolution weitgehend beibehalten. Reis, Hartweizen, Zitrusfrüchte, 

Bananen andere spezifische Obstsorten sowie verschiedene Gemüsearten zählen bis heute zu 

                                                 
33

 http://de.wikipedia.org/wiki/Andalusier_(Pferd) 
34

 Glick 2005: 64 ff. 
35

 Zu misslungenen Versuchen, die Anbauzone des Zuckerrohrs zu erweitern, etwa in kühleren Gebieten 

Kataloniens: Abulafia 1999: 680. 
36

  Behre 1992: 145. 
37

 Glick 2005: 91. 
38

 Glick 2005: 44 und 72 f. 
39

 Galicien war vor 740 von Berbern aus Nordafrika besiedelt worden. Als hier 750 eine durch Dürre ausgelöste 

Hungersnot entstand, zogen diese wieder in ihre Heimat ab (Glick 2005: 26 f.) 
40

 Glick 2005: 11. 



den charakteristischen Agrarprodukten Spaniens. Zuckerrohr und Baumwolle hielten sich  

Jahrhunderte hindurch und wurden erst reduziert bzw. ganz aufgegeben, als ihre Kultivierung 

in Hinblick auf billigere Konkurrenz nicht mehr rentabel erschien.
41

 Über den Anbau hinaus 

haben sich Bezeichnungen von Kulturpflanzen erhalten, die aus dem Arabischen ins 

Kastilische übernommen wurden.
42

 Lehnworte für Kulturpflanzen des fränkischen 

Agrarsystems sind im Verhältnis dazu gering an Zahl.
43

 Ein guter Indikator für die hohe 

Bedeutung des arabischen Einflusses auf die spanische Landwirtschaft im Vergleich zu 

anderen Lebensbereichen ist der Prozentsatz von Arabismen in der mittelalterlichen Sprache. 

Für das Kastilische des 13. Jahrhunderts wurden berechnet: 13,4 % der Worte für Pflanzen 

und Tiere und 10,1% für landwirtschaftliche Begriffe. Ähnlich hohe Werte erreichten 

Arabismen damals nur im Bereich Institutionen. Bei islambezogenen Worten oder bei 

militärischen Termini hingegen betrugen sie nur etwa die Hälfte davon.
44

 Solche 

Berechnungen deuten darauf hin, dass im landwirtschaftlichen Bereich die kulturellen 

Wurzeln Spaniens eng mit dem islamischen Kulturraum verbunden sind. 

 

„Verkettungen von Umständen“: 

 

- Agrarsystem und Urbanisierung 

 

Im islamischen wie im europäischen Kulturraum haben die Agrarrevolutionen des 

Frühmittelalters in viele Lebensbereiche hineingewirkt. Solche „Verkettungen von 

Umständen“ lassen sich etwa zwischen erhöhter Agrarproduktion, erweitertem 

Nahrungsspielraum, demographischem Wachstum und verstärkter Urbanisierung feststellen. 

Bewirkungszusammenhänge dieser Art zeigen im islamischen Kulturraum im Mittelalter eine 

außerordentliche Dynamik.
45

 Das gilt auch seit dem frühen 8. Jahrhundert für das islamisch 

beherrschte Spanien. Wo Bewässerungswirtschaft möglich war, dort konnten jedes Jahr aufs 

Neue Mehrfachernten erzielt werden. Damit ließ sich die Nahrungsbasis für eine stark 

ansteigende Bevölkerung sicherstellen. Vor allem die Entstehung von Großstädten war auf 

dieser agrarischen Grundlage möglich. Córdoba wuchs bis zum 10. Jahrhundert zur wohl 

größten Stadt auf dem europäischen Kontinent an. Eine Einwohnerzahl von einer halben 

Million wird für möglich gehalten.
46

 Auch andere Städte im spanischen Süden verzeichneten 

damals einen außerordentlichen Bevölkerungsanstieg – etwa Sevilla, Valencia und Malaga.
47

 . 

Allerdings bedeutete dieses Wachstum – wie auch sonst in Städtelandschaften des islamischen 

Kulturraums – keinen anhaltenden Trend. Mit der Blüte des Städtewesens in Al-Andalus war 

eine Blüte urbaner Kultur verbunden, die sicher nicht nur als Funktion steigender 

Einwohnerzahlen zu sehen ist. Auch die europäische Agrarrevolution hat – vom Zentralraum 

des Karolingerreichs ausgehend – zu einer erweiterten Nahrungsbasis und damit 

korrespondierend zu einem Bevölkerungsanstieg geführt. Das spezifische Agrarsystem 

förderte hier allerdings vor allem die Entstehung von Zentren mittlerer und unterer Ebene, 

weniger die von Großstädten.
48

 Erweiterte Nahrungsbasis und Verstädterungsprozesse 

entwickeln sich in diesem Kulturraum langsamer, dafür aber nachhaltiger. Die christlichen 

Fürstentümer Nordspaniens stellen innerhalb desselben eine Randzone dar. Dementsprechend 

verzögert setzt hier der Prozess der Urbanisierung ein. Sicher lassen sich die so 

unterschiedlichen Städtelandschaften des mittelalterlichen Spanien nicht nur aus den 

                                                 
41

 http://en.wikipedia.org/wiki/Agriculture_in_Spain, Abulafia 1999: 679-682. 
42

 Glick 2005: Tafel 1, 47. 
43

 Glick 2005: Tafel 2b,  77.. 
44

 Glick 2005: Tafel 6, 369. 
45

  Feldbauer 2002: 95 ff. 
46

  Cabrera 1999: 231. 
47

  Glick 2005: 117. 
48

  Mitterauer 2002: 75. 

http://en.wikipedia.org/wiki/Agriculture_in_Spain


Gegebenheiten der sie beeinflussenden Agrarsystem erklären, eine „Verkettung von 

Umständen“ erscheint jedoch diesbezüglich offenkundig gegeben. 

 

- Agrarsystem – Grundherrschaft - Familienverfassung 

 

Eine andere „Verkettung von Umständen“, deren Zusammenhängen nachzugehen sich lohnt, 

führt von Agrarsystemen über grundherrschaftliche Strukturen zu Formen der 

Familienverfassung. Im Norden Spaniens findet sich vom Atlantik bis zum Mittelmeer 

reichend ein Erbsystem, das von ungeteilter Erbfolge und Alleinerbe bestimmt ist.
49

 Die 

klassische Situation dieses Musters ist in den westlichen Pyrenäen, im spanischen Katalonien 

und im Baskenland gegeben. Unterschiedliche Varianten sind bis nach Galicien und in den 

Norden Portugals zu finden. Die Folge dieser erbrechtlichen Prinzipien ist es, dass Haus, 

Besitz, Abstammung und Name untrennbar miteinander verbunden sind. Als charakteristische 

Familienform entspricht diesem Erbsystem die Stammfamilie. Sie kann durch den erbenden 

Sohn, aber auch durch die erbende Tochter fortgesetzt werden. Das jeweils älteste Kind – 

unabhängig vom Geschlecht – kommt in den Genuss des alleinigen Erbes. Dieses spezifische 

Erbsystem Nordspaniens ist sicher unter grundherrlichem Einfluss entstanden. Es hat – 

ebenso grundherrlich geprägt – seine Entsprechung im südwestlichen Frankreich. Von 

Entscheidungen des Grundherrn beeinflusste bäuerliche Familienformen erscheinen für den 

ganzen Großraum des fränkisch-europäischen Agrarsystems charakteristisch.
50

 Die 

Familienstrukturen sind hier insgesamt von Bedürfnissen der landwirtschaftlichen 

Arbeitsorganisation bzw. des Abgabenwesens im Rahmen der Grundherrschaft beeinflusst. 

Die nordspanischen Verhältnisse erweisen sich als eine besondere Variante in diesem 

Kontext. Da im Süden vom Agrarsystem her die Rahmenbedingungen fehlen, gibt es hier 

auch kein Gegenstück zur Stammfamilie des Nordens. 

 

- Agrarsystem – Wassermühle - Industrialisierung 

 

Eine bisher nur wenig beachtete, aber gerade für die spanische Geschichte besonders 

folgenreiche „Verkettung von Umständen“ verbindet die europäische Agrarrevolution über 

die Verbreitung der Vertikalmühle mit den Anfängen der Industrialisierung.
51

 Durch den 

Prozess der Vergetreidung, der seit karolingischer Zeit weite Gebiete Europas erfasste, kam es 

auch in der Verarbeitung des Getreides zu wichtigen Innovationen.
52

 Der Roggen trat nun 

neben den Weizen als zweites Brotgetreide. Die Wassermühle mit vertikalem Rad kannte man 

zwar schon in der Antike, die hydrologischen Bedingungen für ihren Einsatz waren allerdings 

im Mittelmeerraum mit seinen langen Trockenperioden nicht günstig. In den weiter nördlich 

gelegenen Verbreitungsgebieten des Roggens lagen die Verhältnisse anders. Hier standen 

viele Bäche mit ständiger Wasserführung zur Verfügung.
53

 Aus der Perspektive des Südens 

wird dieser Mühlentyp dann später als „molendinum Francigenum vel Gallicum“ 

charakterisiert.
54

 Zum Unterschied von anderen Mühlentypen  ließ sich die Vertikalmühle 

durch die Verbindung mit der Nockenwelle über das Getreidemahlen hinaus mit 

verschiedenen anderen gewerblich-industriellen Produktionsprozessen verbinden – als 

Walkmühle im Textilgewerbe, als Hammermühle in der Verarbeitung von Montanprodukten, 

als Sägemühle in der Forstwirtschaft, als Papiermühle in der Erzeugung von Beschreibstoff .
55

 

                                                 
49

  Kaser 2000: 53 ff., vor allem Karte 55,  Lisón-Tolosana 1976: 305-315. 
50

 Kaser 2000: 48 ff., Mitterauer 2003: S.87 ff. 
51

 Zu diesen Zusammenhängen Mitterauer 2008b: 335-350. 
52

 Mitterauer 2003: 22 und 37 f. 
53

 Zuletzt dazu Hammer,  2008: 319-334. 
54

 Zur Dominanz der Vertikalmühle in Nordfrankreich Benoit/ Rouillard 2000: 161-216. 
55

 Zu diesen mit Wasserkraft betriebenen Produktionsprozessen im Überblick:  Elmshäuser u.a. 1999: 886-891, 

sowie Ludwig 1999: 1213. 



Der Antrieb mit Wasserkraft stellt technologische Verbindungslinien vom mittelalterlichen 

Gewerbe zu Formen der Frühindustrialisierung in der Neuzeit her. 

 

Die islamische Agrarrevolution hat – anders als die europäische – keine Verlagerung des 

landwirtschaftlichen Anbaus in Richtung Brotgetreide bewirkt. Im Gegenteil – der 

Weizenanbau ging durch sie vielfach zurück. So gab es keine Impulse für zusätzlichen 

Mühlenbau. Obwohl die Vertikalmühle auch in diesem Kulturraum bekannt gewesen sein 

dürfte, stand hier doch die Horizontalmühle im Vordergrund. In Hinblick auf die 

hydrologische Situation war ihr Einsatz sinnvoll. Formen der Energieübertragung, wie sie sich 

im fränkisch-europäischen Agrarsystem in Anschluss an die Vertikalmühle entwickelten, 

konnten allerdings mit der Horizontalmühle nicht in Verbindung gebracht werden. So fehlte 

das entscheidende Bindeglied zur Frühindustrialisierung.
56

 

 

In Spanien korrespondiert die Mühlenentwicklung mit den Expansionstendenzen der beiden 

Agrarrevolutionen. Die Horizontalmühle ist hier schon seit der Antike bekannt und verbreitet 

sich seit dem Frühmittelalter vor allem in Al-Andalus, aber seit etwa 800 auch im christlichen 

Norden.
57

 Bezeichnend erscheint, dass die Wassermühle im islamischen Spanien in der Regel 

am Ende des lokalen Wassersystems gelegen ist, im christlichen Spanien jedoch an dessen 

Anfang.
58

 Im Norden ist sie eine Einrichtung der Grundherrschaft, im Süden nicht. In 

Verbindung mit intensiviertem Getreidebau begegnet die Vertikalmühle im 9. Jahrhundert in 

den kantabrischen Bergen und in den Pyrenäen, im 10. Jahrhundert dann besonders 

konzentriert in Katalonien, der am stärksten fränkisch beeinflussten Region Nordspaniens.
59

 

In den Gebirgsregionen des Nordens waren die hydrologischen Voraussetzungen für den 

Einsatz des fränkischen Mühlentyps weitaus am besten. Es gab hier relativ viel Niederschlag. 

Die mächtigen Gebirgsstöcke hielten das Wasser dauerhaft, so dass sich gleichmäßig das Jahr 

über Wasser führende Bäche und Flüsse bilden konnten. Im Bergland hatten sie auch das für 

den Antrieb von Wasserrädern nötige Gefälle. Über Getreidemühlen hinaus entstanden hier 

schon früh industrielle Mühlen, etwa Walkmühlen zur Bearbeitung des Wolltuchs seit dem 

10. Jahrhundert oder die so genannten „Katalanschmieden“ in der Eisenverarbeitung.
60

 Die 

intensive Nutzung der Wasserkraft für die industrielle Produktion lässt sich in dieser Region 

vom Hochmittelalter bis ins 20. Jahrhundert verfolgen. Kurz nach 1800 wurden in Katalonien 

entlang der Flüsse Llobregat und Ter wassergetriebene Baumwollspinnereien nach 

                                                 
56

 Viel debattiert wird die Frage, ob die hoch gerühmte Papierproduktion von Játiva in Valencia schon unter 

islamischer Herrschaft mit Wasserradantrieb erfolgte. Nach letztem Forschungsstand wurde hier zwar das 

reichlich vorhandene klare Quellwasser genutzt, nicht aber das Wassergefälle als Antriebskraft. Die für die 

europäische Papierproduktion typische Papiermühle auf der Basis der Energiegewinnung durch vertikale 

Wasserräder hat ihre Anfänge nicht in Spanien, sondern in Fabriano in der Mark Ancona in Mittelitalien. Diese 

so zukunftsweisende Innovation gehört also in die Entwicklungslinie des fränkischen, nicht des islamischen 

Agrarsystems  (Burns 1996: 413-422, Bayerl 1987: 66).  
57

 Glick 2005: 264, Lohrmann 1996: 224 f. Die Verbreitung der Horizontalmühle in peripheren Regionen der 

Pyrenäen wird mit verkehrstechnischen Gegebenheiten erklärt (Lohrmann 1996: 224).                       
58

 Glick 2005: S. 276. 
59

 Glick 2005: 91 f, 275 f. Glick stellt hier fest, dass die katalanischen Vertikalmühlen gleichzeitig mit der 

Expansion der westeuropäischen Mühlentechnologie im 12. Jahrhundert auftreten. Die Frage europäischer oder 

andalusischer Vorbilder lässt er offen. Wenn  Adam Robert Lucas, Industrial Milling in the Ancient and 

Medieval Worlds. A Survey of the Evidence for an Industrial Revolution in Medieval Europe, in: Technology 

and Culture 2005, S. 11, gerade unter Berufung auf Glick meint: „It would appear that the mid-twelfth century  

industrial use of waterpower had spread from Islamic to Christian Spain, where fulling mills, paper mills, and 

forge mills are recorded for  the first time in Catalonia “, so ist seine Aussage durch die zitierte Literatur nicht 

gedeckt.  Seinerseits bringt er keinerlei Indizien für eine solche Annahme. Die Ausführungen von Lucas sind 

insgesamt durch eine ungenügende Differenzierung zwischen den einzelnen Mühlentypen und vor allem deren 

hydrologischen Voraussetzungen charakterisiert. 
60

 Glick 2005: 264, 275. 



englischem Vorbild angelegt.
61

 Es entstand hier ein Textilindustrierevier mit einer 

Betriebsdichte, zu der es europaweit kaum ein Gegenstück gibt. Die auf wenige Flussläufe 

beschränkten Möglichkeiten der Nutzung von Wasserkraft hatten diesen 

Konzentrationsprozess bewirkt. 

 

Die Verbreitung der Vertikalmühle bzw. der aus ihr abgeleiteten Formen von Industriemühlen 

war in Spanien keineswegs auf jene Gebiete begrenzt, in denen es in Entsprechung zur 

europäischen Agrarrevolution zu Prozessen der Vergetreidung gekommen ist. Es bestand ja 

keine unmittelbare Abhängigkeit zwischen industrieller Technologie und Getreidebau. 

Allerdings erscheint durch die jeweilige Höhe des Niederschlags in einer Region ein 

Zusammenhang zwischen Landwirtschaft und Energieeinsatz aus Wasserkraft  gegeben. 

Sowohl der Trockenfeldbau als auch die Vertikalmühle brauchten Regen. In Spanien aber 

überwiegen die trockenen Gebiete die regenreichen. So waren gewerblich-industriellen 

Entwicklungen auf der Basis von Wasserkraft Grenzen gesetzt. Deutlich zeigt sich dieses 

Problem bei der für die spanische Wirtschaft so wichtigen Wollverarbeitung. In den 

umfangreichen Schafweidegebieten waren die hydrologischen Voraussetzungen für die 

Anlage von Walkmühlen in der Regel ungünstig. Das scheint etwa für Cuenca gegolten zu 

haben. An wichtigen Wegen der Transhumanz gelegen und im nahen Bergland mit 

Sommerweiden ausgestattet, die eine besondere Wollqualität gewährleisteten, entwickelte 

sich die Stadt schon im Hochmittelalter zu einem bedeutenden Textilzentrum. Der Fuero von 

Cuenca aus dem Jahr 1189 erwähnt allerdings noch die antike Tradition des Walkens ohne 

Wasserradantrieb.
62

 Walkmühlen dürften erst im 13. Jahrhundert angelegt worden sein.
63

 Die 

Textilindustrie entwickelte hier im ausgehenden Mittelalter ein besonders hohes Niveau, stieß 

allerdings bereits zu Anfang des 16. Jahrhunderts an die Grenzen der lokalen 

Wasserreserven.
64

 

 

Wie eng begrenzt gewerblich-industrielle Entwicklungsmöglichkeiten in Spanien aufgrund 

der Niederschlagsarmut mancher Regionen sein konnten, sei am Beispiel der Ortschaft 

Grazalema in Andalusien illustriert.
65

 Das Dorf profitierte von einem einmaligen klimatischen 

Phänomen innerhalb der sonst knochentrockenen Provinz Cádiz. Die Wolkenmassen, die vom 

Atlantik kommen, ziehen in einem Tal von der Küste zum Torréon hinauf, dem mit 1654 m 

höchsten Berg der Gegend. In Grazalema regnen sie ab. Schon im Nachbardorf herrscht 

Trockenheit. Für Grazalema bot der Regen die Voraussetzung für ein besonderes 

Textilgewebe. Seit Jahrhunderten werden hier aus Ziegenwolle gewebte Decken hergestellt. 

In den besonders regenreichen Wintermonaten wurde dieses Qualitätsprodukt mit 

Wasserradantrieb produziert. Eine so reichliche Verfügbarkeit von Wasserkraft ist für den 

spanischen Süden ein Ausnahmephänomen. 

 

                                                 
61

 Thomson 2003:. 261. 
62

 Glick 2005: 276. 
63

 Glick 2005: 278. 
64

  Thomson 1994: 99. Die Wasserarmut war ein generelles Problem für die Entwicklung der Textilindustrie im 

Mittelmeerraum. Das zeigt etwa die Situation in der Stadt Safed in Obergaliläa, wo aus Spanien vertriebene 

Sepharden im 16. Jahrhundert eine blühende Textilindustrie aufbauten (Fine  2003: 47 ff). Der nahe Nahal Amud 

war einer der wenigen Bäche der Region, der regelmäßig Wasser führte. Ebenso wie Getreidemühlen konnten 

hier auch Walkmühlen angelegt werden. Allerdings war in den Sommermonaten kein regelmäßiger Walkbetrieb 

sichergestellt  Aus Spanien vertriebene Juden haben insgesamt zur Verbreitung der Walkmühle im 

Mittelmeerraum entscheidend beigetragen ( Braude 1992: 225 f.; derselbe 1993: 73-84). Das spricht für die 

Mittlerfunktion Spaniens bei der Expansion dieser Schlüsseltechnologie im Mittelmeerraum und gegen die 

Annahme des Ursprungs der Walkmühle im islamischen Raum, wie sie etwa neuerdings Adam Robert Lucas 

(vgl. o. Anm. 59) vertritt.    
65

 http://www.spiegel.de/reise/europa/0,1518,466174,00.html 



Auf dem Weg in die Moderne spielte der Prozess der Industrialisierung sicher eine 

entscheidende Rolle. Spanien ist diesbezüglich im Vergleich zu anderen europäischen 

Ländern in Rückstand gekommen. Über die Gründe dieser Verzögerung wurde schon viel 

diskutiert. Erstaunlicherweise findet in solchen Debatten  die Frage der Einsatzmöglichkeiten 

hydraulischer Energie wenig Beachtung.
66

 Bis weit ins 19. Jahrhundert hinein aber war die 

wichtigste Energiequelle für die gewerblich-industrielle Produktion die Wasserkraft. Der 

Einsatz von Wasserrädern hatte ganz spezifische Voraussetzungen, nämlich Wasserläufe mit 

ausreichender und gleichmäßiger Wasserführung, mit entsprechendem Gefälle, mit geringer 

Vereisungsgefahr etc. Solchen Voraussetzungen gewerblich-industrieller Produktion sollte für 

Spanien verstärkt nachgegangen werden. Sie scheinen hier weithin nicht bestanden zu haben. 

Das würde bedeuten, dass Industrialisierungsprozesse durch naturräumliche Gegebenheiten 

stark behindert waren. Ähnliches gilt für Mittel- und Süditalien sowie für weite Gebiete der 

Balkanhalbinsel. Überall, wo die mediterrane Sommertrockenheit die Wasserführung in den 

Bächen reduzierte oder diese zur Gänze austrocknen ließ, kam es zu solchen Behinderungen. 

So gesehen wären große Teile Spaniens einem südeuropäischen Muster der europäischen 

Wirtschaftsentwicklung  zuzuordnen, das für Gesellschaft und Kultur sehr folgenreich war. 

Nicht nur von den agrarischen Verhältnissen her, auch in Hinblick auf Gewerbe und Industrie 

gewinnen so ökologische Faktoren an Erklärungswert. 

 

Neue Erklärungsansätze: Spanien im europäischen Kontext 

 

Gegenüber einer Sicht, die die drei Religionsgemeinschaften der Muslime, der Juden und der 

Christen als maßgebliche Wurzel spanischer Kulturentwicklung sieht, lenkt eine von der 

Landwirtschaft ausgehende Analyse die Aufmerksamkeit stärker auf naturräumliche Faktoren. 

Wenn auch in der hier vorgelegten Skizze von „islamischem Spanien“ und von „christlichem 

Spanien“ die Rede war, so keineswegs in einer unmittelbaren Wirkung von Religionen auf 

Wirtschaftsweisen. Für solche Zusammenhänge haben sich nur wenige Hinweise ergeben. 

“Islamisch“ und „christlich“ diente vielmehr als Charakteristik von Reichen, innerhalb derer 

sich Agrarentwicklungen mit ihren weitreichenden Folgewirkungen abgespielt haben. Auch 

diese Herrschaftsbildungen erscheinen nicht als der primär entscheidende Erklärungskontext. 

Es wurde ja gezeigt, dass sie ihrerseits von Agrarsystemen beeinflusst sind. 

 

Von Agrarentwicklungen ausgehende Erklärungsansätze setzen gegenüber solchen, die auf 

spezifische Kulturen der  drei im mittelalterlichen Spanien vertretenen 

Religionsgemeinschaften rekurrieren, ergänzende Akzente. Wie die Anfänge der 

europäischen Geschichte werden auch die der spanischen oft primär ideengeschichtlich 

gedeutet. Die Kulturen der drei Religionsgemeinschaften geben dafür einen scheinbar 

überzeugenden Einstieg. Genauso aber, wie es auf europäischer Ebene notwendig ist, neben 

den Wurzeln in Antike und Christentum „Roggen und Hafer“ ins Spiel zu bringen, genauso 

wird die Frage nach Grundlagen dieser Art auch in der spanischen Geschichte gestellt werden 

müssen. Ein solcher Kontrapunkt gegenüber traditionellen ideengeschichtlichen 

Interpretationen öffnet dann das Spektrum der Erklärungsfaktoren in voller Breite. Ist die 

ideengeschichtliche Monokausalität einmal aufgelöst, dann lassen sich herrschaftliche, 

militärische, kirchliche, mediale und manch andere Faktoren als Wurzel der 

Kulturentwicklung entspannter diskutieren. Zweifellos ist Spanien in solchen Bereichen mit 

dem übrigen Europa in vieler Hinsicht verbunden. Das Lehenswesen hat sich auch hier im 

Hochmittelalter verbreitet und die Basis für ein hoch organisiertes Ständewesen geschaffen. 

In den Reichsständen der Fürstentümer auf der Iberischen Halbinsel waren schon früh Stadt- 

und Landgemeinden repräsentiert – eine dem europäischen Kommunalismus entsprechende 

                                                 
66

 Für das Spätmittelalter und die frühe Neuzeit behandelt bei:  Iradiel Murugarren 1974: 27 und 43-48. 



Entwicklung. In der ganz Europa erfassenden Kreuzzugsbewegung wirkten Papsttum und 

Adel nach Vorbildern zusammen, die in Spanien entwickelt wurden. Dem Erstreckungsgebiet 

der Papstkirche als dem für den europäischen  Kulturraum im Hoch- und Spätmittelalter 

maßgeblichen Rahmen folgten die universalen Ordensgemeinschaften, insbesondere die 

Franziskaner und Dominikaner, die mit ihrer Religiosität die Volksfrömmigkeit nachhaltig 

prägten – ganz besonders in Spanien. Derselbe Kulturraum zeichnet sich ab, wenn man die 

Universitätsgründungen dieser Zeit verfolgt – auch hier mit frühen Beispielen in Spanien. Die 

gleiche räumliche Erstreckung zeigt sich in der Verbreitung des Buchdrucks im ausgehenden 

Mittelalter. Hier nimmt Spanien ebenso eine führende Stellung ein. In allen diesen Bereichen 

ergibt sich eine „Verkettung von Umständen“ – untereinander und mit anderen Faktoren, 

wobei räumliche Koinzidenzen deutliche Indikatoren von inhaltlichen Zusammenhängen 

darstellen. 

 

Die Frage nach „Verkettungen von Umständen“ in mittelalterlichen Grundlagen der 

spanischen wie der europäischen Geschichte führt notwendig in hoch komplexe 

Zusammenhänge zwischen sehr unterschiedlichen Lebensbereichen. Sie macht vielfältige 

Wechselwirkungen auf verschiedenen räumlichen Ebenen zum Thema. Eine simple Dualität 

zwischen islamischem und christlichem Kulturraum wird ihr ebenso wenig gerecht wie 

monokausale Ableitungen vom Mittelalter zur Gegenwart hin. Das Interesse an „Spaniens 

Wurzeln“ ist dabei ein ganz anderes als zu Zeiten des großen Historikerstreits. Es geht nicht 

mehr um den „español eterno“ der aus der Beschäftigung mit der Vergangenheit erkannt und 

damit in der Gegenwart bestärkt werden soll. Es geht vielmehr um komplexe 

Erklärungszusammenhänge, die sich als ein offenes Forschungskonzept verstehen lassen. 

Arbeitshypothesen eines solchen Konzepts versucht die vorgelegte Skizze zu formulieren. 

 

Die Frage nach Spaniens Wurzeln in einem solchen Kontext zu stellen, kann dabei helfen, 

umfassende Gemeinsamkeiten und regionale Besonderheiten zu erkennen. Vielleicht ist es 

möglich, sie heute frei von nationalistischen  Interessen zu debattieren. Wenn der 

Nationalismus durch Eurozentrismus abgelöst wird, wäre das allerdings ähnlich 

problematisch. Als ein Erbe des spanischen Historikerstreits bleibt die Frage nach dem Anteil 

jüdischer und vor allem islamischer Wurzeln, die weiterhin die Gemüter bewegt.  

Islamophilie wie Islamophobie können den Blick für eine wissenschaftliche Analyse trüben. 

Beide Einstellungen haben mit Vorurteilen zu tun. Beide Einstellungen sind heute wohl eher 

im Zunehmen begriffen. So eignet sich die spanische Geschichte des Mittelalters sicher nach 

wie vor in besonderer Weise für geschichtspolitische Projektionen. „Roggen und Hafer“ auf 

der einen Seite, „Reis und Zuckerrohr“ auf der anderen sind allerdings für 

epochenübergreifende Identifikationen weniger geeignet als die Lehrgebäude großer Denker 

dieser oder jener Religionsgemeinschaft. So mag die Beschäftigung mit Kulturpflanzen als 

Ausgangspunkt kultureller Entwicklungen vielleicht die immer noch heiße Debatte um die 

kulturellen Wurzeln Spaniens ein wenig zu entschärfen. 

 

 

 

 

 

Bibliographie: 

 

 

Abulafia, David, 1999. „Zucker, Zuckerrohr“, in: Lexikon des Mittelalters 9, 679-682.     

Stuttgart: J. B. Metzler. 

 



Baumeister, Martin, 2007. „Diesseits von Afrika?. Konzepte des europäischen Südens“, in: 

Frithjof Benjamin Schenk/Martina Winkler (Hg.), in: Der Süden. Neue Perspektiven auf eine 

europäische Geschichtsregion. Frankfurt/ Main: Campus. 23-48 

 

Bayerl, Günter, 1987. Die Papiermühle. Frankfurt/Main: Peter Lang. 

 

Behre, Karl-Ernst, 1992. „The history of rye cultivation in Europe“, in: Vegetation History 

and Archaeobotany 1  141-156. 

 

Benoit, Paul/  Rouillard, Joséphine, 2000. „Medieval Hydraulics in France“, in: Paolo 

Squatriti (Hg), Working with water in medieval Europe. Leiden: Brill, 161-216. 

 

Braude, Benjamin, 1992. „The Rise and Fall of Salonica Woollens, 1500-1650: Technology 

Transfer and Western Competition“, in: Meyuhas Ginio, Alisa (Hg.) Jews, Christians, and 

Muslims in the Mediterranean World After 1492. 

London: Frank Cass.  216-236. 

 

Braude, Benjamin, 1993. „How Significant Was the Iberian Jewish Contribution to 

Technology and Economic Life in the Ottoman Empire“, in: Espacio, Historia e Forma Serie 

IV, Bd. 6, 73-84. 

 

Bulliet, Richard, 1975. The camel and the wheel. Cambridge (Mass.): Harvard University 

Press 

 

Burns, Robert I., 1996. „Paper comes to the West, 800-1400“, in: Uta Lindgren (Hg.), 

Europäische Technik im Mittelalter 800-1400, Tradition und Innovation. Berlin: Gebr. Mann. 

 

Cabrera, Emilio, 1999. „Córdoba“, in: Lexikon des Mittelalters 3 , 229-234. Stuttgart: J. B 

Metzler. 

 

Castro, Américo, 1948. España en su historia. Cristianos, moros y judíos. Buenos Aires: 

Losada. 

 

Delgado, Luisa Elena, 2003. „Settled in Normal: Narratives of a Prozaic (Spanish) Nation“, 

in: Arizona Journal of Hispanic Cultural Studies 7, 117-132. 

 

Duby , Georges, 1983. „Die Landwirtschaft des Mittelalters 700-1500“ in: Cipolla, Carlo/ 

Borchardt, Knut (Hg.), Europäische Wirtschaftsgeschichte 1, Stuttgart: Gustav Fischer ,111-

140. 

 

Elmshäuser, Konrad, u. a., 1999. „Mühle, Müller“, in:  Lexikon des Mittelalters  6. Stuttgart: 

J. B. Metzler, 886-891. 

 

Feldbauer, Peter, 2002. „Die islamische Stadt im ‚Mittelalter’“, in: Derselbe u. a. (Hg.) Die 

vormoderne Stadt. Asien und Europa im Vergleich (Querschnitte 10), Wien: Verlag für 

Geschichte und Politik. 79-106. 

 

Fine, Lawrence, 2003. Physician of the Soul. Healer of the Cosmos. Issac Luria and His 

Kabbalistic Fellowship. Stanford:Stanford University Press. 

 



Glick, Thomas F., 2005. Islamic and Christian Spain in the Early Middle Ages. Sec. rev. ed., 

Leiden: Brill. 

 

Hammer, Carl I., 2008. „A Suitable Place for putting up a Mill. Water Power Landscapes and 

Structures in Carolingian Bavaria“, in: Vierteljahrsschrift für Sozial- und 

Wirtschaftsgeschichte 95. 319-334. 

 

Iradiel Murugarren, Paulino, 1974. Evolución de la industria textil castellana en los siglos. 

XIII-XVI. Factores de desarrollo, organizatión  y costes de la productión manufacturera en 

Cuenca. Salamanca: Ediciones Universidad. 

 

Jayyushi, Salma Khadra/ Marin, Manuela, 1994. The Legacy of Muslim Spain. Leiden: Brill. 

 

Kaser, Karl, 2000. Macht und Erbe. Männerherrschaft, Besitz und Familie im östlichen 

Europa. Wien: Böhlau. 

 

Lisón-Tolosana, Carmelo, 1976. „The ethics of inheritance“, in: J. G. Peristiany (Hg.) 

Mediterranean Family Structures. Cambridge: Cambridge University Press. 305-316. 

 

Lohrmann, Dieter, 1996. „Antrieb von Getreidemühlen“, in: Uta Lindgren (Hg.), Europäische 

Technik im Mittelalter 800-400. Tradition und Innovation. Berlin: Gebr. Mann, 413-422. 

 

Lucas, Adam Robert, 2005. „Industrial Milling in the Ancient and Medieval Worlds. A 

Survey of the Evidence for an Industrial Revolution in Medieval Europe“, in: Technology and 

Culture 2005.   

 

Ludwig, Karl-Heinz, 1999. „Nockenwelle“ in: Lexikon des Mittelalters 6. Stuttgart: J. B. 

Metzler. 

 

Mitterauer, Michael, 2000. „Die Landwirtschaft und der Aufstieg Europas. Jared Diamonds 

Thesen als Forschungsimpuls“ in: Historische Anthropologie 8, 423-431. 

 

Mitterauer, Michael, 2002. „Städte als Zentren im mittelalterlichen Europa“, in: Peter 

Feldbauer u. a. (Hg.), Die vormoderne Stadt. Asien und Europa im Vergleich  (Querschnitte 

10) Wien: Verlag für Geschichte und Politik. 60-78. 

 

Mitterauer, Michael, 2003. Warum Europa? Mittelalterliche Grundlagen eines Sonderwegs, 

München: C. H. Beck. 

 

Mitterauer, Michael, 2006. „Exceptionalism? European history in a global context“, in: 

European Review 14, 269-280. 

 

Mitterauer, Michael, 2008a. „Roggen, Reis und Zuckerrohr. Drei Agrarrevolutionen des 

Mittelalters im Vergleich“, in: Markus Cerman u. a. (Hg.), Verhältnisse in der Landwirtschaft 

vom Neolithikum zur Globalisierung (Querschnitte 24), Wien: Verein für Geschichte und 

Sozialkunde. 152-172. 

 

Mitterauer, Michael, 2008b. „Wasserkraft und Frühindustrialisierung. Regionen spezifischer 

Lagegunst“, in: Gertrude Enderle-Burcel u. a. (Hg.), „Discourses – Diskurse“. Essays for- 

Beiträge zu Mikuláš Teich und Alice Teichova, Prague/Vienna: Nová tiskárna Pelhřimov. 

335-350. 



 

Montanari, Massimo, 1993.  Der Hunger und der Überfluss, München: C.H. Beck. 

 

Osterhammel, Jürgen, 2008. „Alte und neue Zugänge zur Weltgeschichte“, in: Derselbe (Hg.) 

Weltgeschichte (Basistexte Geschichte 4), Stuttgart: Franz Steiner. 9-34. 

 

Preston, Paul, 1995. The Politics of Revenge. Fascism and the military in 20th century Spain. 

London: Taylor & Francs. 

 

Sánchez-Albornoz, Claudio, 1956. España, un enigma histórico. Buenos Aires: 

Sudamericana. 

 

Sauer, Jonathan D.,1993. The historical geography of crop plants: a select roster, Los 

Angeles: CRC-Press. 

 

Sieferle, Rolf Peter, 2001. Europe’s Special Course. Outline of a research program. Stuttgart: 

Breuninger Stiftung GmbH. 

 

Sieferle, Rolf Peter, 2003. Der Europäische Sonderweg. Ursachen und Faktoren. Stuttgart: 

Breuninger Stiftung GmbH. 

 

Swaaf, Kurt de, 2008. “Genetische Überraschung für Spaniens Männer“, in: Der Standard, 4. 

Dez. 2008. 

 

Thomson, James K. J., 2003. „Spanien“ in: Cerman, Markus /Ogilvie, Sheilagh (Hg.), 

Protoindustrialisierung in Europa. Industrielle Produktion vor dem Fabrikzeitalter. Wien: 

Verlag für Gesellschaftskritik, 97-112. 

 

Vives, Jaime Vicens, 1969. Geschichte Spaniens. Stuttgart: Kohlhammer. 

 

Wade, Nicholas, 2008. „Gene Test Shows Spain’s Muslim and Jewish Mix“, in: The New 

York Times, 4. Dez. 2008. 

 

Watson, Andrew M., 1974. „The Arab Agricultural Revolution and Its Diffusion 700-1100“ 

in: Journal of Economic History 34/1, 8-35. 

 

Watson, Andrew M., 1981. „A Medieval Green Revolution. New Crops and Farming 

Techniques in the Early Islamic World“, in: Abraham L. Udovitch (Hg.), The Islamic Middle 

East 700-1900, Princeton:    29-58. 

 

Weber, Max,1920/1. Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Tübingen: J. C. B. Mohr. 


