"Und sie lieBen ihren Vater zuriick"

Die Schwidche der Ahnenbindung im Christentum als

Voraussetzung des europdischen Sonderwegs der Familien- und

Gesellschaftsentwicklung

Das Thema unserer "Round-table"-Konferenz benennt ein sehr grundsatzliches
gesellschaftliches Spannungsverhaltnis. ,Ahnen und Vorlaufer“ stehen zueinander
in einer antagonistischen Beziehung. Sie sind die Prototypen und Repradsentanten
konfligierender gesellschaftlicher Krafte. Die Ahnen vertreten die Krafte der
Vergangenheit. Die Bilder, durch die sie wirken sind die Mythen. Die Vorlaufer
vertreten die zukunftsorientierten Kradfte. Die Bilder, durch die sie wirken,
sind die Utopien. Unser Thema spricht also den Grundkonflikt zwischen Bewahren
und Erneuern, zwischen Tradieren und Reformieren an - allerdings nicht nur
abstrakt ideengeschichtlich sondern auch konkret personenbezogen iber die

Vertreter von Alt und Neu.

Diesen Grundkonflikt gab und gibt es 1in allen Gesellschaften der
Vergangenheit und Gegenwart. Sehr unterschiedlich sind jedoch die jeweiligen
Chancen der konfligierenden Krafte, sich gegeneinander durchzusetzen. Es gibt
Gesellschaften, in denen traditionell die Macht der Ahnen sehr stark ist. Die
stidrkste Form der Ahnenbindung ist wohl die religidse Verehrung der Ahnen - also
der Ahnenkult. Weltweit betrachtet erscheint Ahnenkult als ein relativ haufiges
Phanomen. In historischer Frihzeit begegnet er in verschiedenen Formen auch in
Europa - bei ROmern, Griechen, Illyrern, urspringlich wohl auch bei slawischen
Stammen. AuBerhalb Europas hat sich Ahnenkult vielfach bis in die Gegenwart
erhalten, in Stammeskulturen etwa in Afrika oder in Ozeanien, im Rahmen komplex
organisierter staatlicher Gesellschaften in Japan, Korea, China. Uberall wo es
Ahnenkult gibt, dort ist auch die Familienverfassung stark gebunden. Uber die
Familienverfassung ergeben sich Auswirkungen auf das gesamte soziale System. In
der europdischen Familien- und Gesellschaftsentwicklung erscheinen hingegen
Verpflichtungen gegentber den Ahnen nur relativ schwach entwickelt. Das héngt
sicher mit der spezifischen Bewertung von Ahnenbindungen im Christentum
zusammen. Es soll hier die These vertreten werden, daB die religidse
Bedeutungslosigkeit wvon Abstammungsbindungen im Christentum die europédische
Sonderentwicklung von Familie und Gesellschaft maBgeblich beeinfluBt hat. Die
Schwache der Ahnen bedeutete die Starke der Vorlaufer. Durch diese erscheint die

besondere Dynamik der europdischen Geschichte bewirkt.



Aus sozialhistorischer bzw. historisch-anthropologischer Sicht erscheint es
zundchst problematisch, in einer generalisierenden Weise von einer "spezifischen
Bewertung von Ahnenbindungen im Christentum" =zu sprechen. Zwischen Irland und
Indien haben sich in den einzelnen christlichen Kirchen und innerhalb derselben
in einzelnen christlichen Gesellschaften in zwei Jahrtausenden Geschichte des
Christentums sehr unterschiedliche Formen der Einstellungen zu Vorfahren
ausgebildet. Allen diesen christlichen Kirchen Dbzw. Gesellschaften der
Vergangenheit sind die Schriften des Neuen Testaments als Basis gemeinsam. In
ihnen findet sich hinsichtlich der religidsen Bedeutsamkeit von Abstammungs- und
Verwandtschaftsbindungen ein sehr eindeutiges und ein sehr radikales Bild: Fir
die Erlangung des Heils erscheinen diese nicht nur vdllig bedeutungslos, sondern

dariiber hinausgehend sogar hinderlich.

Als Titelzitat fir diesen Beitrag Uber die Schwdche der Ahnenbindung im
Christentum und deren soziale Auswirkungen wurde ein Satz aus dem Markus-
Evangelium gewahlt, in dem es um die Berufung der Jinger Jesu geht (Mk. 1, 16-
20): "Als er ein Stlick weiter gegangen war, sah er Jakobus, den Sohn des
Zebeddus, und seinen Bruder Johannes; auch sie waren im Boot und richteten ihre
Netze her. Sofort rief er sie und sie lieBen ihren Vater Zebeddus mit seinen
Tageldhnern im Boot zuriick und folgten Jesus." Den Vater verlassen und dem
Meister nachfolgen - das ist ein Leitmotiv, das sich durch viele Stellen zieht,
in denen iber die Berufung von Jingern berichtet wird. Dieses Leitmotiv wurde
als Konzept flur die Nachfolge Christi in der Geschichte des Christentums &uBerst
wirksam. An ihm orientierten sich alle die Mdnche und Nonnen, die ihre Familie
verlieBen und in ein Kloster eintraten. Die Hochbewertung der monastischen
Lebensweise bedeutet in der christlichen Tradition ein antifamilistisches und
abstammungsfeindliches Moment von besonderer Wirkkraft. Die Evangelienstellen

iber die Berufung der Jinger gaben ihr eine starke Stilitze.

Fir die Bewertung von Abstammungsbindungen ist unter ihnen eine besonders
aussagekraftig. Bei Lukas 9, 59-60 heiBt es: "Zu einem anderen sagte er: Folge
mir nach! Der erwiderte: LaB mich zuerst heimgehen und meinen Vater begraben!
Jesus sagte zu ihm: LaBt die Toten ihre Toten begraben. Du aber geh und verkiinde
das Reich Gottes". Die Stelle signalisiert einen wichtigen Bruch des
Christentums gegeniiber seiner jidischen Herkunft. In Ahnenkultreligionen ist die
Bestattung des Vaters eine unabdingbare Pflicht des Sohnes, in der er durch
niemanden ersetzt werden kann. Das Judentum ist zwar keine Ahnenkultreligion,
die Verrichtung des Kaddisch-Gebets bei der Bestattung der Eltern und am
Jahrestag des Todes wird aber auch hier als ausschlieflich dem Sohn

vorbehaltener Ritus angesehen. Die AuBerung Jesu muB aus der Sicht seiner



Zeitgenossen als pietatlos und frevelhaft angesehen worden sein. Zum Unterschied
vom Judentum, vor allem aber in scharfem Kontrast zu Ahnenkultreligionen kennt
das Christentum keinerlei Riten des Totenkults, die nur von mannlichen

Nachkommen ausgeltbt als wirkkraftig angesehen werden.

Dem jidischen Heilsvertrauen aufgrund von Abstammung setzen die Evangelien
radikal die Rechtfertigung aufgrund persdénlicher Werke entgegen. Nach Matthaus
3, 7-9 hielt Johannes der Taufer, der Vorlaufer Jesu, dem Sadduzdaern und
Pharisdern vor: "Ihr Schlangen, wer hat euch gelehrt, daB ihr dem kommenden
Gericht entrinnen konnt? Bringt Friichte hervor, die eure Umkehr zeigen, und
meint nicht, ihr kénntet sagen: Wir haben ja Abraham zum Vater. Denn ich sage
euch: Aus diesen Steinen kann Gott Kinder Abrahams machen". Und ganz ahnlich
argumentiert Jesus nach Johannes 8, 39-40 als sich die Juden 1ihm gegeniiber
darauf Dberufen: "Unser Vater ist Abraham" indem er meint: "Wenn ihr Kinder
Abrahams wart, dann wilirdet ihr die gleichen Werke wie Abraham tun". Nicht die
Abstammung zahlt, sondern die Nachahmung. Abraham zum Ahnherren zu haben, ist
fiir das Heil unwesentlich, solange man nicht auch seine Taten verrichtet. Jesus
bricht damit mit einem wesentlichen Grundprinzip alttestamentlichen Denkens,
namlich dem Glauben an die Vererbbarkeit von Segen, aber auch von Fluch durch
die Folge der Generationen. Die Vorstellung, daB die guten wie die bdsen Taten
der "Vater" in den "Sbhnen" - also in der patrilinearen Nachkommenschaft -
dauerhaft fortleben, findet sich in den Schriften des Alten Testaments immer
wieder. Einzelne Propheten wie Jeremia und Hesekiel haben sich dagegen
ausgesprochen. Ganz &ahnlich begegnet der Gedanke der Solidaritdat des Geschlechts
in Verdienst und Schuld in der griechischen Tradition - auch hier zunehmend
widersprochen, wie etwa wvon der Philosophenschule der Stoiker. Im Christentum
setzt sich die individuell persdnliche Anrechnung von guten und bdsen Taten voll
durch. Eine Weitergabe von Segen und Fluch 1in der Generationenfolge 1ist

unbekannt.

Entsprechend dem Fehlen einer Heilsbedeutsamkeit von Abstammung finden sich
in den Schriften des Neuen Testaments Jjene langen Geschlechterreihen nicht, wie
sie in denen des Alten Testaments so haufig auftreten - stets streng nach
patrilinearer Abfolge geordnet. Zwei Ausnahmen verdienen diesbeziiglich
Erwadhnung: Das Matthd&us- und das Lukas-Evangelium bringen je einen Stammbaum
Jesu. Diese Dbeiden Ausnahmen haben eine spezifische Funktion: Sie sollen Jesus
als den Messias, der aus dem Hause Davids erwartet wird, vor der
judenchristlichen Leserschaft legitimieren. Dal solche Geschlechterreihen sonst
nicht zufdllig fehlen, sondern einer grundsatzlichen Ablehnung von

genealogischem Denken entsprechen, =zeigt eine Stelle im Brief des Apostels



Paulus an Titus. Im Zusammenhang mit Warnungen vor Irrlehren heiRt es hier:
"Hiite dich vor torichten Gribeleien, Auseinandersetzungen iber
Geschlechterreihen, Streit und Gezank iber das Gesetz; sie sind nutzlos und
vergeblich" (Tit. 3,9). Die Ablehnung von Abstammungsdenken im  frilhen
Christentum war eine allgemeine und grundséatzliche. Hier durfte sie sich wvor
allem gegen hellenistische Traditionen richten. Stammbaume von  Sehern,
Priestern, Singern und Arzten waren 1in der griechischen Antike sehr weit
verbreitet. Man sah besondere religidse Qualifikationen als vererbbar an. Aus
christlicher Sicht wurde ein solches Erbcharisma prinzipiell abgelehnt. Weihe,
nicht Abstammung bildete im Christentum die Grundlage fiir die Ausiibung von
Amtern. Nur unter Ausnahmebedingungen, wie etwa in der isolierten altarmenischen
Kirche, kam es zur Ausbildung von Priesterdynastien, die sonst grundsatzlich
bekdmpft wurden. Gegenliber der erblichen Weitergabe des Priester- und
Levitendienstes 1in Geschlechter- und Stammesverbanden nach der Jjidischen
Tradition bedeutete das einen scharfen Kontrast, vor allem auch gegeniilber der
Weitergabe der religidsen Fihrung im Hohepriestergeschlecht der Zadokiten. Zwar
scheint Jesu &ltester Bruder Jakob nach Jesu Tod die Gemeinde von Jerusalem
geleitet =zu haben, der Sachverhalt dieses Verwandtschaftszusammenhangs wird
jedoch bereits wvon den Berichten der Evangelien bzw. der Apostelgeschichte
unterspielt. Eine Fortsetzung fand diese Sukzessionsform nicht. Sie steht auch
in Widerspruch zu der in den Evangelien iberlieferten Auffassung Jesu iber die

Beziehungen zu seinem leiblichen Verwandten.

Am deutlichsten kommt diese Auffassung Jesu in einer Stelle des Markus-
Evangeliums, des &altesten der vier Evangelien, zum Ausdruck. Es heiBlt hier (3,
31-35): "Da kamen seine Mutter und seine Brider. Sie blieben drauBen stehen und
lieBen ihn herausrufen. Viele Leute saBen um ihn herum, und man sagte zu ihm:
Deine Mutter und Deine Brider stehen drauben und wollen dich sehen. Er
antwortete ihnen: Wer sind meine Mutter und meine Briider. Und er blickte auf die
Menschen, die im Kreis um ihn herumsaBen, und sagte: Das sind meine Mutter und
meine Brider. Wer nach dem Willen Gottes handelt, der ist flir mich Bruder,
Schwester und Mutter". Diese Stelle Uber "Jesu wahre Verwandte" zeigt nicht nur
besonders anschaulich die Abwertung, die Familien- und Verwandtschaftsbindungen
in der christlichen Lehre erfahren, sondern dariber hinaus, welche neuen
sozialen Bindungen an deren Stelle treten, nadmlich die der Gemeinde. Das
Christentum ist keine Abstammungsreligion sondern eine sehr ausgepragte
Gemeindereligion. Diese Bedeutungsverschiebung von Beziehungen der Abstammung zu
Beziehungen der Gemeinde hat die gesamte Sozialentwicklung in christlichen

Gesellschaften nachhaltig beeinfluBt.



Die Gemeindezugehdrigkeit wird im Christentum durch das Sakrament der Taufe
konstituiert. Schon in den Schriften des Neuen Testaments wird die Taufe als die
"Geburt dem Geiste nach" der "Geburt dem Fleische nach" gegeniiber gestellt und
deutlich hoher bewertet. In diesem sozialen Stellenwert der Taufe kommt wohl die
hier angesprochene Problematik besonders deutlich zum Ausdruck: Die physische
Abstammung des Menschen ist fir die Glaubensgemeinschaft irrelevant. Nicht die
Geburt sondern die geistige Wiedergeburt hat flir sie entscheidende Bedeutung.
Eine von solchen Werten gepradgte Gesellschaft kann 1in der Gestaltung ihre

sozialen Beziehungen den Blutsbindungen keinen besonderen Wert zumessen.

Betrachtet man die hier herangezogenen Textstellen des Neuen Testaments, so
sieht man 1in keiner wvon ihr eines der groben Glaubensgeheimnisse der
christlichen Religion angesprochen. Es geht um das Verlassen der Familie um der
Nachfolge Christi willen, um die Bedeutungslosigkeit der vom Sohn durchgefithrten
Bestattungsriten, um individuelle Verdienste und individuelle Schuld im
Gegensatz zu einer Solidarverantwortlichkeit der Abstammungsgemeinschaft, um
Amtsverleihung durch Weihe statt Erbcharisma, um den Vorrang der Gemeinde vor
der Familie. Nirgendwo sind hier essentielle Glaubensfragen betroffen. Im
Vordergrund stehen eher Fragen der inneren Organisation der neuen
Glaubensgemeinschaft. Nicht in der Dogmatik also, sondern vor allem in der
Kirchenorganisation wird man die Basis fiir jene Spezifika zu suchen haben, durch
die das Christentum den europaischen Sonderweg der Familien- und

Gesellschaftsentwicklung so nachhaltig beeinflufl hat.

Vergleicht man das Christntum als eine Religion, in der den Ahnen keinerlei
Bedeutung =zukommt, in seinen sozialen Auswirkungen mit Ahnenkultreligionen, so
wird bewuBt, welche enorme Bedeutung dem Faktor eines religids Dbedeutsamen
AbstammungsbewuBtseins fiir die Gesellschaftsentwicklung zukommt. An einigen

Beispielen soll eine solche Gegeniliberstellung exemplarisch versucht werden.

In Ahnenkultgesellschaften sind die Beziehungen zwischen Lebenden und Toten
auf die Gruppe von Vorfahren und Nachkommen beschrédnkt - meist wiederum nur die
in madnnlicher Linie miteinander verbundenen. BloB der patrilineare Klan ist
berechtigt, den vergdttlichten Ahnen zu opfern, bloB die eigenen Vorfahren in
ménnlicher Linie kodnnen nach ihrem Tod den Nachkommen Wohltaten erweisen - oder
aber auch sie wegen mangelnder Firsorge im Totenkult bestrafen. Soweit der
Totenkult Dbetroffen ist, entstehen so in Ahnenkultgesellschaften streng
gegeneinander abgegrenzte gesellschaftliche Teilverbdnde auf der Basis von
Abstammungsprinzipien. Der christliche Totenkult hat keine vergleichbare Folgen.

Man betet fir Tote, nicht zu Toten. Eine Ausnahme bilden die Heiligen, die -



streng genommen - aber auch nicht selbst als Wohltater auftreten konnen sondern
nur als Flrbitter bei Gott. Die Firbitte der Heiligen wird nicht auf
Abstammungszusammenhdnge beschrankt gesehen. Sie werden gleichsam fir die ganze
Christenheit "vergesellschaftet" gedacht. Als "ecclesia triumphans" im Himmel
bilden sie mit der "ecclesia militans"™ auf Erden eine umfassende Einheit. Zum
Unterschied von der auf Abstammungsverbande beschrankten partikularen
Gemeinschaft wvon Lebenden und Toten in Ahnenkultgesellschaften ist die
Gemeinschaft wvon Lebenden und Toten im Christentum universal. Dadurch ist ein
sehr weiter Rahmen fiir religidses Gemeinschaftshandeln gegeben, in Anschlul

daran aber ganz allgemein fir die Ausbildung sozialer Einheiten.

In Gesellschaften mit patrilinearem Ahnenkult stellen die
Solidarbeziehungen zwischen Mannern die wichtigsten sozialen Bindungen dar - im
Kult {ber den Tod hinaus, als Rickwirkung aber auch schon unter Lebenden. Der
alte Vater in der Familie kann bald schon der Ahne sein, dem geopfert wird. Die
Beziehungen zwischen Vatern und Sohnen, zwischen Bridern, insgesamt zwischen
patrilinear verbundenen Mannern sind in der Familie, im Verwandtschaftsverband
und dariber hinaus von besonderer Bedeutung. Die zwischen Mannern und Frauen
bzw. zwischen Frauen und Frauen haben im Vergleich =zu ihnen untergeordnete
Bedeutung, auch die Beziehungen zwischen den Ehegatten. Patrilinearer Ahnenkult
fihrt so in der Regel auch zu einem sakral fundierten Mannervorrang in Familie
und Gesellschaft. In christlichen Gesellschaften fehlt eine religidse Grundlage
fir eine besondere Bedeutsamkeit der Mannerbeziehungen in der Familie.
Dementsprechend konnte sich auch hier die Gattenbeziehung gegeniiber der Vater-
Sohn-  bzw. der Briiderbeziehung zur wichtigsten innerfamilialen Bindung
entwickeln. Der Mannervorrang in christlichen Gesellschaften 1laRt sich, soweit
er religids fundiert ist, weniger aus der Stellung von Mann und Frau in der

Familie als in der Gemeinde ableiten.

Ahnenkultgesellschaften sind in Hinblick auf die Erhaltung des Ahnenopfers
an Familienkontinuit&t im Mannesstamm interessiert. Das hat verschiedene fiir
Familie und Gesellschaft wichtige Folgen. Zunadchst bedingt der Wunsch nach
mannlichen Nachkommen, die allein das Ahnenopfer fortfihren kdnnen, in
Gesellschaften mit hoher Kindersterblichkeit eine Tendenz zu hoher Fertilitat.
Zumindest ein Sohn muB Jja das Erwachsenenalter erreichen, heiraten und
seinerseits fiir ma@nnliche Nachkommen sorgen. Wenn mehrere Sohne {iberleben, ist
das Risiko eines Abbrechens der Kultkontinuit&t geringer. Das Interesse an hoher
Fruchtbarkeit der Ehe hat dann eine Tendenz zu friher Heirat zur Folge - vor
allem zu friher Heirat der Frau. Die fruchtbare Phase der Frau soll - moglichst

von der Menarche an - voll ausgeniitzt werden. Die Ansiedlung des frih



verheirateten Paares ist meist nur im elterlichen Haus moglich, was komplexe
Familienstrukturen bewirkt. Da bei Einehe das Risiko der Kinderlosigkeit bzw.
Sohnelosigkeit auch bei Frithheirat noch relativ hoch ist, tendieren manche
Ahnenkultgesellschaften zur Polygamie bzw. zum gesellschaftlich legitimen
Konkubinat. Der Druck, aus religidsen Grinden den Mannesstamm fortzusetzen,
fihrt so zu sehr unterschiedlichen Strategien. In den christlichen
Gesellschaften Europas war ein solcher Druck iberhaupt nicht gegeben. So konnte
sich hier das charakteristische "European marriage pattern" mit seinem im
interkulturellen Vergleich gesehen einmalig hohen Heiratsalter von Frau und Mann
entwickeln, das sich freilich nur in der Westkirche allgemein durchsetzte. So
konnte sich hier ein generatives Verhalten ausbilden, das schon frih in einem
ausgeglichenen Verhdltnis zu den zur Verfligung stehenden Resourcen stand und das
im Zuge des Modernisierungsprozesses einen relativ rasch vollzogenen
"demographischen Ubergang" ermdglichte. So konnten hier die christlichen Kirchen
rigoros das Prinzip der Monogamie durchsetzen bzw. die auf der persdnlichen

Entscheidung der Partner basierende Konsensehe entwickeln.

Schon frih haben Ahnenkultgesellschaften gegenuber der physischen
Fortpflanzung alternative Strategien =zur Erhaltung der Patrilinie entwickelt,
die sie 1im Heirats- und Fortpflanzungsverhalten entlastet haben. Als drei
solcher Strategien zur Wahrung der Familienkontinuitdt im Mannesstamm auf der
Basis von fiktiver Verwandtschaft seien das Levirat, die Erbtochterehe und die
Adoption genannt. Das Levirat bedeutet die obligatorische Schwagerehe. Stirbt
ein Mann ohne Sdhne 2zu hinterlassen, so hat seine Witwe seinen Bruder -
eventuell auch einen anderen agnatisch verwandten Mann - zu heiraten und mit dem
zwelten Gatten einen Sohn zu zeugen, der fiktiv dem ersten zugerechnet wird und
die kultisch vorgeschriebenen Sohnespflichten wahrnimmt. Das Levirat begegnet
weltweit in sehr vielen Gesellschaften. Unter den Kulturen der vorchristlichen
Zelit war es vor allem im Judentum verbreitet - ein Indiz dafiir, dal sich auch in
der Mutterreligion des Christentums Relikte wvon Ahnenkultvorstellungen finden.
Das Christentum hat das Levirat scharftens bekampft - sicher nicht nur wegen der
in ihm erhaltenen Elemente eines religids fundierten Abstammungsdenkens, eher
wohl wegen der Gefahr der Polygamie, die mit dieser Eheform stets verbunden war,

vor allem aber wegen der Beeintradchtigung des Konsensprinzips.

Die Erbtochterehe als fiktive Form der Erhaltung der Patrilinie
verpflichtete die Tochter eines sbhnelos verstorbenen Vaters, den néachsten
Agnaten des Verstorbenen zu heiraten und so die Kultkontinuitdt zu sichern. Beim
griechischen Epiklerat handelte es sich um eine solche Strategie. In seinem

Kampf gegen Verwandtenheiraten hat das Christentum auch diese Form abgelehnt.



Die Adoption 16st das Problem der Sohneldsigkeit ohne Einschaltung von
Witwe oder Tochter, die mit einem Agnaten verheiratet wird. Die Fortsetzung der
Kultkontinuitat wird durch Annahme an Sohnes statt gesichert. Der Adoptierte
kann derselben Patrilinie angehdren, wie das etwa in China vorgeschrieben war,
er kann aber auch aus einem anderen Geschlecht stammen, wie das etwa in der
rémischen Gesellschaft der Antike meist der Fall war. Das Christentum hat die
Adoption nicht ausdriicklich verboten. Das taten die ersten christlichen Kaiser
nur mit dem ihr zugrundeliegenden Kult der "dii parentes" bzw. der "lares". In
christlichen Gesellschaften wurde Jjedoch die Adoption in ihrem urspringlichen
Sinn nicht weitergefithrt. Einige Elemente der Adoption als Form der fiktiven
Verwandtschaft fanden 1im Rahmen der Institution der Taufpatenschaft eine
Umdeutung und Weiterentwicklung. Die Institution der Ziehkindschaft, die in
Europa im Mittelalter und in der Neuzeit so weit verbreitet war, hat hingegen
mit der rodmischen Adoption nichts =zu tun. Sie diente der Versorgung von
unehelichen oder verwaisten Kindern beiderlei Geschlechts, nicht der Sicherung

von Familien- und Kultkontinuitat durch rituelle Aufnahme an Sohnes statt.

Ahnenkultgesellschaften binden die zum Kult verpflichteten Sohne an das
Haus des Vaters. Sie haben daher stets eine starke Tendenz zur Patrilokalitat.
Patrilokalitat verbunden mit Frihheirat fuhrt notwendig zZu komplexen
Familienformen. Verbleiben mehrere Sdhne im Haus und heiraten hier, so entstehen
"joint-families"™. Der Chrakter solcher patrilinear-komplexer Familienverbande
als Kultgemeinschaft schlieBt in der Regel die Zugehdrigkeit nicht verwandter
Personen aus. Ganz anders ist die Situation in den christlichen Gesellschaften,
die derart religids gebundene Familienformen seit alters nicht kennen. Soweit
hier komplexe Familienstrukturen begegnen, sind sie Okonomisch oder militarisch,
nicht aber kultisch bedingt. Solche Formen scheinen jedoch in der europdischen
Geschichte nie dominiert =zu haben. Neolokalitat, die stets komplexen Formen
entgegenwirkt, begegnet hdufig - vor allem in den Stadten. Die Trennung von der
Herkunftsfamilie erscheint kultisch kein Problem wund damit auch nicht der
AnschluR an Hausgemeinschaften ohne Verwandtschaftszusammenhang. Vor allem das
fiir Europa so typische Gesinde - bduerliche Knechte und Magde, Lehrlinge und
Gesellen 1im Handwerk oder sta&dtische Dienstmddchen - sind diesbeziiglich zu
nennen. Das hdufige Zusammenleben mit nichtverwandten Personen erscheint fiir die
europdische Familie charakteristisch. TIhm entspricht auf gesellschaftlicher
Ebene ein hohes MaB an regionaler Mobilit&dt und Migration. Das Fehlen kultischer

Bindungen an das Haus der Vater erscheint dafiir als Voraussetzung.

In den Familien- und Verwandtschaftsverbadnden wvon Ahnenkultgesellschaften

ist h&dufig eine strenge Rangordnung der Manner nach ihrem Alter gegeben. Der



jeweils &dlteste Mann 1ist Jja den verehrten Ahnen am ndchsten und wird als
nédchster selbst Ahne sein. Daher kommt ihm die hochste Autoritat zu. Das
innerfamiliale Senioritatsprinzip findet in der gesellschaftlichen Stellung der
Alten seine Entsprechung. In bduerlichen Gesellschaften Europas begegnet schon
im Mittelalter das Phédnomen, daR der Hausherr im Alter die Autoritatsposition in
der Familie abgibt. Dieser Abbau der Altersautoritadt, zu dem es auch auberhalb
der Familie Entsprechungen gibt, war erst mdglich, weil sie im Christentum keine

religidse Stitzung fand.

Ahnenkult wird als Hauskult oder als Grabkult verrichtet - jedenfalls an
flir den Familien- oder Verwandtschaftsverband bedeutsamen Platzen. Die Familie
ist maBgeblich Kultverband. Andere Familienfunktionen sind der Kultfunktion
untergeordnet. Im Christentum ist die Situation ganz anders. Wenn in
frihchristlicher Zeit die Eucharistie in Privathdusern gefeiert wurde, so nur
deshalb, weil keine Offentlichen Versammlungsrdume zur Verfiigung standen. Es
handelte sich Dbei solchen Feiern Jjedoch nie dem Teilnehmerkreis nach um
Hauskult, stets um Gemeindekult. Vorchristliche Formen des Hauskults wurden von
christianisierten Gesellschaften in der Regel nicht {4bernommen. So verfiigte
Kaiser Theodosius, der das Christentum im R&mischen Reich zur Staatsreligion
erhob: "Einem Jjeden ist es hiermit auf das strengste untersagt ... im Inneren
des Hauses Weihegeschenke darzubringen, sei es dal er ein Feuer zu Ehren der
Laren anzlindet, sei es daB er Wein zu Ehren des Genius vergiBt, sei es dab er
flir die Penaten RAucherstidbchen abbrennt; er darf kein Licht auf ihren Altar
stellen, keinen Weihrauch darauf verbrennen und ihn nicht mit Blumengirlanden
schmiicken." Nicht nur der hdusliche Ahnenkult also wurde untersagt, sondern auch
der Kult anderer Hausgotter. Christliche Kultformen, die solchen Hauskult hatten
ersetzen konnen, gab es damals nicht. Das Christentum war und ist eben eine
ausgepragte Gemeindereligion. Spater entwickelte Formen des Hauskults Dblieben
stets dem Gemeindekult untergeordnet. Die christliche Familie war von
Kultfunktionen entlastet. Dadurch wurde es méglich, dab andere
Familienfunktionen fir das Familienleben bestimmend wurden, vor allem solche der

Arbeitsorganisation.

Es gibt wenige Ausnahmefdlle, in denen sich fiir Ahnenkultgesellschaften
charakteristische Sozialformen in <christlichen Kulturen finden. Und diese
wenigen Fadlle bestdtigen im Vollsinn des Wortes die Regel. Es handelt sich
durchwegs um Kulturen, in denen vor der Christianisierung ein religids
fundiertes Abstammungsdenken, wenn nicht tberhaupt Vorstellungen des Ahnenkults
geherrscht haben. Bezogen auf die Zentren der Christenheit befinden sie sich in

Randlage. Das gilt in gleicher Weise fiir die keltischsprachigen Stadmme im Norden



10

und Westen der britischen Inseln im Mittelalter wie flir Stammesgesellschaften in
den Gebirgsregionen des Kaukasus oder des westlichen Balkanraums bis herauf in
neueste Zeit. Ein besonders anschauliches Beispiel stellt das von Albanern,
Montenegrinern, Serben, Mazedoniern und anderen ethnischen Gruppen als Hauptfest
des Jahreszyklus begangene Hauspatronsfest dar - offiziell zu Ehren eines
christlichen Heiligen gefeiert -, bei dem jedoch das Gedenken der patrilinearen
Vorfahren des Hausvaters eine zentrale Rolle spielt. Im Verbreitungsgebiet
dieses der &uBeren Form nach christlichen Festes und zum Teil auch noch in einem
weiteren Einzugsbereich findet sich nun auch das ganze Ensemble fir
Ahnenkultgesellschaften charakteristischer Familienmerkmale: patrilinear
strukturierte Familien- und Verwandtschaftsverbande, starke Mannersolidaritdt in
der Familie, mitunter sogar mit einem Vorrang vor der Gattenbeziehung,
Patrilokalitat, joint-families, Senioritéatsprinzip, extreme Hochbewertung
mannlicher Nachkommenschaft, Friihheirat, Levirat bis hin zu gesellschaftlich
tolerierter Bigamie und eben Hauskult, der in der Bedeutsamkeit flir seine Trager
vielfach vor dem Gemeindekult Vorrang hat. Zweifellos hat in dieser Region die
dem Christentum inh&rente Ablehnung von Abstammungsdenken nicht ausgereicht, um

aus vorchristlicher Zeit {Uberkommene Traditionen zu iberwinden.

Die idealtypische Gegenltiberstellung von Familienformen, wie sie filr
Ahnenkultgesellschaften typisch sind, mit solchen christlicher Gesellschaften
hat jedenfalls eines gezeigt: Eine vergleichbar starke Bindung der
Familienstruktur, wie sie durch den Ahnenkult gegeben ist, 1aRt sich im
Christentum nicht feststellen. Die Schwdche der Ahnenbindung in christlichen
Gesellschaften erscheint vielmehr als die Voraussetzung fiir eine besonders hohe
Flexibilitat von Familienformen. Besondere Spezifika der europaischen
Familienverfassung wie hohes Heiratsalter, Gesindewesen oder Dbauerliches
Ausgedinge lassen sich nicht unmittelbar aus christlichen Grundsatzen erkl&ren,
sondern nur in vermittelter Weise durch den Freiraum, der durch das
abstammungsfeindliche Denken des Christentums geschaffen wurde. Dementsprechend
sind solche Familienformen auch keineswegs in allen christlichen Gesellschaften
in gleicher Weise zZu finden. Das Christentum hat ZwWar Uberkommene
Familienstrukturen, auf die es gestoben ist, radikal relativiert. Es hat aber
nur sehr beschrankt eigenstdndige genuin christliche Modelle an deren Stelle
gesetzt. Als der wichtigste eigenstdndige Beitrag ist die auf Konsens der
Partner beruhende, unaufldsliche Einehe anzusehen, der in der Westkirche im
Hochmittelalter der Rang des Sakraments beigemessen wurde. Will man christlich-
europaische Familienformen nach einem spezifischen Charakteristikum
kennzeichnen, SO erscheint es deshalb besonders angemessen von einer

"gattenzentrierten Familie" zu sprechen.



11

Der positive Beitrag des Christentums zur Familien- und
Gesellschaftsentwicklung liegt weniger in der Pragung neuer Familienstrukturen
und Familienbeziehungen als in der Schaffung von neuen quasifamilialen
Beziehungen. In der rémischen Adoption haben solche fiktive
Verwandtschaftsbeziehungen bereits einen alteren Vorlaufer. Durch das
Christentum werden quasifamiliale Beziehungen wesentlich ausgebaut und stark

ausgeweitet, zum Teil in direkter Konkurrenz zu familialen Bindungen.

Wichtigster Ansatzpunkt fir die Entwicklung quasifamilialer Beziehungen im
Christentum ist das Sakrament der Taufe. Als "Geburt dem Geiste nach" schafft es
iber die aus der "Geburt dem Fleische nach" entstandenen Familien- und
Verwandtschaftsbeziehungen hinausgehende soziale Bindungen. Die lateinische
Bezeichnung der Taufpaten als "patrinus" und "matrina" verweist sehr anschaulich
auf die Parallele zur Vater- und Mutterrolle. Die Bezeichnung "compater", die im
slawischsprachigen "kum" weiterlebt, deutet auf die Bindung hin, die zwischen
geistlichem und leiblichem Vater durch die Taufe hergestellt wird. Die
Vorstellung, dal Taufpatenschaft Verwandtschaft begrindet, geht dann im
Frihmittelalter schon so weit, daB EheschlieBungen mit Angehdrigen des Paten
analog =zu Ehen unter Blutsverwandten durch kirchenrechtliche Bestimmungen
untersagt werden. Insbesondere 1im Mittelmeerraum haben durch Patenschaft
vermittelte Sozialbeziehungen flir das gesellschaftliche Leben bis in die
Gegenwart eminente Bedeutung Dbewahrt. In West- und Nordeuropa scheint dem
Patenwesen durch die aus dem Lehenswesen entwickelten Sozialbeziehungen eine
starke Konkurrenz erwachsen zu sein. Diese dirften aber selbst aus der
Institution der Patenschaft wichtige Impulse erhalten haben. Die gemeinsame
Wurzel dieser vielfaltigen aus der Taufpatenschaft abgeleiteten
Sozialbeziehungen ist die frithchristliche Einrichtung von Biirgen fiir die damals
noch vorwiegend erwachsenen Taufwerber. Fir die Konzeption als "geistliche
Verwandtschaft" dirfte aber weniger die Funktion der Paten als Blirgen als ihre
spadter hinzugekommene als Lehrer der Katechumenen bedeutsam geworden sein. DaB
die Weitergabe religidser Lehre als spirituelle Vaterschaft aufgefalt wurde,
findet sich in frihchristlicher Zeit haufig und dirfte sowohl auf griechische
wie auch auf jlidische Traditionen =zuriickzufilthren sein, die in das Christentum

eingegangen sind.

Ein Verhdltnis geistlicher Vaterschaft - also eine quasifamiliale Beziehung
- wird nach alter christlicher Tradition nicht nur gegeniiber dem Taufpaten
sondern auch gegeniiber dem Taufpriester eingegangen. Auch hier kommt die
geistliche Verwandtschaft in kanonischen Eheverboten mit Familienangehdrigen zum

Ausdruck, die die Analogie zur Blutsverwandtschaft zeigen. Uber die Spendung des



12

Taufsakraments hinaus setzt sich die Konzeption des Priesters als "Vater" stark
durch - sei es durch die Spendung der Sakramente insgesamt, sei es durch die als
geistige "Zeugung" gedachte Lehre. In der Ostkirche wird diese vatergleiche
Auffassung des Priesteramts so wichtig, daB sich generell die Bezeichnung "Pope"
durchsetzt. In der Westkirche begegnet diese Sichtweise etwa in der Bezeichnung
"Beichtvater" - hier im Zusammenhang mit der Spendung eines Sakraments, das seit

dem Aufkommen der Ohrenbeichte eine besonders intime Sozialbeziehung herstellt.

Ahnlich wie durch das Sakrament der Taufe werden durch den Eintritt in ein
Kloster quasifamiliale Beziehungen begriindet. Die Aufnahme in die zdnobitisch
lebende Monchsgemeinschaft hat zwar eine andere Wurzel als die Aufnahme in die
christliche Gemeinde durch die Taufe, sie wird im Lauf spaterer Entwicklungen
aber oft analog als eine spirituelle Wiedergeburt konzipiert. Dementsprechend
kommt es zur Losung bisheriger und zum Eingehen neuer Sozialbeziehungen. Die
Berufung der Jinger Jesu, die Vater und Mutter, Jja sogar Frau und Kinder
aufgeben sollten, bildete fir den Klostereintritt das biblische Modell.
Familienbeziehungen muBten aufgegeben werden, neue quasifamiliale Beziehungen
traten an ihre Stelle. Die Modnche verstanden sich untereinander als "Brider",
der Vorsteher der Klostergemeinde erhielt in der westkirchlichen Entwicklung die
Bezeichnung "abbas" d.i. "Vater". Die christliche Konzeption des Lehrers als
geistlicher Vater spielt hier sicher eine entscheidende Rolle, wohl aber auch
die romisch-rechtliche des Hausherren als "pater familias". Ihm gegeniber
besteht absolute Gehorsamspflicht - 1in der Entwicklung des abendlandischen

Ménchtums ein besonders wichtiger Faktor des kldsterlichen Gemeinschaftslebens.

Das Kloster als geistliche Hausgemeinschaft stellt eine Quasifamilie dar.
Im Verlauf der Entwicklung des Ordenswesens in der Westkirche hat sich der
benediktinische Grundtypus dieser Hausgemeinschaft in vielfdltige Sonderformen
ausdifferenziert. Uber die geistlichen Orden hinaus sind verschiedene andere
Typen von Anstaltshaushalten aus der geistlichen Hausgemeinschaft
hervorgegangen, insbesondere das Spital und die Schule. Weiters haben die
Kldster als Bridergemeinden die Entwicklung des Bruderschaftswesens nachhaltig
beeinfluBt und damit einen wichtigen Beitrag zZur Entwicklung
genossenschaftlicher Sozialformen geleistet. Die quasifamilial organisierte
Bruderschaft hatte zund&chst ihre wichtigste Aufgabe in der Vorsorge fiir das
Begrébnis ihrer Mitglieder bzw. dariiber hinaus fir das liturgische
Totengedenken. An diese religidsen Funktionen haben sich sekundar soziale,
6konomische und schlieBlich auch politische angeschlossen. Als die historische
Wurzel des modernen Vereinswesens steht die Bruderschaft am Ausgangspunkt einer

fir die spezifisch europdische Gesellschaftsentwicklung bis zur Gegenwart



13

besonders wichtigen Sozialform. Indirekt Thaben solche genossenschaftliche
Gruppierungen vom Typus der Bruderschaft die europdische Familienentwicklung
beeinflult, indem sie die Familie wvon Funktionen entlastet haben. Bis in den
sozialen Wohlfahrtsstaat der Moderne wirkt diese spezifisch europdische
Entwicklung nach. Aber nicht nur tUber die Bruderschaften vermittelt wirkte der
EinfluB des Klosters auf die Familie. Die typisch christliche Hochbewertung des
Ledigenstands wurde durch das hohe Ansehen des Mdnchtums wesentlich verstarkt.
Ein Phanomen wie das "European marriage pattern" mit seinem hohen Heiratsalter
und seinen hohen Ledigenraten ware ohne diesen religidsen Hintergrund nicht

denkbar.

Flir den europdischen Sonderweg der Familien- und Gesellschaftsentwicklung
waren die vom Christentum entwickelten quasifamilialen Beziehungen wohl
letztlich wichtiger als spezifische Pragungen familialer. Patenschaftsbindungen
haben fir vielfdltige horizontale und vertikale Sozialbeziehungen das Vorbild
abgegeben. Und noch hoher ist wohl die Modellwirkung klosterlicher
Gemeinschaftsbindungen anzusehen. Die Vielfalt und Dynamik europaischer

Gesellschaftsentwicklung hat in solchen quasifamilialen Beziehungen eine

wesentliche Wurzel. Solche Formen geistlicher Verwandtschaft stellten von
vornherein eine Konkurrenz zu Formen der Blutsverwandtschaft dar. Sie
beeintrachtigten daher die "Macht der Ahnen". H&tte nicht das Christentum der
leiblichen Abstammung Ife) geringe Bedeutung beigemessen, waren solche

konkurrierende Sozialbeziehungen wohl gar nicht so wirkkrdftig geworden.

Die vom Christentum entwickelten quasifamilialen Beziehungen schwachten die
gesellschaftliche Bedeutung der Ahnen. Zugleich stédrkten sie die der Vorlaufer.
Die Bezeichnung "Vorladufer" hat eine spezifisch christliche Bedeutung. Das
Urbild aller Vorlaufer ist Johannes der Taufer, der "Prodromos" des Messias. Im
Lobgesang seines Vaters Zacharias, den das Lukas-Evangelium iberliefert (1, 76-
77) wird von ihm gesagt "Und du Kind wirst ein Prophet des Hochsten heifen, denn
du wirst dem Herrn vorangehen und ihm den Weg bereiten. Du wirst sein Volk mit
der Erkenntnis des Heiles beschenken in der Vergebung seiner Sinden" und weiter
wird hier (7, 26) das Jesus-Wort iberliefert: "Ja ich sage euch: Ihr habt sogar
mehr gesehen als einen Propheten. Er ist der, von dem geschrieben steht: Ich
sende meinen Boten vor dir her, damit er dir den Weg bereitet." Der "Vorlaufer"
steht aus christlicher Sicht also in der Reihe der jidischen Propheten, und zwar
als deren groBter bzw. groBer als sie. Als Prophet ist der "Vorlaufer"
Reprédsentant der Zukunft schlechthin. Die christliche Tradition bringt Johannes
primar mit der Taufe Jesu und damit mit dem Taufsakrament in Verbindung. Die

Bezeichnung "der Taufer" stellt die Analogie mit dem Taufpriester in den



14

Vordergrund aber auch die Institution der Patenschaft wird vielfach in ihm
personifiziert gesehen. In der altchristlichen Kunst wird er nicht nur als
Taufer sondern auch als Asket wund als BuBprediger dargestellt. Auch zum
christlichen Monchtum und zum Predigeramt fihrt also eine Entwicklungslinie.
Johannes der Taufer gibt so - mehr oder minder vermittelt - AnknUpfungspunkte
fir vielfdltige Vorlaufertypen, wie sie in der europdischen Geschichte wirksam
geworden sind, fir Ordensgrunder, Reformatoren, geistig bahnbrechende
Universitatslehrer, Sozialutopisten, charismatische politische
Fihrerpersonlichkeiten. Solche Vorlaufergestalten sind jedoch nicht bloR als
geniale Einzelpersonlichkeiten zu sehen. Sie konnten nur in entsprechenden
sozialen Rahmenbedingungen wirksam werden. Ein solches "Milieu der Vorlaufer"
geschaffen zu haben, 1l&Bt sich als eine besondere gesellschaftliche Auswirkung
des Christentums begreifen. Der Aufbau quasifamilialer Sozialbeziehungen, durch
die die Bedeutung von Blutsverwandtschaft und Abstammungsbindungen
zurickgedrangt wurden, ist in diesem Zusammenhang von besonderer Bedeutsamkeit.
Die von den Vorlaufergestalten in der europdischen Geschichte ausgehende Dynamik

setzt die Schwachung der Ahnenbindung voraus.



