
DIE ANFÄNGE DER UNIVERSITÄT IM MITTELALTER 

 

RÄUME UND ZENTREN DER WISSENSCHAFTSENTWICKLUNG 

 

 

 

In der historischen Beschäftigung mit der Frühgeschichte der Universität geht es erstaunlich 

oft um die Frage, wo die älteste Bildungseinrichtung dieser Art zu suchen sei. Eine Internet-

Enzyklopädie etwa vermerkt dazu: 1 „…there is some controversy regarding what is the 

world’s oldest university between Takshashila, Nalanda and Al-Azhar University …Students 

at Takshashila University, founded in Taxila, Pakistan (a part of ancient India this time) from 

around the 7th century BC, were given academic titles after graduating one of its many 

courses. Nalanda University, founded in Bihar, India from around the 5th century BC also 

gave academic titles to its graduates, while also offering postgraduate courses. Al-Azhar 

University, founded in Cairo, Egypt in the 9th century, offered a variety of post-graduate 

degrees, and is usually regarded as the first full fledged university.” Nach Ausführungen über 

Einrichtungen des höheren Bildungswesens in Persien und China folgt der überraschende 

Satz: “The first European medieval university was the University of Magnaura in 

Constantinople (now Istanbul, Turkey), founded in 849 by emperor Bardas, followed by the 

University of Salerno (9th century), University of Bologna (1088), and the University of Paris 

(c. 1100), later associated by the Sorbonne name.” Schlusslicht Europa – auf dem Hintergrund 

des traditionellen europäischen Geschichtsbilds eine sehr ungewohnte Sicht. 

 

Ganz anders sieht diese Frage die aus einer Initiative der europäischen Rektorenkonferenz 

hervorgegangene „Geschichte der Universität in Europa“.2 Der Herausgeber, Walter Rüegg, 

gibt dem von ihm verfassten ersten Kapitel den Titel: „Die Universität als europäische 

Institution“. Bei der Behandlung der Ursprünge formuliert er:3 „Je nach der Bedeutung, die 

man dem Nachweis des einen oder anderen Strukturmerkmals zumisst, kann Bologna oder 

Paris als älteste Universität bezeichnet werden: Nimmt man die Existenz korporativer 

Institutionen schlechthin als Kriterium, gewinnt Bologna, wenn auch nur knapp. Denn hier 

schlossen sich gegen Ende des 12. Jahrhunderts die fremden Rechtsstudenten zu ‚Nationen’ 

zusammen und entwickelten damit eine Grundform der europäischen 

Universitätsorganisation. Hält man den Zusammenschluss von Lehrern und Studenten 

verschiedener Disziplinen in einer Korporation für das wesentliche Merkmal einer 

Universität, kann Paris als Ort der ersten Universität gelten. Denn die älteste derartige 

universitäre Korporation ist in Paris bezeugt.“ Und weiter: „Ebenso hat die Medizinschule 

von Salerno ihren Titel der ältesten Universität Europas verloren und wird als ‚Proto-

Universität’ bezeichnet, was ihrer wissenschaftlichen Bedeutung als Ärzteschule seit dem 10. 

Jahrhundert, im 12. als Zentrum und im 13. als Modell medizinwissenschaftlicher Forschung 

und Lehre keinen Abbruch tut.“ Über die Ursprünge der europäischen Universität heißt es 

grundsätzlich:4 „ Die Organisationsform der Universität lässt sich jedoch nicht auf das 

Altertum zurückführen und wurde auch nicht von Byzanz beeinflusst. Es läge näher die 

Universitäten von den Gelehrtenschulen des Islams herzuleiten… Englische Islamisten 

bejahen die Frage, ob die Araber die Universität erfunden hätten.“ 

 

                                                 
1 University – Free net encyclopedia, http:www.netipedia.com/index.php/Universities (01.07.2007); ähnlich: The 

Origin of Universities, http://www.cwrl.utexas.edu/~bump/OriginUniversities.html (01.07,2007). 
2 Walter RÜEGG  (Hg.): Geschichte der Universität in Europa 1, Mittelalter. München 1993. 
3 Walter RÜEGG, Themen, Probleme, Erkenntnisse. In: DERSELBE (Hg.), Geschichte, 25. 
4 RÜEGG, Themen, 26 f. 

http://www.cwrl.utexas.edu/~bump/OriginUniversities.html


Es erscheint verwunderlich, dass das Alters-Ranking unter den europäischen Universitäten 

noch zu Ende des 20. Jahrhunderts in einem von der Europäischen Rektorenkonferenz 

angeregten Geschichtswerk eine solche Rolle spielt. Der ideologische Hintergrund einer 

derartigen Fragestellung ist dem Autor ja damals schon voll bewusst. So verweist er 

ausdrücklich auf die politische Situation, die 1888 dazu geführt hat, das Gründungsdatum der 

Universität Bologna auf 1088 festzulegen5, nämlich das Bedürfnis des jungen italienischen 

Nationalstaats nach einer großartigen Jubiläumsfeier – ein klarer Fall von „invention of 

tradition“. Wer Geschichte feiern will, der braucht eine möglichst weit zurückreichende, 

datenmäßig genau fixierbare Überlieferung. Verfügt man über die älteste Universität, so 

legitimiert das, in besonderer Weise zu feiern. Für das Bildungsbürgertum des 

nationalistischen Zeitalters lag darin eine Motivation, sich mit früher Universitätsgeschichte 

zu beschäftigen. Heute sollte ein solcher Zugang wohl anachronistisch sein. In dem von der 

Europäischen Rektorenkonferenz angeregten Geschichtswerk sind solche Elemente 

identifikatorischer Geschichtsschreibung eher Relikte. Der historisch-genetische Ansatz steht 

im Vordergrund: Die Universität der Gegenwart soll aus ihrem Gewordensein verstanden 

werden. Dazu dient eine vergleichende Vorgangsweise – in zarten Ansätzen sogar über 

Europa hinaus gehend. 

 

In einen ganz anderen ideologischen Kontext als den der nationalistischen Historiographie ist 

die Tendenz einzuordnen, die Anfänge der Universität in Indien, in China oder im islamischen 

Raum zu suchen. Das Grundmuster ist zwar dasselbe: Wer die ältere Universität hat, kann auf 

die längere Bildungstradition zurückblicken und darf darauf stolz sein. Die Zielrichtung aber 

ist eine andere: Es geht nicht darum, das historische Selbstbewusstsein der Pakistanis, der 

Iraner oder der Ägypter zu stärken, sondern das der Europäer zu delegitimieren. Häufig 

kommt eine solche Form der Eurozentrismus-Kritik aus Europa selbst. Soweit sie 

ideologische Geschichtskonstrukte zerstört und damit den Weg für eine rationalere 

Geschichtsbetrachtung frei macht, ist diese Tendenz sicher zu begrüßen. Problematisch 

erscheint sie, wo sie neue interessensbedingte Konstrukte aufbaut. Auch das kommt vor. 

 

Nicht nur wegen ihres identifikatorischen und häufig ideologischen Zugangs ist die Frage 

nach ältesten Universitäten für die Beschäftigung mit den Anfängen dieser 

Bildungseinrichtung kontraproduktiv. Alters-Rankings müssen exakte Daten nennen. Bei der 

Entwicklung von Institutionen der Wissenschaft in Forschung und Lehre aber handelt es sich 

in der Regel um Langzeitprozesse ohne klare Zäsuren. Will man Reihungen nach dem Alter 

von Universitäten vornehmen, muss man vor allem klare Vorstellungen haben, welche 

Kriterien denn eine Universität ausmachen. Die exemplarisch gebotenen Zitate bieten 

diesbezüglich Ansatzpunkte, allerdings sehr unterschiedliche und – insgesamt gesehen – recht 

problematische. Macht die Graduierung das Wesen der Universität aus? Geht es um deren 

Charakter als korporative Institution, als freiwilliger Zusammenschluss von Professoren und 

Studenten, auch von Studenten allein sowie von Professoren und Studenten verschiedener 

Disziplinen? Darf ein modellhaftes Zentrum medizinwissenschaftlicher Forschung und Lehre 

nicht zu den frühen Universitäten gerechnet werden, weil es nicht als Korporation belegt ist? 

Die Frage nach exakten Altersgrenzen führt zur Frage nach strukturell bedingten 

Abgrenzungen. Und es gibt kein Kriterium, nach dem generell zwischen Universität und 

Nicht-Universität unterschieden werden könnte. Auch die jeweils erste Nennung als 

„universitas“ bzw. Genauer als „universitas magistrorum et scholarium“ hilft da nicht weiter. 

Ganz abgesehen von der Zufälligkeit solcher Erwähnungen – das Mittelalter hat mit dieser 

Terminologie sehr Unterschiedliches bezeichnet. Wir können nicht Universitätsgeschichte als 

                                                 
5 RÜEGG, Themen, 24. 



Geschichte der jeweils als „Universität“ bezeichneten Institutionen schreiben.6 

Ausgangspunkt muss vielmehr unser heutiges Verständnis von Universität sein. Nur in dieser 

Zugangsweise sind wir für ein Publikum unserer Zeit verständlich. Auch wenn historische 

Kontinuität besteht – die im Mittelalter als „universitates“ bezeichneten Einungen von 

Professoren und Studenten haben in ihrem Wesen als Korporationen mit heutigen 

Universitäten nicht mehr viel Gemeinsamkeiten. Anders verhält sich das mit ihrem Charakter 

als Zentren wissenschaftlicher Forschung und Lehre. Solche Entwicklungsstränge werden 

einzubeziehen sein, wenn nach den Anfängen der Universität gefragt wird, auch dort, wo sie 

über Europa hinausführen. Im Sinne einer Transfergeschichte haben die europäischen 

Universitäten weit über Europa hinaus reichende Wurzeln und weit über Europa hinaus 

reichende Auswirkungen. Die letzteren sind von der hier behandelten Epoche her nicht mehr 

Thema. Den ersteren aber muss zumindest skizzenhaft nachgegangen werden – sowohl 

entwicklungsgeschichtlich als auch in einer vergleichenden Perspektive. 

 

Beschäftigung mit Wissenschaftstransfer führt zur Beschäftigung mit räumlichen Aspekten 

von Wissenschaft. Abstrakt betrachtet erscheint Wissen grenzenlos mobil. In den konkreten 

Lebenswelten, zu denen die Anfänge unserer Universitäten zurückführen, waren allerdings 

dem Transfer von Wissenschaft vielfältige Grenzen gesetzt – äußerlich etwa durch 

beschränkte Verkehrsmöglichkeiten, innerlich durch geminderte Aufnahmebereitschaft 

aufgrund von kulturellen Unterschieden, insbesondere von religiösen Differenzen. Im 

Mittelalter haben wir es weitgehend mit strikt gegeneinander abgeschotteten Großräumen der 

Wissenschaftsentwicklung zu tun. Austauschprozesse sind eher die Ausnahme und bedürfen 

besonderer Erklärung. Innerhalb solcher Großräume lassen sich Teilbereiche erkennen, 

innerhalb derer intensive Zirkulation besteht und dementsprechend verstärkt 

Gemeinsamkeiten gegeben sind. Soweit diese intensivere Kommunikation auch die 

Wissenschaftsentwicklung einbezieht, können wir von spezifischen 

Wissenschaftslandschaften sprechen. Auch die besondere Dynamik solcher 

Wissenschaftslandschaften lässt nach bedingenden gesellschaftlichen Ursachen fragen. 

Besondere herrschaftliche, kirchliche, wirtschaftliche und kulturelle Erklärungsfaktoren 

werden aus einer vergleichenden Analyse von Wissenschaftslandschaften erkennbar. Das gilt 

vor allem für deren Zentren, in denen die ältesten Universitäten entstanden sind. Bei 

Einrichtungen des höheren Bildungswesens handelt es sich um zentrale Funktionen von 

zentralen Orten. Sie stehen mit anderen zentralen Funktionen dieser Plätze in einem mehr 

oder minder starken Zusammenhang. Die sozialgeographische Zentralorttheorie lässt sich – 

entsprechend modifiziert – auf mittelalterliche Wissenschaftsräume und ihre Mittelpunkte mit 

Gewinn anwenden.7 Wenn wir fragen, warum gerade in dieser oder jener Stadt früh eine 

Universität entstanden ist, finden wir neue Ansätze, um die Frage nach den Anfängen der 

Universität besser zu verstehen. Insgesamt erscheinen für die Beantwortung dieser Frage 

räumliche Perspektiven wichtig. 8 

                                                 
6 Diesen Grundsatz hat sehr deutlich Peter CLASSEN: Studium und Gesellschaft im Mittelalter, Stuttgart 1983, 

193 f, formuliert: „Fragen wir zuletzt, welche Kriterien es eigentlich sind, die eine Universität von einer anderen 

Schule unterscheiden, so ist die Antwort nicht leicht zu geben. Die beiden Ausdrücke ‚universitas’ und ‚studium 

generale’, die sich seit der Mitte des 13. Jahrhunderts durchsetzen, genügen nicht: auch wo keine voll 

ausgebildete Korporation, also ‚universitas’, besteht wie in Orléans oder Neapel, haben wir echte 

Generalstudien, die eine vollgültige akademische Ausbildung vermitteln. Aber auch das nicht von der 

Verfassung, sondern vom Schulbetrieb ausgehende Wort ‚studium generale’ reicht zur Definition nicht aus; es 

geht zu weit. Generalstudien  haben auch die Bettelorden; aber mit gutem Grund rechnet man Ordensschulen 

nicht den Universitäten zu.“ 
7 Zur Anwendung der geographischen Zentralorttheorie  auf die Geschichte generell Michael MITTERAUER: 

Das Problem der zentralen Orte als sozial- und wirtschaftshistorische Forschungsaufgabe. In: Vierteljahrsschrift 

für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 58 (1971), 433-467. 
8 Diese räumliche Perspektive mittelalterlicher Wissenschaft findet sich stark berücksichtigt bei Johannes 

FRIED: In den Netzen der Wissensgesellschaft. Das Beispiel der mittelalterlichen Königs- und Fürstenhöfe. In: 



 

Jene Wissenschaftsentwicklung, die seit dem Hochmittelalter in Europa in den spezifischen 

Bildungseinrichtungen von Universitäten ihren Niederschlag gefunden hat, basiert auf 

Traditionen, die weit in die Antike zurückreichen. Das Erbe der griechisch-hellenistischen 

Wissenschaft wurde vor allem in drei Großräumen weitergegeben – im persischen Osten, der 

durch das Kalifenreich abgelöst wurde und mit der Expansion des Islam auf der Grundlage 

der arabischen Sprache eine enorme Ausweitung erfuhr, im oströmisch-byzantinischen 

Kulturraum in griechischer Sprache und schließlich – weitaus am schwächsten – im 

lateinischen Westen.9 In jedem dieser großen Wissenschaftsräume des Frühmittelalters 

erfolgte die Auseinandersetzung mit den Traditionen der Antike zu unterschiedlichen Zeiten 

und mit unterschiedlichen Ergebnissen. Die Übernahme aus benachbarten 

Wissenschaftsräumen spielte dabei eine entscheidende Rolle – und damit die 

Übersetzungsarbeit als Form der interkulturellen Vermittlung. Ohne diese Vermittlung von 

Inhalten in einer vorausgehenden Phase, lässt sich die Entstehung der europäischen 

Universität als einer Institution der Wissenschaft und ihrer Lehre nicht verstehen. 

 

In der Regel wird der arabisch-islamischen Wissenschaft der Abbasidenzeit mit ihrem 

Zentrum in Bagdad die entscheidende Mittlerfunktion zwischen Antike und 

hochmittelalterlichem Europa zuerkannt.10 Diese Sichtweise verkürzt die Entwicklung in 

zweierlei Hinsicht: Sie vernachlässigt den Wissenschaftstransfer in den Osten schon in 

vorislamischer Zeit und sie berücksichtigt nicht, dass dieser Transfer sehr stark von einer 

Übersetzergruppe vermittelt wurde, deren Kultur nicht mit der arabischen Sprache verbunden 

war.11 In der Spätzeit des Sasanidenreiches wurde am Hof des persischen Großkönigs 

griechische Literatur und Wissenschaft gepflegt. Der byzantinische Historiker Agathias, 

keineswegs ein Freund der Perser, berichtet über Chosroes I: (531-578):12 „Chosroes wird 

gepriesen und bewundert, mehr als er eigentlich verdient, nicht nur von den Persern, sondern 

sogar von einigen Römern (Byzantinern). Es wird ihm zugeschrieben, ein Liebhaber der 

Literatur und ein gelehriger Schüler der Philosophie zu sein; jemand soll die Werke der 

griechischen Literatur für ihn ins Persische übertragen haben. Es geht sogar das Gerücht, er 

habe sich das gesamte Corpus des Stagiriten (Aristoteles) gründlicher angeeignet als der 

paianische Redner (Demosthenes) die Werke des Sohnes des Oloros (Thukydides) und er 

kenne sich aus mit den Lehren Platons, des Sohnes des Ariston. Nicht einmal der ‚Timaios’, 

der ja nur so strotzt von geometrischen Lehrsätzen  und wissenschaftlichen Spekulationen, 

entgehe seinem Verständnis, ebenso wenig … ‚Phaidon’, ‚Gorgias’ oder auch jeder andere 

der verfeinerten und schwierigen Dialoge, z. B. der ‚Parmenides’“. Agathias berichtet auch, 

dass Chosroes den Gelehrten der platonischen Akademie, die seit der Schließung ihrer Schule 

                                                                                                                                                         
DERSELBE/Thomas KAILER (Hg.):Wissenskulturen. Beiträge zu einem forschungsstrategischen Konzept 

(Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel 1), Berlin 2003, 141-194. Es wird hie eine stark raumbezogene 

Begrifflichkeit entwickelt wie „Kraftzentrum der Wissenschaftsorganisation“, „Strahlungszentrum der 

Wissenschaftsdistribution, „Mittelpunkt der mittelalterlichen Wissensgesellschaft“ (192).  
9  Zur Rezeption der Antike in diesen drei Großräumen im Vergleich Ernst PITZ: Die griechisch-römische 

Ökumene und die drei Kulturen des Mittelalters. Geschichte des mediterranen Weltteils zwischen Atlantik und 

Indischem Ozean 270-812 (Abhandlungen und Beiträge zur historischen Komparatistik 3), Berlin 2001, 457-

468. 
10 Popularisiert etwa durch Werke wie Sigrid HUNKE: Allahs Sonne über dem Abendland. 5. A. Frankfurt a.M. 

2005. 
11 Diese verkürzende Sicht findet sich mit der Etikettierung „Arabic science“ neuerdings auch noch in der großen 

wissenschaftsgeschichtlichen Arbeit auf kulturvergleichender Grundlage von Toby E. HUFF: The Rise of Early 

Modern Science. Islam, China, and the West, 2. A. Cambridge 2003, 47-54. Die vorislamische Phase der 

Rezeption griechischer Wissenschaft fehlt ebenso in der großen interkulturellen Zusammenschau von Michael 

BORGOLTE: Christen, Juden, Muselmanen. Die Erben der Antike und der Aufstieg des Abendlands 300-1400 

n. Chr.  (Siedler Geschichte Europas 2), München 2006. 
12 Josef WIESEHÖFER: Das antike Persien. Von 550 v. Chr. Bis 650 n. Chr. Düsseldorf-Zürich, 1998, 289. 



in Athen durch Kaiser Justinian heimatlos waren, an seinem Hof Gastrecht gewähren wollte – 

allerdings ohne dauerhaften Erfolg.13 Neben Werken der Philosophie, der Theologie und der 

Staatskunst interessierte sich Chosroes auch für Beiträge aus fremden Ländern zu Recht und 

Medizin – keineswegs nur solchen westlicher Provenienz, sondern auch aus Indien.14 Das 

Kerngebiet des Sasanidenreiches war ein Schmelztiegel sehr unterschiedlicher 

Wissenschaftstraditionen. Diese Konstellation wurde durch die islamische Eroberung kaum 

beeinträchtigt. Neuen Auftrieb erhielt die Wissenschaftsentwicklung hier, als die Kalifen aus 

der Dynastie der Abbasiden ihre Residenz in das neu gegründete Bagdad verlegten.15 

 

Das Zentrum der Gelehrsamkeit im Perserreich war – jedenfalls in spätsasanidischer Zeit – 

die Akademie von Gundishapur.16 Die Stadt hatte, wie auch in ihrem Namen zum Ausdruck 

kommt, der Großkönig Shapur I. 271 gegründet und hier systematisch Christen aus dem von 

ihm eroberten Antiocheia angesiedelt. Sie wurde deshalb auch Veh-Andiyōk-Šābur genannt, 

d. h. „besser als Antiocheia hat Shapur diese Stadt gemacht“17 Antiocheia war ein altes 

hellenistisch-christliches Wissenschafts- und Bildungszentrum. Wie weit die Akademie von 

Gundishapur zurückgeht, lässt sich nicht mit Sicherheit feststellen. Jedenfalls spielten hier 

syrische Christen als Wissenschaftler, als akademische Lehrer und vor allem als Übersetzer 

eine entscheidende Rolle. Unterrichtet wurden Medizin, Philosophie, Theologie sowie 

verschiedene andere Wissenschaften. Bei der Übersetzungsarbeit stand Medizin im 

Vordergrund, daneben auch Philosophie und Astronomie, wobei auch  indische 

Wissenschaftstraditionen aufgegriffen wurden. Mit der Akademie war eine umfangreiche 

Bibliothek verbunden, ebenso ein Lehrkrankenhaus – das älteste bekannte der Welt. Ob man 

bei dieser bedeutenden Stätte von Forschung und Lehre aus heutiger Sicht von einer 

Universität sprechen kann, sei dahingestellt. In der Organisationsform sind sicher auch 

Unterschiede zu bedenken. Gundishapur war immer wieder Residenz des Großkönigs und 

damit die Akademie in Abhängigkeit. Anders lagen die Dinge in Nisibis, dem zweiten 

Zentrum der syrischen Christen im Perserreich, über das hellenistische Wissenschaft 

weitergegeben wurde. Die Schule von Nisibis löste die von Edessa ab. In ihrer Glanzzeit 

studierten hier 800 Studenten.18 Sie war geistiger Mittelpunkt der ostsyrischen Kirche. In ihrer 

Auseinandersetzung mit der byzantinischen Reichskirche suchte sie, ihre theologischen 

Positionen mit dem Rückgriff auf vorchristliche Philosophen zu untermauern. Syrische 

Theologen aller Konfessionen dachten in den Kategorien des Aristoteles. So war für sie die  

Übersetzung wissenschaftlicher Werke aus dem Griechischen in das Syrische besonders 

wichtig.19 Dieses wurde – getragen von den syrischen Kirchen – immer mehr zur 

                                                 
13 WIESEHÖFER, Persien, 290. Zu den von Justinian als heidnisch geschlossenen Philosophenschulen in Athen: 

Helmut FLASHAR: Athen. Die institutionelle Begründung von Forschung und Lehre. In: Alexander 

DEMANDT (Hg.): Stätten des Geistes. Große Universitäten Europas von der Antike bis zur Gegenwart, Köln-

Weimar-Wien 1999, 1-14. 
14 WIESEHÖFER, Persien, 291. 
15 Zum Wiederaufleben sasanidisch-persischer Kulturtraditionen unter den Abbasiden PITZ, Ökumene, 463-468. 
16 WIESEHÖFER, Persien, 292; Wilhelm BAUM/Dietmar W. WINKLER: Die apostolische Kirche des Ostens. 

Geschichte der sogenannten Nestorianer, Klagenfurt 2000, 61. 
17 WIESEHÖFER, Persien, 217, 283. 
18 BAUM/WINKLER, Kirche, 30 und 25. 
19 BAUM/WINKLER, Kirche, 25-31; Gotthard STROHMAIER, Die geistigen und gesellschaftlichen 

Bedingungen der lateinischen Rezeption arabischen Wissens. In: Andreas SPEER/Lydia WEGENER (Hg.): 

Wissen über Grenzen. Arabisches Wissen und lateinisches Mittelalter (Miscellanea Mediaevalia 33, Berlin - 

New York 2006, 127; Peter BRUNS, Aristoteles-Rezeption und Entstehung einer syrische Scholastik. In: 

DERSELBE (Hg.), Zur Rezeption griechischer Philosophie von der Spätantike bis zum Islam (Hereditas. 

Studien zur alten Kirchengeschichte 22), Bonn 2003, 29-41; Ksenia FALLEND: Vom Wandel des 

Menschenbildes im Hochmittelalter als Folge des Wissenschaftstransfers zwischen Orient und Okzident, 

www.sbg.ac.at/ger/samson/rvws2002-03/fallend2002.pdf, 5 (01.07.2007). Wie aus den Übersetzungen der 

Studienprogramme hervorgeht, wurde in Gundishapur der ganze Unterricht auf Syrisch abgehalten. Dazu 

FALLEND, Wissenschaftstransfer, 6. 

http://www.sbg.ac.at/ger/samson/rvws2002-03/fallend2002.pdf


selbständigen Wissenschaftssprache, die auch Bildungsgut der Antike weiter vermittelte – 

zunächst ins Perserreich, daran anschließend später in die islamische Welt. So stehen letztlich 

innerchristliche Auseinandersetzungen im Osten am Anfang jenes langen Weges, auf dem 

Traditionen antiker Wissenschaft über den expandierenden islamischen Wissenschaftsraum in 

den Westen und nach Europa vermittelt wurden. 

 

Nach dem Vorbild der Akademie von Gundishapur gründete Kalif al-Mamun (813-33) in 

seiner Residenzstadt Bagdad das „Bayt al-Hikma“ d. i. „Haus der  Weisheit“ – ein 

wissenschaftliches Zentrum, das für die Aneignung des hellenistischen Erbes in der 

islamischen Welt größte Bedeutung erlangen sollte.20 Schon Kalif al-Mansur (754-75) 

förderte Übersetzungen ins Arabische, Kalif Harun ar-Raschid (786-809) schloss daran an 

und begann eine Bibliothek einzurichten. Sein Sohn al-Mamun setzte dieses Werk in großem 

Maßstab fort. Sein „Haus der Weisheit“ war eine Verbindung von Akademie, Bibliothek und 

Übersetzungszentrum. Neunzig Gelehrte waren hier mit Übersetzungsarbeiten beschäftigt, 

unter ihnen 37 syrische Christen, 8 Sabäer und 9 Juden. Auch in der Rezeption des 

hellenistischen Erbes durch die islamische Welt seit dem  9. Jahrhundert spielten also syrische 

Christen noch eine entscheidende Rolle.21 Nur zum Teil übersetzten sie schon direkt aus dem 

Griechischen ins Arabische, häufig aber noch mit syrischen Texten als Zwischenstufe. Die 

Manuskripte, die im „Haus der Weisheit“ übersetzt wurden, stammten aus unterschiedlichen 

Regionen des abbasidischen Großreichs. Beutestücke aus Kriegszügen kamen hinzu. Kalif al-

Mamun trachtete aber auch, über Gesandtschaften bei  Herrschern benachbarter Reiche für 

ihn interessante Texte zu gewinnen.22 Es liegt hier eine Sammlungs- und Übersetzungspolitik 

vor, wie sie in älterer Zeit in diesem Maßstab wohl nur von den Ptolemäern zugunsten ihrer 

Bibliothek in Alexandreia betrieben wurde.23 In Bagdad hatten diese Aktivitäten allerdings 

eine ganz neue materielle Grundlage. Mitte des 8. Jahrhunderts übernahmen die Araber von 

den Chinesen die Technik der Papierherstellung.24 Schon Ende des Jahrhunderts wurde in 

Bagdad Papier produziert, das sich besonders gut für Bücher eignete. Der neue Beschreibstoff 

führte auch im wissenschaftlichen Schrifttum zu einer beträchtlichen Steigerung. In 

verschiedenen Zentren des Reiches entstanden große Bibliotheken25  – mit einer gewissen 

Verzögerung gegenüber dem ostarabischen Raum auch im westarabischen bis hinein nach al-

Andalus. Ohne die Übernahme der Papierproduktion hätte sich die islamische Welt seit dem 

9. Jahrhundert nicht so rasch zu einem relativ einheitlichen Wissenschaftsraum entwickelt. 

 

                                                 
20 Johann Christoph BÜRGEL: Allmacht und Mächtigkeit. Religion und Welt im Islam, München 1991, 114-

220; Albert HOURANI: Die Geschichte der arabischen Völker, Frankfurt a.M., 2. A.. 2000, 107-111; Anna 

ASFARUDDIN: Muslim Views on Education: Parameters, Purview, and Possibilities. In: Journal of Catholic 

Legal Studies 44 (2005), 155-157; BORGOLTE, Christen, 544. 
21 Maurice LOMBARD: Blütezeit des Islam. Eine Wirtschafts- und Kulturgeschichte 8.-11. Jahrhundert, 

Frankfurt a. M. 1991, 101 f. 
22 Bemerkenswert erscheint, dass sich die Übersetzungstätigkeit im Wesentlichen auf Werke in griechischer 

syrischer und altpersischer Sprache beschränkte. Aus dem Lateinischen wurde das ganze Mittelalter hindurch ein 

einziges Buch - und zwar ein spätrömisches Geschichtswerk – übersetzt, aus anderen westlichen Sprachen kein 

einziges. Bernard LEWIS: Der Atem Allahs. Die islamische Welt und der Westen – Kampf der Kulturen?, 

Hamburg-Wien 1994, 47, erklärt dies so: „Die Griechen waren Hüter einer alten Zivilisation, von denen man 

etwas lernen konnte und mit denen sich im Laufe der Jahrhunderte eine Form der Koexistenz herausgebildet 

hatte. Den wilden, grausamen Stämmen des finstersten Europa gestand man keine solchen ausgleichenden 

Eigenschaften zu“. Zumindest bezüglich der römischen Antike erscheint diese Erklärung nicht befriedigend. 
23 Bernd SEIDENSTICKER: Alexandria. Die Bibliothek der Könige und die Wissenschaften. In: DEMANDT, 

Stätten des Geistes, 15-38; FALLEND, Wissenschaftstransfer, 9 und 11-15. 
24 Hans B. KÄLIN, Papier. In: Lexikon des Mittelalters 6, Stuttgart 1999, Sp. 1664. 
25 Walter HÖFLECHNER: Zur Entstehung wissenschaftlicher Institutionen 1.6, http://gams.uni-

grazat:8080/fedora/get/:wissg-wi-065-1/bdef:TEI/get/ (16.08.2007); FALLEND, Wissenschaftstransfer 17, 23. 

http://gams.uni-grazat:8080/fedora/get/:wissg-wi-065-1/bdef:TEI/get/
http://gams.uni-grazat:8080/fedora/get/:wissg-wi-065-1/bdef:TEI/get/


Die Gründe, warum es unter den Kalifen der Abbasidendynastie in Bagdad zu einer so 

intensiven Aufnahme der hellenistischen Wissenschaftstradition gekommen ist, werden auf 

verschiedenen Ebenen zu suchen sein. Zunächst gab es wohl ganz praktische Motive26: Man 

wollte am Kalifenhof genauso gut ausgebildete Ärzte haben, wie es sie in Gundishapur gab. 

Das Zentrum theoretischer und praktischer Medizin verlagerte sich so rasch zur neuen 

Residenz. Gelehrte Ärzte begegnen häufig als Vermittler zwischen höfischer und 

wissenschaftlicher Kultur. Über die medizinische Betreuung hinaus boten die 

naturwissenschaftlichen Kenntnisse, wie sie aus der hellenistischen Tradition übernommen 

werden konnten, praktischen Nutzen – etwa Astronomie und Mathematik. Dann verlieh eine 

reichhaltige Bibliothek mit wissenschaftlichen Texten aus aller Welt dem Herrscher, der über 

sie verfügen konnte, besonderes Prestige. Wie die neue Hauptstadtgründung der Abbasiden 

insgesamt untermauerte auch deren kulturelle Ausstattung den besonderen 

Herrschaftsanspruch der Kalifendynastie.27 Auch diesbezüglich steht das „Haus der Weisheit“ 

in Bagdad, in einer Traditionslinie, die nach Gundishapur und noch weiter zurückreicht. Die 

Bemühungen al-Mamuns um die Rezeption des hellenistischen Wissenschaftserbes dürften 

aber noch einen besonderen Grund gehabt haben, zu dem es in vorangegangenen Epochen 

kein Gegenstück gibt. Al-Mamun war jener Kalif, unter dem die Vertreter einer 

rationalistischen Glaubensauffassung gegenüber den orthodoxen Sunniten den stärksten 

Einfluss auf die Regierung des Großreichs gewannen. Die Auseinandersetzung zwischen den 

beiden Richtungen in der Religionsgemeinschaft fand in dem vom Kalifen geforderten 

Rechtgläubigkeitseid auf die Geschaffenheit des Korans ihren Höhepunkt. Für die 

Traditionalisten war diese Position unannehmbar.28 Die Rationalisten konnten in den nunmehr  

übersetzt vorliegenden Schriften der griechischen Philosophie für ihre Auffassung des 

Verhältnisses von Offenbarung und Vernunft Unterstützung finden. Dieses 

Spannungsverhältnis ergab sich - vor allem in der Konfrontation mit Aristoteles – auch in 

anderen monotheistischen Religionen – im Judentum in Anschluss an den Islam,29 später dann 

in der westlichen Christenheit.30 Die Auseinandersetzung um dieses Spannungsfeld hatte in 

Europa für die Entwicklung universitärer Wissenschaft sehr wesentliche geistige und 

institutionelle Folgen. Das „Haus der Weisheit“ in Bagdad ist nicht zur Universität geworden. 

Es war eine Einrichtung des Kalifenhofs. Und der Kalif vollzog schon unter al-Mamuns 

drittem Nachfolger al-Mutawakkil (847-861) die endgültige Wende zurück zum orthodoxen 

Sunnitentum.31 Die Rationalisten verloren ihre Machtpositionen. Sicher wirkten die geistigen 

Impulse, die von den großen Übersetzungen ausgegangen waren, auch später noch weiter – 

vor allem außerhalb des Abbasidenreiches im westarabischen Raum. Aber es fehlte ihnen die 

institutionelle Grundlage. Die Madrasa, die sich als Einrichtung der höheren Bildung im 11. 

Jahrhundert von Bagdad und Nishapur ausgehend entwickelte,32 war kein Ort theologisch-

                                                 
26 HOURANI, Geschichte, 109. 
27 Tilman NAGEL: Die islamische Welt bis 1500, München 1998, 58-64. Den Sinn von Übersetzungsarbeit als 

Herrschaftslegitimation betont sehr stark Dimitri GUTAS: Greek Thought, Arabic Culture. The Graeco-Arabic 

Translation in Abbasid Society, London, 1998. 
28 NAGEL, Die islamische Welt, 61-64. 
29 Raphael PATAI: The Jewish Mind, New York 1977, 104-113; Hermann GREIVE, Aristoteles A III, Judentum 

(Philosophie und Theologie). In: Lexikon des Mittelalters 1, Stuttgart 1999, Sp. 936; BORGOLTE, Christen, 

560. 
30 Fernand van STEENBERGHEN, Aristoteles A III, Lateinisches Mittelalter. In: Lexikon des Mittelalters 1, 

Stuttgart 1999, Sp. 936-938. 
31 NAGEL, Islamische Welt, 65. 
32 Said Amir AMORJAND, The Law, Agency, and Policy in Medieval Islamic Society: Development of the 

Institutions of Learning from the Tenth to the Fifteenth Century. In: Comparative Studies in Society and History 

41 (1999), 267-271; George MAKDISI: Muslim Institutions of Learning in Eleventh Century Baghdad. In: 

Bulletin of the School of Oriental and African Studies 24 (1961), 1-56; DERSELBE: Madrasa and University in 

the Middle Ages. In: Studia Islamica 32 (1970), 255-264; Jonathan BERKEY: The Transmission of Knowledge 

in Medieval Cairo. A Social History of Islamic Education, Princeton 1992, 6-9. Der Madrasa ähnliche 



philosophischer Auseinandersetzung. Die Herausforderung der hellenistischen 

Wissenschaftstradition – jetzt als „fremde Wissenschaften“ bezeichnet33 - wirkte in ihr nicht 

weiter. Hier wurden vielmehr die vier Rechtsschulen der sunnitischen Orthodoxie gelehrt, die 

sich alle gegen den islamischen Rationalismus der frühen Abbasidenzeit strikt abgegrenzt 

hatten. Auch gegenüber schiitischen Einflüssen sollte die Madrasa die Rechtgläubigkeit 

absichern. So wurde sie zu einem Ort der Bewahrung, nicht zum Ausgangspunkt dynamischer 

Weiterentwicklung. 

 

Durch die von den frühen Abbasidenkalifen angeregte Übersetzungstätigkeit entwickelte sich 

– von Mesopotamien ausgehend – eine weiträumige Kommunikationsgemeinschaft 

islamischer Gelehrter, die von Chorasan bis Cordoba reichte. Die von Bagdad ausgehenden 

Impulse erfassten ja keineswegs nur den Herrschaftsbereich der Abbasiden. Religiöse Bezüge 

verbanden stärker als herrschaftliche Abhängigkeit – etwa die für alle Muslime verpflichtende 

Wallfahrt nach Mekka. Und so war das Emirat der Omayyaden in al-Andalus bei aller 

Gegnerschaft zu den Abbasiden voll in den islamisch-arabischen Wissenschaftsraum 

integriert. Als sich 929 der omayyadische Emir Abderrahman zum Kalifen proklamierte, gab 

das den Anlass, die Residenzstadt Cordoba verstärkt zu einem Zentrum islamischer 

Wissenschaft auszubauen. Eine der größten und bedeutendsten Bibliotheken des Mittelalters 

entstand hier.34 Die Grundlage dafür bildete allerdings keineswegs eine neue Welle von 

Übersetzungen verbunden mit der Rezeption von neuen Wissenschaftstraditionen, wie das in 

al-Mamuns „Haus der Weisheit“ der Fall gewesen war. Eine solche zweite Welle der 

Offenheit für fremdes Kulturgut hat die islamische Welt bis weit in die Moderne hinein nicht 

mehr erlebt. Wenn zu Beginn des dritten Jahrtausends ein UN-Report über den Stand der 

Wissensgesellschaft in den arabischen Ländern gerade den extrem niedrigen Anteil an 

übersetzten Büchern betont, so verweist dieser Befund auf weit zurückreichende Wurzeln35. 

Die maßgebliche Entscheidung in diese Richtung dürfte schon mit der Niederlage der 

Rationalisten in ihrer Auseinandersetzung mit den streng schriftgläubigen Vertretern des 

Sunnitentums gefallen sein.36 

 

Von den drei für die Anfänge der europäischen Universität wichtigen wissenschaftlichen 

Großräumen des Früh- und Hochmittelalters erscheint der byzantinische als derjenige, in dem 

am stärksten Kontinuität zur Antike bestand. Konstantinopel war der einzige Ort, an dem eine 

antike Tradition akademischen Lebens aus dem Altertum ins christliche Mittelalter 

hinüberführte.37 Das gilt sowohl für die  Beschäftigung mit wissenschaftlichen Texten der 

                                                                                                                                                         
Bildungseinrichtungen entstanden seit der Mitte des 13. Jahrhunderts in Anschluss an Moscheen, sehr zahlreich 

etwa in Kairo. Das gilt auch für die al-Azhar-Moschee, die unter den schiitischen Fatimiden Hauptmoschee war, 

unter den sunnitischen Ayyubiden dann an Bedeutung verlor, unter den Mameluken um Schuleinrichtungen 

ergänzt wurde, aber auch damals für das islamische Lernen noch nicht die Rolle spielte, die sie in späteren 

Jahrhunderten gewann (BERKEY, Transmission, 51). Als eine seit dem 9. Jahrhundert kontinuierlich bestehende 

Universität kann sie keinesfalls angesehen werden. 
33 BERKEY, Transmission, 7. 
34 Rudolf SELLHEIM: Bibliothek D, Islamische Welt. In: Lexikon des Mittelalters 2, Stuttgart 1999, Sp. 125. 
35 Deutsche Gesellschaft für die Vereinten Nationen (Hg.): Arabischer Bericht über die menschliche 

Entwicklung 2003 (www.dgvn.de), 5-7. 
36 PITZ, Ökumene, 487, resümiert: „Es war der Sieg des muslimischen Traditionalismus über das hellenistische 

Erbe, das von der arabischen Kultur zunächst in Gestalt der griechischen Philosophie, Naturwissenschaft und 

Medizin breit rezipiert worden war, von jetzt an aber keine wirkliche Chance mehr hatte, sich zu entfalten. Die 

muslimische Gelehrsamkeit verzichtete darauf, nach griechischer Art durch logisches Denken neue Erkenntnisse 

zu gewinnen und das Verstandeswissen der Menschheit zu vermehren; sie erstarrte in einem Klassizismus, der 

sich darauf beschränkte, Kommentare zum Koran und zu den alten Quellen zu verfassen und die darin 

eingefangene rechte Lebensart unverändert zu tradieren.“ 
37 Heinrich SCHLANGE-SCHÖNINGEN: Konstantinopel. Eine Brücke des Wissens von der Antike zur 

Neuzeit. In: DEMANDT (Hg.), Stätten des Geistes, 39-58; DEMANDT: Stationen europäischer 

Geistesgeschichte, ebda., 305. 

http://www.dgvn.de/


griechisch-hellenistischen Tradition als auch für die Vermittlung in der Lehre. Beide 

Entwicklungslinien sind für Byzanz weitgehend getrennt zu sehen.38 Für die Erhaltung 

antiken Schrifttums haben byzantinische Gelehrte Hervorragendes geleistet, vielfach auch in 

deren Interpretation durch Kommentare. Die notwendig gewordene Transkription von 

Papyrus auf das besser haltbare Pergament gab dazu manchen Anstoß. Bibliotheken in 

Dimensionen wie in den islamischen Zentren kamen dadurch allerdings nicht zustande. 

Unterschiede der Beschreibstoffe können für die Weitergabe wissenschaftlicher Traditionen 

große Bedeutung erlangen. Eine Grundsatzdebatte über das Verhältnis von Offenbarung und 

Vernunft in vergleichbarer Schärfe wie im Islam und später im westlichen Christentum hat 

sich aus der Begegnung mit  antiker Wissenschaft in Byzanz nicht entwickelt.39 Aristoteles 

wurde hier partiell rezipiert, aber ohne ähnliche Auseinandersetzungen auszulösen.40 Während 

die Übersetzungstätigkeit ins Arabische im Kalifenreich byzantinisches Schriftgut einbezog, 

ist es in der Gegenrichtung nicht in gleichem Maß zu Prozessen der Übernahme gekommen. 

Erstaunlich erscheint, dass Schriften Galens und andere medizinische Texte aus dem 

Arabischen rückübersetzt wurden.41 Im Verständnis der Zeit durchaus als wissenschaftlich 

sind Schriften der Traumdeutung anzusehen, die Byzanz aus dem Orient und später der 

Westen aus Byzanz übernahm.42 Bei solchen Themenfeldern gab es über die 

Religionsgrenzen hinweg wenig Berührungsängste. 

 

Erst einhundert Jahre nach der Gründung von Konstantinopel hat die neue Hauptstadt des 

Römischen Reiches eine Hochschule erhalten.43 425 erließ Kaiser Theodosios II. ein Gesetz, 

das den bis dahin vollkommen ungeordneten Bildungsbetrieb seiner Residenz in geordnete 

Bahnen lenken sollte. Der Lehrbetrieb wurde an einen bestimmten Ort, nämlich das Kapitol 

der Stadt, gebunden; 31 Lehrstühle für verschiedene Disziplinen sollten eingerichtet werden. 

Die Philosophie war darunter, die Theologie – für einen christlichen Herrscher überraschend – 

nicht.44 Das Spannungsverhältnis zwischen Theologie und weltlichen Wissenschaften kam im 

institutionellen Bereich nicht zum Tragen. Das gilt auch  später für universitätsähnliche 

Bildungseinrichtungen – etwa die Hochschule, die der Cäsar Bardas unter Kaiser Michael III. 

(842-867) im Magnaura-Palast einrichten ließ45 oder die sogenannte „Universität“ des 

Konstantin XI. Monomachos aus dem 11. Jahrhundert.46 Gemeinsam ist allen diesen hohen 

Schulen in Konstantinopel ihre besondere Nähe zum Hof und ihr kurzlebiger Charakter. 

Byzanz hat zwar viele große Gelehrte hervorgebracht, aber keine spezifische 

Bildungsinstitution, an der sich Wissenschaft dauerhaft weiterentwickeln konnte.47 

 

Im Wissenschaftsraum des lateinischen Westens war im Frühmittelalter die Basis für eine 

Weiterentwicklung antiker Traditionen weit schwächer als im griechischen Osten. Soweit es 

hier nach unterbrochener Kontinuität zu einer neuerlichen Rezeption kam, erfolgte diese nicht 

nur durch Übersetzungen. Im Bereich der Rechtswissenschaften gaben wiederentdeckte 

                                                 
38 SCHLANGE-SCHÖNINGEN, Konstantinopel, 50. 
39 PITZ, Ökumene, 461. 
40 Fernand van STEENBERGHEN: Aristoteles A I, Byzanz. In: Lexikon des Mittelalters 1, Stuttgart 1999, Sp. 

934. 
41 Dimitri GUTAS: What was there in Arabic for the Latins to Receive? Remarks on the Modalities of the 

Twelfth-Century Movement in Spain. In: SPEER/WEGENER (Hg.), Wissen über Grenzen, 14. 
42 ASFARUDDIN, Muslim Views, 149; Annemarie SCHIMMEL: Die Zeichen Gottes. Die religiöse Welt des 

Islam, München 1995, 162; Marc-Aielko ARIS; Übersetzer, Übersetzungen. In: Lexikon des Mittelalters 8, 

Stuttgart 1999, Sp. 1149. 
43 SCHLANGE-SCHÖNINGEN. Konstantinopel, 42. 
44 SCHLANGE-SCHÖNINGEN, Konstantinopel, 44-46. 
45 Georg OSTROGORSKY: Byzantinische Geschichte 324-1453, München 1963, 179. 
46 SCHLANGE-SCHÖNINGEN, Konstantinopel, 49. 
47 SCHLANGE-SCHÖNINGEN, Konstantinopel, 50; Borgolte, Christen, 555, 583. 



Handschriften den entscheidenden Anstoß.48 Dadurch kam es zu einer Neuorientierung, zu der 

es in anderen Wissenschaftsräumen der Zeit keine Parallele gibt. Trotz dieser Sondersituation 

– der Hauptstrom der Wissenschaftsentwicklung wurde hier durch Übersetzungsarbeit 

angeregt. Sie vermittelte nicht nur das Wissen der griechisch-hellenistischen Autoren selbst, 

sondern auch - darauf aufbauend - das jener Gelehrten, die sie für ihr eigenes kulturelles 

Umfeld übersetzt, bearbeitet und interpretiert hatten. Vielfach wird diese Vermittlungsleistung 

auf arabische Autoren beschränkt gesehen. Dem Kulturtransfer in den lateinischen Westen 

aus der islamischen Welt ging allerdings ein nicht minder bedeutsamer aus dem 

byzantinischen Raum voraus.49 Wenn auch das Schisma von 1054 bzw. schon 

vorangegangene Kontroversen kulturelle Barrieren zwischen Ost- und Westkirche entstehen 

ließen, so bedeutete das für Übersetzungsarbeiten keineswegs ein Hindernis. Religiöses 

Schrifttum aller Art – von Heiligenlegenden über liturgische Texte bis zu theologischen 

Abhandlungen wurden aus dem Griechischen ins Lateinische übertragen. Philosophische und 

medizinische Schriften begleiteten diesen Transfer. Im Vergleich dazu fehlte bei der 

wissenschaftlichen Literatur aus dem islamischen Raum ein solcher breiter Kontext religiös 

akzeptierbaren Schrifttums. In vielen Belangen des kulturellen Lebens wurde der 

byzantinische Osten bis ins 11. und 12. Jahrhundert hinein im Westen als vorbildhaft und 

überlegen angesehen. Die Orientierung an der sakralen Kunst des Byzantinischen Reichs etwa 

veranschaulicht dieses Gefälle. So wandte sich auch das Interesse an Texten der griechisch-

hellenistischen Wissenschaft primär an Byzanz und erst sekundär an deren Überlieferung in 

der islamischen Welt. 

 

Als die großen Übersetzungszentren, die dem lateinischen Westen die griechisch-

hellenistische Wissenschaft vermittelten und damit die sogenannte „Renaissance des 12. 

Jahrhunderts“ auslösten, gelten die süditalienische Region um Amalfi, Salerno, Benevent und 

Montecassino, weiters Venedig, Konstantinopel, Pisa, das normannische Sizilien sowie 

Toledo.50 Eine solche Aufzählung bietet insofern ein unbefriedigendes Bild, als sie sowohl 

Herkunftsorte als auch Wirkungsstätten von Übersetzern anführt. Ebenso wäre genauer 

zwischen einzelnen Gelehrten, die als Übersetzer tätig waren, und wie auch immer 

untereinander verbundenen Gelehrtengruppen zu unterscheiden. Eine Geschichte der 

Übersetzungsarbeit müsste sicher diesbezüglich weiter differenzieren. Hier geht es um etwas 

anderes, nämlich den Zusammenhang von Übersetzungszentren und Wissenschaftszentren 

bzw. von Wissenschaftszentren und frühen Universitäten. Aus der Analyse solcher 

Zusammenhänge lassen sich die Anfänge europäischer Universitäten im Kontext ihrer 

jeweiligen regionalen Voraussetzungen besser verstehen. 

 

Dass Übersetzungsarbeit die Grundlage wissenschaftlicher Entwicklung darstellte, die zur 

Entstehung einer bedeutenden Universität führte, ist im Fall von Salerno ganz offenkundig. 

Auch wenn man Salerno wegen der relativ späten Entstehung korporativer 

                                                 
48 Peter STEIN: Römisches Recht und Europa. Die Geschichte einer Rechtskultur, 3. A. Frankfurt a. M. 1996, 

68-79. 
49 Gordon LEFF: Die artes liberales. In: RÜEGG (Hg.), Geschichte, 287. 
50 Walter BERSCHIN: Griechisch-lateinisches Mittelalter. Von Hieronymus zu Nikolaus von Kues, Bern-

München 1980, 252-278;  Marc-Aielko ARIS: Übersetzer, Übersetzungen, Lateinische Literatur: In: Lexikon des 

Mittelalters 8, Stuttgart 1999, Sp.1148-1150. Zur „Renaissance des 12. Jahrhunderts“: Charles H. HASKINS: 

The Renaissance of the Twelfth Century, Cambridge (Mass.), 1927. Zu der ihr vorausgehenden 

Wissenschaftsentwicklung im Westen und dem daraus resultierenden Interesse an Übersetzungen, insbesondere 

an den Schriften des Aristoteles: Matthias LUTZ-BACHMANN: Die Vielheit des Wissens und das neue 

Konzept von Wissenschaft. Zu den epistemologischen Voraussetzungen der Wissensrevolution des 12. 

Jahrhunderts. In: Johannes FRIED/Thomas KAILER (Hg.): Wissenskulturen. Beiträge zu einem 

forschungsstrategischen Konzept (Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel 1), Berlin 2003, 133-140. 



Organisationsstrukturen nicht als die älteste Universität Europas anerkennen möchte51 - dass 

hier für die europäische Universitätsgeschichte bedeutsame Weichenstellungen erfolgten, 

steht außer Zweifel. Die Wiederbelebung antiker Wissenschaftstraditionen im lateinischen 

Westen erfolgte zunächst  nicht auf dem Gebiet der Rechtswissenschaft oder der Philosophie, 

sondern auf dem der Medizin.52 Als Zentrum praktischer Heilkunde hatte Salerno schon im 

10. Jahrhundert europaweit einen hervorragenden Ruf.53 Eine stärker theoretische Fundierung 

der ärztlichen Praxis lässt sich hier allerdings erst im 11. Jahrhundert nachweisen.54 Sie 

basierte zunächst auf griechischer Tradition, die über Byzanz vermittelt wurde. Der spätere 

Erzbischof Alfanus von Salerno, der seit 1050 in der Stadt als Magister tätig war, übersetzte 

etwa „Über die Natur des Menschen“ des Nemesios vom Emesa.55 Für die medizinische 

Wissenschaft hat er eine Terminologie geschaffen, die sich am Schriftlatein seiner Zeit 

orientierte. Im Prolog seiner Arbeit berichtet er, dass sich mit ihm eine ganze Gruppe von 

Ärzten um Übersetzungen bemühte, um Defizite der Praxis auszugleichen. Diese 

Übersetzungstradition reicht in Salerno sicher noch weiter zurück. Ihren Höhepunkt erreichte 

sie mit dem großen Übersetzungswerk des Constantinus Africanus ab 1075, der der Schule 

von Salerno und damit der europäischen Medizin als erster einen Zugang zur arabischen 

Medizin eröffnete.56 Constantinus stammte aus Kairouan, einem bedeutenden 

Medizinzentrum des islamischen Nordafrika. Durch Jahrzehnte bereiste er als Händler mit 

Heilkräutern den ganzen Mittelmeerraum. Wohl durch Alfanus vermitttelt, der besonders 

enge Beziehungen zu Montecassino hatte, trat er dort nach seiner Taufe als Laienbruder ins 

Kloster ein und übersetzte viele der von ihm mitgebrachten Manuskripte. Sein Hautwerk war 

der „Liber pantegni“, eine Bearbeitung des „Liber regalis“ des Ali ibn al-Abbas. Obwohl er 

selbst nicht als Lehrer in Salerno nachweisbar ist, gilt er als erster und wichtigster Vermittler 

von griechisch-arabischem Wissen an dieses Medizinzentrum. Weitere Übersetzungen 

folgten. Schriften des Aristoteles wurden in Salerno aus dem Griechischen und Arabischen ins 

Lateinische übertragen.57 Da es sich dabei häufig um Werke handelt, die nach Angaben ihrer 

Verfasser für ihre Studenten geschrieben wurden, sind sie Beweis für einen medizinischen 

Unterricht, der nach einem regulären Lehrprogramm vor sich ging und auf dem Studium von 

Standardwerken basierte. Wissenschaftlich fundierte Lehrtätigkeit ist zweifellos auch ein 

konstitutives Element europäischer Universitätstradition. Die Bedeutung Salernos für die 

Ausbildung einer solchen Tradition wird sicher zu bedenken sein – zumal sowohl das 

Curriculum als auch die Lehrbücher Salernos an verschiedenen Universitäten übernommen 

wurden.58 

 

                                                 
51 Stellvertretend für viele Autoren seien genannt: RÜEGG, Themen, in: DERSELBE (Hg.), Geschichte, 25, 

sowie VERGER, Grundlagen, ebda., 62. 
52 Hastings RASHDALL: The University of Europe in the Middle Ages, 1, Oxford 1936, 76. 
53 Paul Otto KRISTELLER: The School of Salerno. Its Development and Its Contribution to the History of 

Learning. In: DERSELBE: Studies in Renaissance Thought and Letters, Roma 1956, 502. 
54 KRISTELLER, Salerno, 550. 
55 KRISTELLER, Salerno, 506 f; Paolo DELOGU/Reinhard DÜCHTING/Gerhard BAADER: Alfanus. In: 

Lexikon des Mittelalters 1, Stuttgart 1999, Sp. 389 f. 
56 KRISTELLER, Salerno, 508-510; Heinrich SCHIIPPERGES, Constantinus Africanus Cassinensis. In: 

Lexikon des Mittelalters 3, Stuttgart 1999, Sp. 171. W. Montgomery WATT: Der Einfluss des Islam auf das 

europäische Mittelalter, Berlin 1988, 62, meint über arabische Einflüsse auf Salerno vor Constantinus Africanus: 

„Ein Jude, dessen Name für gewöhnlich mit Donnolo angegeben wird und der in sarazenischer Gefangenschaft 

lebte, schrieb im 10. Jahrhundert auf hebräisch einige medizinische Abhandlungen für diese Schule, die mit 

Sicherheit Elemente der arabischen Medizin enthielten.“ Donnolos Medizin-Kenntnisse waren griechisch-

byzantinisch geprägt. Ein Einfluss auf die Schule von Salerno ist möglich, aber nicht nachweisbar. Zu Donnolo: 

A. SHARF: The Universe of Shabbetai Donnolo, Warminster 1976, vor allem 3 und 101. 
57 Giovanni VITOLO: Salerno, B, Die Medizinische Schule. In: Lexikon des Mittelalters 7, Stuttgart 1999, Sp. 

1297. 
58 So hat sich etwa das Curriculum des Medizinstudiums in Paris an dem von Salerno orientiert (KRISTELLER, 

Salerno, 515. 



Die Entwicklung Salernos zum Wissenschaftszentrum ist sicher nur im größeren 

Zusammenhang einer sehr spezifischen Wissenschaftslandschaft zu verstehen, in der 

wissenschaftliche Übersetzungen wie insgesamt Kulturtransfer aus ganz unterschiedlichen 

Traditionen gefördert wurde. Der Ursprungsmythos der Universität Salerno, sie sei von vier 

Doktoren gegründet worden, einem lateinischen Christen, einem griechischen Christen, einem 

Juden und einem Muslim, gehört natürlich in den Bereich der Legende – im Wesentlichen 

trifft jedoch eine solche „invention of tradition“ die süditalienische Mischkultur, in der sich 

diese große Schule entwickelte.59 Wenn auf diese Mischkultur bezogen von einer 

„Wissenschaftslandschaft“ gesprochen wird, so nicht im Sinne einer Region auf der Basis 

sprachlicher Homogenität. Gerade die sprachliche Vielfalt innerhalb des Gebiets förderte die 

Übersetzungsarbeit. Süditalien war Jahrhunderte hindurch zwischen dem Byzantinischen 

Reich sowie verschiedenen langobardischen und muslimischen Fürstentümern umkämpft, bis 

der Raum in der 2. Hälfte des 11. Jahrhunderts und zu Beginn des 12. im Normannenreich 

herrschaftlich zusammengeschlossen wurde. In religiöser Hinsicht konkurrierten hier Ost- und 

Westkirche um ihren Einflußbereich. In den Städten gab es große  jüdische Gemeinden, die 

größte in Salerno.60 Seit dem ausgehenden 8. Jahrhundert war Salerno langobardische 

Fürstenresidenz – offenbar wegen seiner günstigen Lage als Hafenplatz dazu ausgewählt. In 

der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts erreichte die Residenzstadt eine besondere kulturelle 

Blüte. Als Hafenstadt war allerdings das nahe gelegene Amalfi viel bedeutsamer. Diese 

älteste der italienischen Seerepubliken konnte sich im Interesse ihrer Handelsbeziehungen 

relativ ungestörte Beziehungen zu den islamischen Reichen erhalten.61 Auch Amalfi hatte als 

Ort von Übersetzungsarbeiten Bedeutung, allerdings nicht primär auf wissenschaftlichem 

Gebiet.62 Das wichtigste Wissenschaftszentrum neben Salerno war im 11. Jahrhundert 

zweifellos das große Benediktinerkloster Montecassino.63 Viele Gelehrte unterschiedlicher 

Disziplinen wirkten damals hier64 – unter ihnen auch Alfanus und Constantinus Africanus, die 

die Verbindung zu Salerno herstellten. Die zentrale Figur dieses Gelehrtenkreises war Abt 

Desiderius (1058-1087), der spätere Papst Viktor III., unter dem das Kloster insgesamt eine 

kulturelle Blüte erlebte. Aus der von ihm angeregten Sammel-, Abschreib- und 

Übersetzungsarbeit entstand eine umfangreiche Bibliothek – unerlässliche Grundlage für eine 

dauerhafte Institutionalisierung wissenschaftlicher Arbeit. Für die Entstehung universitärer 

Einrichtungen fehlten in der Einsamkeit des Klosterbergs in Kampanien die Voraussetzungen. 

Nur städtische Klöster konnten an einer solchen  Entwicklung Anteil haben. Dafür hat 

Montecassino über den Desiderius-Schüler Alfanus wie über Constantinus Africanus – trotz 

der räumlichen Distanz – die Universität Salerno nachhaltig beeinflusst.65 

 

In einem weiteren Verständnis zur Wissenschaftslandschaft um Salerno und Montecassino zu 

rechnen sind zwei jüngere Übersetzungszentren. Ein Schüler des Constantinus Africanus, 

Johannes Agarenus setzte dessen Übersetzungsarbeit gemeinsam mit dem Arzt Rusticus aus  

                                                 
59 SHARF, Donnolo, 3. 
60 Eliyahu ASHTOR: Gli ebrei nel commercio mediterraneo nell’alto medioevo, in: Settimane di Studi del 

Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo 26, Spoleto 1980, 423; Paolo DELOGU: Mito di una città 

meridionale, Napoli 1977, 19. 
61 Peter FELDBAUER/John MORRISSEY: Venedig 800-1600. Wasservögel als Weltmacht, Wien 2002, 22-27. 
62 BERSCHIN, Mittelalter, 252. Schon die Amalfi vorausgehende Übersetzerschule von Neapel des 9. und 10. 

Jahrhunderts hat dem Westen im Wesentlichen hagiographische Texte vermittelt (BERSCHIN, Mittelalter, 204-

6). Wissenschaftsgeschichtlich erscheint sie ohne Bedeutung. 
63 Herbert E. COWDREY: The Age of Abbot Desiderius. Montecassino, the Papacy and the Normans in  the 

Eleventh and Early Twelfth Centuries, Oxford 1989. 
64 Besonders zu nennen wäre etwa Alberich von Montecassino, eine Schlüsselfigur für die Entstehung der Ars 

dictaminis. Über ihn ergibt sich eine Querbeziehung zu den frühen Schulen von Bologna. Vgl. dazu David E. 

LUSCOMBE: Didactic and Rhetoric in the Ninth and Twelfth Centuries. In: Johannes FRIED (Hg.): Didaktik 

und Rhetorik, München 1997, 16 f. 
65 KRISTELLER, Salerno, 508. 



Pisa fort. Ein anderer Pisaner, Stephanus von Antiochien, begann 1127 mit einer 

Neuübersetzung des Werks von Ali ibn al-Abbas aus dem Arabischen.66 In der bedeutenden 

Seerepublik Pisa wurden insgesamt im 12. Jahrhundert wichtige Übersetzungen durchgeführt, 

vorwiegend aber aus dem Griechischen.67 Neben der Medizin betrafen sie vor allem 

Theologie und Rechtswissenschaft. Bedeutsame wissenschaftliche Transferleistungen wurden 

damals auch von einem Pisaner auf dem Gebiet der Mathematik erbracht. Beim Werk 

Leonardo Fibonaccis (ca. 1170-1240) handelte es sich allerdings um weit mehr als um 

Übersetzungen aus arabischen bzw. byzantinischen Schriften, nämlich um eine selbständige 

wissenschaftliche Bearbeitung, die in Europa den Grundstein für die Entwicklung der 

Mathematik als Wissenschaft legte.68 Pisa verfügte damals – wie noch zu besprechen sein 

wird – auch über eine bedeutende Rechtsschule. Mit dem Übersetzungszentrum 

korrespondierte also ein Wissenschafts- und Schulzentrum. Den Titel eines „studium 

generale“ und damit Universitätsrang wurde Pisa erst 1343 von Papst Clemens VI. 

verliehen.69 

 

Wie der große Neubau der Kathedrale von Salerno zeigt, den Erzbischof Alfanus gemeinsam 

mit Herzog Robert Guiscard unternahm,70 sollte die Stadt auch unter normannischer 

Herrschaft zentrale Funktionen behalten bzw. neu übernehmen. Bald trat aber dann die neue 

Residenzstadt Palermo auch kulturell stärker in den Vordergrund. Mit einer systematischen 

Übersetzungspolitik aus dem Arabischen wie aus dem Griechischen begann hier Mitte des 12. 

Jahrhunderts König Wilhelm I.71 Sein Neffe, Kaiser Friedrich II., schloss in großem Maßstab 

an diese Politik an.72 Sein Hofastrologe und Hofphilosoph Michael Scotus, der vorher in 

Toledo gearbeitet hatte, übersetzte für ihn den Aristoteles-Kommentar des Averroes – ein 

Grundlagenwerk für die philosophischen Debatten der Zeit. Dessen Nachfolger, Theodor von 

Antiochia, der in Antiochia, Mossul und Bagdad Philosophie, Mathematik und Medizin 

studiert hatte, übertrug ebenfalls Schriften des Aristoteles ins Lateinische. Petrus de Vinea 

war ein glänzender Rhetoriker und Jurist. Neben vielen anderen gehörte auch der Pisaner 

Leonardo Fibonacci zum Kreis der Hofgelehrten Kaiser Friedrichs II. Er lebte allerdings nicht 

an dessen Hof. Der Gelehrtenkreis um Friedrich II. war kein “Haus der Weisheit“, wie es 

Kalif  al-Mamun in Bagdad errichtet hatte und wie es in vielen arabischen 

Wissenschaftszentren nachgeahmt wurde. Da es sich um keine dauerhaft örtlich gebundene 

Institution handelte, ging von ihm kein Anstoß zu einer universitären Entwicklung aus. Seine 

Universität gründete Friedrich II. 1224 in Neapel.73 Keiner seiner Hofgelehrten unterrichtete 

hier. In der Lehre standen die Rechtswissenschaften im Vordergrund. Friedrichs Landeskinder 

sollten hier studieren und auf die Beamtenlaufbahn vorbereitet werden. Neapel ist die erste 

„Staatsuniversität“ der europäischen Geschichte. Der Versuch, Lehrer und Studenten aus der 

                                                 
66 BERSCHIN, Mittelalter 266. 
67 Peter CLASSEN: Burgundio von Pisa, Richter – Gesandter – Übersetzer, Heidelberg 1974; DERSELBE; 

Studium, 15; Michael MITTERAUER/John MORRISSEY: Pisa. Seemacht und Kulturmetropole, Essen 2007, 

265-9.  
68 Leonardo Fibonacci: il tempo, le opere, l’eredità scientifica, Pisa 1994; Erwin NEUENSCHWANDNER: 

Leonardo Fibonacci. In: Lexikon des Mittelalters 5, Stuttgart 1999, Sp. 1893 f; LEFF, Grundlagen, in: RÜEGG 

(Hg.), Geschichte, 307. 
69 Paolo NARDI: Die Hochschulträger. In: RÜEGG (Hg.), Geschichte, 101. 
70 VITOLO, Salerno, Sp. 1296. 
71 BERSCHIN, Mittelalter, 272; FRIED, Wissensgesellschaft, 173. 
72 FRIED, Wissensgesellschaft, 180; Hans Martin SCHALLER: Friedrich II., II: Kultur im Umkreis Friedrichs 

II. In: Lexikon des Mittelalters 4, Stuttgart 1999, Sp. 938 f; FALLEND, Wissenschaftstransfer, 19;  Friedrich II. 

von Hohenstaufen und sein geistiger Hintergrund, http://www.geocities.com/tilbegner/FII.html ( 27.07.2007). 
73 VERGER, Grundlagen, in: RÜEGG (Hg.), Geschichte 63, NARDI, Die Hochschulträger, ebda.,, 92, Jacques 

VERGER: Neapel B, Universität Neapel. In: Lexikon des Mittelalters 6, Stuttgart 1999, Sp. 1055 f; 

RASHDALL, The Universities, 84. 

http://www.geocities.com/tilbegner/FII.html


Universität Bologna zur Abwanderung zu bewegen und hier anzusiedeln, misslang.74 Das 

benachbarte Salerno wusste, sich gegen Fusionspläne zu behaupten. Die Entwicklung der 

Universität Neapel war wissenschaftlich wenig erfolgreich. Die Wissenschaftspolitik 

Friedrichs II. ist in ihrer Ambivalenz ein frühes Beispiel für das in der europäischen 

Universitätsgeschichte häufig wiederkehrende Dilemma zwischen der Förderung exzellenter 

Gelehrtenpersönlichkeiten und staatlichen Ausbildungsinteressen. 

 

Warum ist es in der Mischkultur Süditaliens gerade in Salerno so früh und so erfolgreich zur 

Entstehung einer Universität gekommen? Warum nicht in anderen bedeutenden Hafenstädten 

wie Amalfi, Sorrent, Gaeta oder Neapel? Warum nicht in anderen Residenzstädten wie 

Benevent, Capua oder Palermo? Solche Fragen lassen keine klaren Antworten zu. Über sie 

nachzudenken, hilft allerdings, sich am Beispiel einer sehr alten Universität Faktoren bewusst 

zu machen, die insgesamt zu den Anfängen universitärer Entwicklung beigetragen haben 

könnten. Sicher ist es kein Zufall, dass der Austausch zwischen Wissenschaftskulturen in 

Unteritalien auf dem Gebiet der Medizin begonnen hat. Heilkunde war hinsichtlich ihres 

religiösen Kontexts relativ neutral. In dieser Hinsicht von schismatischen Christen zu lernen, 

bedeutete kein Problem. Und wenn es ums Leben ging, insbesondere ums Leben von Fürsten, 

dann war auch die Hilfe des jüdischen oder muslimischen Arztes willkommen. Gerade an 

Fürstenhöfen bestand vielfach besondere Bereitschaft und besonderes Interesse, 

medizinisches Wissen auch aus fremden Kulturen zu übernehmen.75 Von Beispielen dafür aus 

Persien und dem Kalifenreich wurde schon gesprochen. Salerno war seit dem 8. Jahrhundert 

immer wieder eine bedeutende Residenzstadt.76 Dass gerade hier eine Medizinschule 

entstand, mag damit zusammenhängen. In höfischen Kreisen verbreitete sich deren Ruhm 

schon früh europaweit. Auch die Entstehung der damals größten Judengemeinde Italiens 

könnte mit der Residenzfunktion zusammenhängen.77 Jüdische Ärzte verfügten im 

Frühmittelalter über ein sehr hohes Niveau medizinischer Kenntnisse. Auch wenn wir für 

Salerno keine explizite Nachricht über die Vermittlung von jüdischen 

Wissenschaftstraditionen haben – zum Aufstieg der Medizinschule könnten sie durchaus 

beigetragen haben. Seit der Gründung der Residenzstadt Salerno war die Pflege der 

Beziehungen zum Bündnispartner Byzanz sehr wichtig.78 Auch dieser Umstand dürfte zu 

intensivem Kulturtransfer geführt haben. Der entscheidende Aufstieg Salernos zum 

Wissenschaftszentrum erfolgte allerdings im Wesentlichen erst zu einer Zeit, in der die Stadt 

durch die Eingliederung in das Normannenreich ihre Residenzfunktion bereits verloren hatte. 

Dass kulturelle Zentralortfunktionen politische überleben, lässt sich auch sonst beobachten. 

Einer besonderen Erklärung bedürfen aber die zusätzlichen Impulse, die in Salerno nach dem 

Verlust der Hauptstadtfunktion wirksam wurden. Von entscheidender Bedeutung sind dabei 

sicher die durch Erzbischof Alfanus hergestellten Verbindungen zu Montecassino.79 Zu Recht 

wird aus kirchen- und kunstgeschichtlicher Perspektive von einem „age of abbot Desiderius“ 

gesprochen.80 Abt Desiderius, der spätere Papst Viktor III., war ein maßgeblicher Vertreter 

der Kirchenreform und unterhielt als solcher enge Verbindungen zu anderen Reformern. 

                                                 
74 Walter STEFFEN: Die studentische Autonomie im mittelalterlichen Bologna, Bern u.a. 1981, 55. 
75 FRIED, Wissensgesellschaft, 170. 
76 DELOGU, Mito; VITOLO, Salerno, Sp. 1293-7. 
77 ASHTOR, Ebrei, 423. Zur Position von Salerno generell MITTERAUER/MORRISSEY, Pisa, vor allem 85. 
78 VITOLO, Salerno, 1294, RASHDALL, Universities, 79. 
79 KRISTELLER, Salerno, 506-510; RASHDALL, Universities, 80, sah in der Tatsache „that Salerno is eighty 

miles from Monte Cassino“ einen ausreichenden Beweis gegen einen solchen Zusammenhang. Die Bedeutung, 

die Erzbischof Alfanus für Montecassino hatte, und umgekehrt der Cassineser Mönch Constantinus Africanus 

für Salerno, stellt solche Wechselwirkungen jedoch außer Zweifel. Der  Kreis um Abt Desiderius wurde erst in 

der neueren Forschung in seiner kulturellen Bedeutung für die ganze Region voll erkannt (COWDREY, 

Desiderius). 
80 COWDREY, Desiderius. 



Innerhalb der Reformbewegung war sein Leitthema die „renovatio“, die Erneuerung der alten 

römischen Kultur, wobei die christlich-römische seit Kaiser Konstantin im Vordergrund 

stand. Sowohl in seiner Bautätigkeit als auch in seiner Wissenschaftspolitik spiegelt sich 

dieses Programm. Der Neubau seiner Klosterkirche zeigt – vor allem in der reichen 

Benützung von Spolien – enge Beziehungen zu Rom, aber auch zu Konstantinopel und 

Alexandria. Der Domneubau seines Schülers, Freundes und Weggefährten Alfanus in Salerno 

schließt an Montecassino an, an beide die neu errichtete Kathedrale in Pisa.81 Besonders 

intensiver Einsatz von antiken Spolien, Wiederbelebung antiker Traditionen von 

Monumentalinschriften, Bestattungen in antiken Sarkophagen etwa sind solche auf die Antike 

rekurrierenden Parallelen zwischen Salerno und Pisa. Die ursprüngliche Wurzel dieser 

„renovatio“ ist jedoch Montecassino.82 Montecassino hat wahrscheinlich durch seine 

Wissenschaftskultur  auch in Salerno jene fachlich Breite und theoretische Tiefe vermitteln 

geholfen, die die alte Medizinschule zu einer Universität werden ließ. Kirchenreform und 

Erneuerung der Antike sind jedenfalls hier als wichtige Bedingungsfaktoren dieses 

Entwicklungsprozesses zu sehen. Auch wenn korporative Organisationsformen im frühen 

Salerno nicht belegt sind, so besteht kein Anlass daran zu zweifeln, dass es sich um eine 

unabhängige Institution von wissenschaftlicher Arbeit und Vermittlung gehandelt hat. 

 

Ganz anders als in der unteritalienischen Wissenschaftslandschaft mit ihren Zentren in 

Kampanien verlief die Entwicklung in Oberitalien. Auch hier können wir von einer sehr 

spezifisch geprägten Wissenschaftslandschaft sprechen. Anders als im Süden ist hier die 

wissenschaftliche Leitdisziplin die Jurisprudenz. Anders als dort gibt hier nicht die 

Übersetzung von Schrifttum der Antike, sondern dessen Wiederentdeckung den 

entscheidenden Anstoß zu wissenschaftlicher Entwicklung, nämlich die der Digesten aus dem 

Gesetzbuch Kaiser Justinians. Anders als dort führt hier die Entwicklung der Wissenschaft 

und ihrer Lehre sehr rasch auch zu neuen Organisationsformen. Als wichtigstes Zentrum 

dieser sich so dynamisch entwickelnden Wissenschaftslandschaft in Oberitalien entsteht die 

Universität Bologna. 

 

Für die Lehre einer wissenschaftlich betriebenen Jurisprudenz auf der Basis des römischen 

Rechts stellen die sogenannten „Digesten“, griechisch „Pandekten“, den weitaus wichtigsten 

Teil des von Kaiser Justinian 533 in Kraft gesetzten Gesetzbuches dar.83 Sie sind eine 

Zusammenstellung von Textauszügen aus den Schriften der großen römischen Juristen bis 

zurück in die Zeit der späten Republik. Als Grundlage für das Rechtsstudium erschienen sie 

schon bei der Abfassung des Gesetzbuchs als eine so schwierige Materie, dass ein gesondertes 

Institutionenlehrbuch beigegeben wurde. So waren die Voraussetzungen für eine 

wissenschaftliche Lehre auf der Basis der Digesten von vornherein nicht besonders günstig – 

vor allem im Westen des Reiches. Nach der Rückeroberung Italiens von den Ostgoten setzte 

zwar Kaiser Justinian sein Gesetzeswerk auch hier in Kraft,84 aber schon 568 ging durch die 

Langobardeninvasion der größte Teil der Apenninenhalbinsel wieder verloren. Den 

Byzantinern blieben im Wesentlichen nur einige Küstengebiete, die sie mit ihrer 

Vormachtstellung zur See halten konnten – Ligurien, der Dukat von Rom, Kampanien und 

andere Teile Süditaliens sowie vor allem das Exarchat von Ravenna, wo der kaiserliche 

Statthalter seinen Sitz hatte. Dieser byzantinische Teil Italiens war der Geltungsbereich von 

Justinians Gesetzbuch im Westen. Bologna gehörte wie Ravenna dazu, allerdings in 

unmittelbarer Grenzlage zum Langobardenreich. 

                                                 
81 MITTERAUER/MORRISSEY, Pisa, 226-248. 
82 COWDREY, Desiderius, 73, 75. 
83 Peter STEIN: Römisches Recht und Europa. Die Geschichte einer Rechtskultur, 3. A. Frankfurt a. M. 1999, 

63-65. 
84 STEIN, Römisches Recht, 70. 



 

Zum Unterschied von anderen Teilen des Gesetzbuchs sind die Digesten im Frühmittelalter 

im Westen in Vergessenheit geraten. Weder für die Ausbildung rechtskundiger Personen noch 

für die Rechtspraxis wurden sie benötigt. So handelt es sich um eine mit der Übersetzung 

antiker Autoren durchaus vergleichbare Leistung, wenn sie seit der zweiten Hälfte des 11. 

Jahrhunderts für Wissenschaft, Lehre und Rechtspraxis wieder entdeckt wurden. Der Raum, 

in dem sich diese Renaissance des justinianischen Rechts ereignete, ist zunächst nicht mit 

Sicherheit auszumachen85. Um die Mitte des 11. Jahrhunderts gab es in Pisa eine Handschrift, 

die unmittelbar aus der Zeit der Entstehung des Gesetzbuches stammte. Nach der Niederlage 

der Pisaner gegen die Florentiner 1406 wurde dieser Kodex als Kriegsbeute in die Biblioteca 

Laurentiana in Florenz überführt und heißt deshalb „Florentina“. Sein Weg von 

Konstantinopel in die Toskana führte nachweislich über Süditalien, vielleicht über 

Montecassino. Unklar ist das Verhältnis der „Florentina“ zur sogenannten „Vulgata“ bzw. 

“Littera Bononiensis“ – jener Version, die dann im 12. Jahrhundert in Bologna die Grundlage 

für das juridische Schrifttum und den Rechtsunterricht bildete. Die Existenz einer zwischen 

beiden vermittelnden Abschrift, des sogenannten „Codex Secundus“ ist umstritten.86 Wie 

auch immer – als frühes Zentrum der Digestenrezeption spielte Pisa eine maßgebliche Rolle, 

und wohl nicht nur neben, sondern auch vor Bologna. Dazu ein paar Streiflichter. 

 

Die mit Pisa persönlich eng verbundene und schließlich dort im neu errichteten Dom 

begrabene Markgräfin Beatrix von Tuszien hat jene viel zitierte Gerichtsversammlung von 

1076 in Poggibonsi abgehalten, bei der der „legis doctor“ Pepo an einer Entscheidung 

mitwirkte, die sich erstmals ausdrücklich auf eine Digestenstelle berief.87 Ähnliche 

Zusammenhänge werden schon 1058 bei einer von Beatrixs Gatten Gottfried einberufenen 

Gerichtsversammlung erkennbar.88 Der mit den Digesten so vertraute Rechtsgelehrte Pepo 

wirkte verschiedentlich als Anwalt toskanischer Klöster.89 Sein Ruf verbreitete sich bis 

Südfrankreich. Ein Mönch des Klosters St. Viktor in Marseille bat um 1124/7 seinen Abt von 

Pavia aus, Rechtswissenschaften in Pisa studieren zu dürfen.90 Die dortige Rechtsschule hatte 

offenbar einen sehr guten Ruf. Der auf vielen Gebieten als Gelehrter und Übersetzer 

hervorgetretene ehemalige Richter von Pisa, Burgundio, unternahm es, die griechischen 

Stellen des Pisaner Digesten-Kodex ins Lateinische zu übersetzen.91 Die durch die Rezeption 

des Corpus iuris ausgelöste Welle der Kodifizierung von Gewohnheitsrecht begann in Pisa 

mit den „Constituta usus et legis“ unter deutlichem Rückgriff auf römisches Recht.92 Der 

uralte Digesten-Kodex ist offenbar in Pisa nicht unbeachtet liegen geblieben. Dass man ihn in 

der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts hier verstärkt heranzog, hängt wohl mit einer 

                                                 
85 STEIN, Römisches Recht, 76. 
86 Peter WEIMAR: Vulgata (2) Corpus iuris civilis. In: Lexikon des Mittelalters 8, Stuttgart 1999, Sp. 1880-1. 

Eine Gegenüberstellung der unterschiedlichen Lehrmeinungen und ihrer Argumente Wikipedia – Littera 

Florentina, http://de.wikipedia.org/wiki/Littera_Florentina (01.07.2007). 
87 Helmut G. WALTHER, Die Anfänge des Rechtsstudiums und die kommunale Welt Italiens im 

Hochmittelalter. In: Johannes FRIED (Hg.): Schulen und Studium im sozialen Wandel des hohen und späten 

Mittelalters (Vorträge und Forschungen 30), Sigmaringen 1986, 143. 
88 Elke GOEZ, Beatrix von Canossa-Tuszien, Sigmaringen 1995, 97. 
89 WALTHER, Anfänge, 138-43. 
90 CLASSEN, Studium, 39; WALTHER, Anfänge 144. 
91 CLASSEN, Studium, 40, 43, 77. Burgundio von Pisa erhielt in San Paolo di Ripa d’Arno eine 

Sarkophagbestattung, wie sie bis dahin nur Heiligen, Päpsten und fürstlichen Persönlichkeiten zugestanden 

wurde. Man kann darin wohl eine Vorform der im 13. Jahrhundert errichteten freistehenden Grabmonumente für 

bedeutende Professoren auf den Friedhöfen der Franziskaner und Dominikaner in Bologna sehen (Hans 

KÖRNER: Die Grabmonumente des Mittelalters, Darmstadt 1997, 93-96). Auch in dieser außerordentlichen 

Form der Hochschätzung des Rechtsgelehrten geht Pisa Bologna voraus. 
92 Peter JOHANEK: Rechtsbücher. In: Lexikon des Mittelalters 7, Stuttgart 1999, Sp. 520; CLASSEN, Studium 

41, 82 

http://de.wikipedia.org/wiki/Littera_Florentina


allgemeinen Tendenz des Rückgriffs auf die römische Antike zusammen, die sich seit damals 

in dieser Stadt beobachten lässt.93 In der wissenschaftlichen Bearbeitung der neu entdeckten 

Quellen und deren Vermittlung im akademischen Unterricht hat dann sicher im 12. 

Jahrhundert Bologna die Führung übernommen. Eine Verbindung zwischen Pisa und Bologna 

könnte die Markgräfin Mathilde von Tuszien hergestellt haben, die Tochter der Beatrix - an 

der Wende vom 11. zum 12. Jahrhundert die bedeutendste Fürstenpersönlichkeit Oberitaliens. 

Wie der „legis doctor Pepo“ im Gefolge ihrer Mutter treten auch in ihrem römisch rechtlich 

orientierte Rechtsgelehrte auf.94 An den in Bologna ansässigen Magister Irnerius, den 

Begründer der großen Juristenschule dieser Stadt auf der Basis der Digesten-Rezeption, soll 

sie die Bitte gerichtet haben „renovare libros legum“.95 

 

Wie Pisa hatte noch ein zweites wissenschaftliches Zentrum für Bologna Vorläuferfunktion. 

Pavia - die alte Hauptstadt des langobardischen Reiches – entwickelte sich schon in 

karolingischer Zeit zu einem wichtigen Schulzentrum.96 Die „artes liberales“ wurden hier auf 

hohem Niveau vermittelt. An sie anschließend entstand eine Schule für weltliches Recht – im 

11. Jahrhundert die bedeutendste Italiens.97 Der langobardischen Tradition der Stadt 

entsprechend beschäftigten sich die Juristen hier in erster Linie mit langobardischem Recht. 

Der von ihnen zusammengestellte „Liber Papiensis“ umfasste die Gesetze der 

langobardischen und fränkischen Könige. Bei der Erläuterung dieser Texte verwendeten sie 

zum ersten Mal die Methode des Glossierens am Rand der jeweiligen Textseite – jene 

Methode also, die dann - auf die Digesten angewendet - in Bologna zur Entstehung der neuen 

Rechtswissenschaft geführt hat.98 Sie ist ihrem Ursprung nach also nicht an das römische 

Recht gebunden, hat allerdings an diesem Gegenstand ihre entscheidende Weiterentwicklung 

erfahren. Das Spannungsverhältnis zwischen langobardischem und römischem Recht erwies 

sich schon in Pavia als fruchtbar. Zum Unterschied von den sogenannten „antiqui“ unter den 

dortigen Juristen benützten die „moderni“ bereits um 1070 in ihren Erläuterungen zum „Liber 

Papiensis“ Quellen des römischen Rechts, darunter neun Zitate aus den Digesten.99 Auch 

Bologna stand später in einem solchen Spannungsverhältnis sehr unterschiedlicher 

Rechtstraditionen, das sich für die Entstehung einer kritischen Rechtswissenschaft als 

anregend erwies. 

 

Rechtsschulen auf hohem Niveau gab es in Oberitalien im 11. und 12. Jahrhundert neben 

Bologna noch einige mehr.100 Zu nennen sind jedenfalls Mailand, Piacenza, Cremona, Parma, 

Reggio, Modena und Ravenna. Solche Schulen bestanden also sowohl in Städten mit 

langobardischen als auch solchen mit byzantinischer Rechtstradition. Dieser Unterschied hatte 

für die räumliche Erstreckung einer relativ homogenen Wissenschaftslandschaft mit der 

Jurisprudenz als Leitdisziplin im hochmittelalterlichen Oberitalien relativ geringe Bedeutung. 

Im lombardischen wie im nicht-lombardischen Bereich ergab sich damals hier – durch neue 

Entwicklungen der Sozial- und Verfassungsstruktur bedingt – ein verstärktes Bedürfnis nach 

rechtlicher Absicherung verschiedener Lebensbereiche. Dafür war juridisch qualifiziertes 

                                                 
93 MITTERAUER/MORRISSEY, Pisa, 226-272. 
94 WALTHER, Anfänge, 134, 138 f. 
95 WALTHER, Anfänge, 139 
96 Peter JOHANEK: Klosterstudien im 12. Jahrhundert. In: FRIED, Schulen, 38. 
97 STEIN, Römisches Recht, 79. 
98 Rosmarie BITTERLI: Glossatoren. In: Lexikon des Mittelaters 4, Stuttgart 1999, Sp. 1504-6. Ausschließlich 

durch die Wiederentdeckung der Digesten bedingt und ohne Vorläufer in Pavia sieht die Entstehung der 

Glossatorenschule Gerhard OTTE: Logische Einteilungstechniken bei den Glossatoren des römischen Rechts. In: 

FRIED (Hg.), Dialektik und Rhetorik, 157. Positiv zur Vorläuferfunktion von Pavia für die Entfaltung der 

abendländischen Rechtswissenschaft: FRIED, Wissensgesellschaft, 162. 
99 STEIN, Römisches Recht, 79 f. 
100 WALTHER, Anfänge, 136-149; CLASSEN, Studium, 34. 



Personal erforderlich.101 Das führte generell zur Ausbildung von Rechtsschulen auf höherem 

Niveau. Die wissenschaftlich betriebene Jurisprudenz auf der Basis der wieder entdeckten 

Digesten gab dieser Entwicklung einen besonders starken Impuls. 

 

Den sozialen Kontext, innerhalb dessen sich diese Entwicklung der Rechtswissenschaft 

vollzog, wird man wohl am besten mit dem Stichwort “Kommunalismus“ charakterisieren. 

Die autonome Stadtgemeinde, wie sich damals ausbildete, war eine völlig neue 

Herrschaftsform mit neuen Bedürfnissen an qualifiziert ausgebildeten Juristen.102 Dass 

Kommunen besonders früh gerade in Ober- und Mittelitalien entstanden, hat maßgebliche 

Bedingungen in wirtschaftlichen Entwicklungen der Zeit, vor allem in der Belebung des 

Handelsverkehrs.103 Es ist sicher kein Zufall, dass sich die früheste Nennung selbstgewählter 

Konsuln im ausgehenden 11. Jahrhundert in der mächtigen Seehandelsstadt Pisa findet.104 

Und auch Bologna – an der wichtigen Handelsstraße von der Toskana in den Norden gelegen 

und selbst eine wirtschaftlich bedeutsame Stadt – hat zu Beginn des 12. Jahrhunderts starke 

kommunale Einrichtungen entwickelt – unmittelbar vor den ersten Anfängen seiner 

Universität.105 Der damals in Oberitalien stark ansteigende Handelsverkehr korrespondiert mit 

einer neuen Schriftkultur. Die Entwicklung der „ars dictaminis“ aus dem alten Lehrfach der 

Rhetorik spiegelt diese Tendenz.106 Auch die „ars notariae“ erlebt einen bedeutenden 

Aufschwung.107 Rechtsgeschäfte werden zunehmend schriftlich abgeschlossen. Und dazu 

bedarf es einer großen Zahl von „tabelliones“ bzw. „notarii“. Diese Notare sind nun 

zunehmend Laien, nicht mehr Kleriker. Sie benötigen zwar nicht unbedingt einer 

wissenschaftlichen Ausbildung, aber sie wirken an der Entwicklung einer Rechtskultur mit, 

die die Entstehung von Universitäten mit der Leitdisziplin Rechtswissenschaft fördern. 

Kommune, Notariat und Universität gehen in Oberitalien gleichsam eine symbiotische 

Beziehung miteinander ein. 

 

Es stellt sich die Frage, warum unter den vielen Rechtsschulen, die sich im 11. und 12. 

Jahrhundert in Oberitalien gebildet haben, gerade Bologna zur ersten und in ihrer Bedeutung  

alle späteren überstrahlenden Universität geworden ist. Verschiedene soziale Kontexte gilt es 

dabei zu bedenken. Von den politisch-herrschaftlichen Rahmenbedingungen ausgehend ist 

zunächst festzuhalten, dass Bologna nie wie Pavia oder Ravenna Residenzstadt war. Eine 

gewisse Distanz zu Fürstenhöfen mag – gerade in der Entstehungszeit der Universitäten 

durchaus günstig gewesen zu sein. Für die Professoren und Studenten Bolognas hat es sich 

jedenfalls gelohnt, die Lockangebote Kaiser Friedrichs II. zur Übersiedlung nach Neapel 

abzulehnen. So blieb ihre Autonomie erhalten. Selbständigkeit aus Distanz zu den 

Herrschenden gilt für Bologna auch in der Frühzeit der Schulentwicklung.108 Die Stadt war 

einerseits von Territorien der Markgräfin Mathilde von Tuszien umgeben, der wichtigsten 

Parteigängerin der Reformpäpste in Oberitalien, andererseits mit Ravenna benachbart, dessen 

Erzbischof  König Heinrich IV. 1080 zum Gegenpapst wählen ließ. Für beide Seiten war es 

wichtig, aus den neu entdeckten Quellen des römischen Rechts Argumente für ihren 

                                                 
101 WALTHER, Anfänge, 148. 
102 WALTHER, Anfänge, 145. 
103 Edith ENNEN, Die europäische Stadt des Mittelalters, Göttingen 1972, 149 
104 MITTERAUER/MORRISSEY, Pisa, 31. 
105 Gina FASOLI: Bologna. In: Lexikon des Mittelalters 2, Stuttgart 1999, Sp. 370-374. 
106 Hans Martin SCALLER: Ars dictaminis. In: Lexikon des Mittelalters 1, Stuttgart 1999, Sp. 1034-38. 
107 Peter WEIMAR, Ars notariae. In: Lexikon des Mittelalters 1, Stuttgart 1999, Sp.1045 f. Zu den 

Zusammenhängen zwischen der Entwicklung von Jurisprudenz, „ars notariae“ und „ars dictaminis“ einerseits, 

dem wirtschaftlichen Aufschwung der oberitalienischen Städte im 11. und 12. Jahrhundert andererseits Johannes 

FRIED: Kunst und Kommerz. Über das Zusammenwirken von Wissenschaft und Wirtschaft im Mittelalter 

vornehmlich am Beispiel der Kaufleute und Handelsmessen, München 1993, 14. 
108 Jacques VERGER: Les universités au Moyen Age, Paris 1973, 37.  



Rechtsstandpunkt zu gewinnen.109 In dieser Situation konnte sich neben dem „regnum“ und 

dem „sacerdotium“ in ersten Ansätzen das „studium“ als eine dritte Kraft etablieren. Wenn 

Mathilde den führenden Bologneser Juristen Irnerius darum ersuchte, die lange 

vernachlässigten Rechtsbücher Kaiser Justinians zu erneuern,110 so besagt das für eine 

fürstliche Initiative bei der Entstehung der Universität wenig. Irnerius arbeitete auch für die 

Gegenseite. Der passende herrschaftliche Rahmen für das Aufblühen der Rechtsschule war 

erreicht, als sich nach Mathildes Tod 1115 in ihrem ehemaligen Herrschaftsgebiet autonome 

Stadtkommunen etablierten – so auch in Bologna. Mit der kommunalen Bewegung der Bürger 

kommt es auch zu analogen Entwicklungen unter den Scholaren. Erst später wurde die 

Herrschaft der Kommune für die Universität zur Fessel, gegenüber der sie ihre Freiheit 

erkämpfen musste. 

 

Ebenso wenig wie aus herrschaftlicher Zentralität lässt sich die Entstehung der Universität in 

Bologna aus kirchlicher Zentralität ableiten. Sitz des für Bologna zuständigen Metropoliten 

war Ravenna. In Bologna selbst kam es während der großen Auseinandersetzung zwischen 

Papst und Kaiser zu einem Nebeneinander zweier gegnerischer Bischöfe der beiden 

Streitparteien111 – für eine starke Bischofsgewalt keine gute Voraussetzung. Von einer 

bedeutenden Kathedralschule, die der Universität vorausgegangen wäre, hören wir in Bologna 

nichts. Bemerkenswert erscheint bloß eine Urkunde Bischof Lamberts von 1065, die Studien 

der Domherren anordnet, was eine Bibliothek des Domkapitels vermuten lässt.112 Offenbar 

unabhängig von Bischof und Domkapitel dürfte sich Bologna früh zu einer Schulstadt 

entwickelt haben. Schon seit dem frühen 11. Jahrhundert kamen von weither Schüler nach 

Bologna, um hier die „artes liberales“ zu studieren.113 Aus der Rhetorik hat sich einerseits die 

„ars dictaminis“, andererseits die „ars notariae“ entwickelt. Adalbertus Samaritanus - ein 

Laie, der zur Zeit des Irnerius wie dieser an der Rhetorikschule wirkte – distanzierte sich von 

der älteren Schulrichtung des Faches und forderte mehr Praxisbezug entsprechend den neuen 

Bedürfnissen der städtischen Schriftkultur.114 Seine Auseinandersetzung mit dem 

Domkanoniker Hugo von Bologna verweist auf die Lebendigkeit des geistigen Klimas der 

Stadt in dieser Zeit. Besonders wichtig für die Entwicklung zur Universität waren die 

Notarsschulen.115 Zwar betrieben sie nicht Rechtswissenschaft, aber sie entwickelten eine 

Rechtskultur, die eine neue Qualität juridischer Gelehrsamkeit begünstigte, wie sie von 

Irnerius und seiner Schule auf der Basis des Glossierens der Digesten erreicht wurde. Der 

Charakter von Bologna als Schulstadt, der mit der Bischofsstadt wenig zu tun hat, erscheint 

als eine entscheidende Vorstufe der Universitätsstadt des 13. Jahrhunderts.116 

 

Man könnte fragen, ob die Entstehung der ältesten Universität Oberitaliens gerade in Bologna 

mit dem enormen wirtschaftlichen Aufschwung zusammenhängt, den die Stadt im 

Hochmittelalter erlebte. Nach Konstantinopel, Cordoba, Paris, Venedig und möglicherweise 

Mailand war Bologna mit 50.000 bis 70.000 Einwohnern um die Mitte des 13. Jahrhunderts 

                                                 
109 STEIN, Römisches Recht, 75. 
110 RASHDALL, Universities 1, 115; GOEZ, Beatrix, 99. 
111 FASOLI, Bologna, 371. 
112 FASOLI, Bologna, 374. 
113 RASHDALL, Universities 1, 108. 
114 SCHALLER, Ars dictaminis, 1035; DERSELBE: Adalbertus Samaritanus. In: Lexikon des Mittelalters 1, 

Stuttgart 1999 103; LUSCOMBE, Dialectic, 16 f. 
115 Den Zusammenhang der Universität mit den Notarsschulen betont vor allem Giorgio CENCETTI. Seine 

diesbezüglichen Studien zusammengefasst in: Lo studio di Bologna. Aspetti, Momenti e Problemi, Bologna 

1989. Dazu VERGER, Les universitès, 36. 
116 CLASSEN, Studium, 90, bringt die Konzentration der juristischen Studien auf Bologna mit dem Umstand in 

Zusammenhang, dass nur hier die Rechtsgelehrten auch Lehrtätigkeit betrieben. 



die sechst- oder siebentgrößte Stadt des Kontinents.117 Es lassen sich viele wirtschaftliche 

Gründe für diesen außerordentlichen Wachstumsprozess anführen. Wie Florenz wuchs 

Bologna vor allem durch das Wolltuchgewerbe, zu dem später die Seidenverarbeitung 

hinzukam. In Oberitalien war Bologna neben Mailand das zweite große Textilzentrum. Eine 

wichtige Rolle spielten aufgrund besonderer ökologischer Bedingungen im Umland der 

Anbau und die Verarbeitung von Hanf.118 Ein entscheidender Faktor sowohl für die 

Gewerbeentwicklung als auch den Handelsverkehr war der Wasserreichtum der Gegend. Für 

alle mit Wasserkraft betriebenen Gewerbezweige gab es gute Voraussetzungen.119 Bologna 

war auch ein bedeutender Flusshafen mit Verbindung zum Seeverkehr.120 Für den Handel zu 

Land bot die Lage am Fuß des wichtigsten Apenninenübergangs in die Toskana gute 

Voraussetzungen. So waren besonders günstige Bedingungen gegeben, um den allgemeinen 

Aufschwung der oberitalienischen Wirtschaftsregion für die Entwicklung der Stadt zu nützen. 

Daraus lässt sich aber nicht unmittelbar eine Korrespondenz zur Wissenschaftsregion und 

ihrem Zentrum ableiten.  Zusammenhänge dürften über Verfassungsstrukturen bestehen, die 

zweifellos auch auf ökonomische Bedingungen zurückzuführen sind. Der Kommunalismus 

hat in vielen Städten Rechtsschulen entstehen lassen. Eine Besonderheit Bolognas dürfte es 

gewesen sein, dass es hier seit alters viele Notare gab, wie sie für wirtschaftliche 

Rechtsgeschäfte gebraucht wurden. Im Exarchat von Ravenna, zu dem auch Bologna gehörte, 

hatte sich die Institution der „tabelliones“ kontinuierlich gehalten.121 Die mit ihr verbundene 

Schriftkultur kam der Entwicklung zur Schulstadt entgegen. Versucht man, Zusammenhängen 

zwischen der Universitätsstadt und dem Wirtschaftsplatz Bologna nachzugehen, so ist wohl 

nach Wechselwirkungen zu fragen. Man kann weder die Bildungseinrichtungen der Stadt 

noch ihren wirtschaftlichen Aufschwung für sich genommen als „causa prima“ für deren 

Wachstum annehmen. Sicher bedeutete auch die Nachfrage der so zahlreich nach Bologna 

strömenden Studenten einen wichtigen Wirtschaftsfaktor. Wenn etwa hier zum Unterschied 

von anderen Städten der Region in der zahlenmäßig besonders starken Zunft der 

Geldwechsler und Kaufleute die Bankiers überwiegen, so ist das aus dem Kreditbedarf der 

Studenten zu erklären.122 Zweifellos hat die besondere Urbanität dieser mittelalterlichen 

Großstadt dazu beigetragen, dass sich aus ihren Rechtsschulen die erste Universität der 

Region entwickelt hat, und nicht in benachbarten Städten der Region. Und diese Urbanität 

war in hohem Masse wirtschaftlich bedingt. 

 

Sieht man die Universitätsstadt Bologna im Kontext der Sozialtopographie des 

hochmittelalterlichen Oberitalien, so zeigt sich, dass das Studium zu einem weitgehend 

selbständigen gesellschaftlichen Bereich geworden ist, dessen örtliche Bindung nicht 

notwendig anderen zentralörtlichen Funktionen folgt. Es besteht kein ursächlicher 

Zusammenhang mit Hauptstädten fürstlicher Territorien und deren Einzugsgebiet, genauso 

wenig mit Kirchenprovinzen und deren Metropolitansitzen. Das Einzugsgebiet der neu 

entstehenden hohen Schulen ist überregional, ihre Standorte müssen nicht an vorgegebene 

                                                 
117 Wikipedia – Bologna 1, 2, Geschichte, Mittelalter, http.//de.wikipedia.org/wiki/Bologna#Mittelalter, 

29.07.2007 
118 Mercati e botteghe. I Tessitori, Lana – Seta – Canapa, http://www.liceosabin.it/~veneziano/mercati-

botteghe/botteghe/e-8_10-tess..., 09.07.2007. 
119 Il mulino idraulico nell’economia Bolognese, http://kidslink.bo.cnr.it/Francia/3canali/mulini/idrbo.htm, 

29.07.2007. 
120  Felsina – Bononia – Bologna. I Canali, http://www.sselmi.net/canali.html., 29.07.2007. 
121 Giorgio CENCETTI: Dal Tabellione Romano al Notaio  Medievale, Scrineum.unipv.it/biblioteca/Cencetti-

tabellio.rtf  (29.07.2007); CLASSEN, Studium, 89. 
122 Die Bedeutung von Darlehen an Scholaren zeigt am Beispiel verschiedener Universitätsstädte CLASSEN, 

Studium, 182-5; für Bologna Walter STEFFEN: Die studentische Autonomie im mittelalterlichen Bologna. Eine 

Untersuchung  über die Stellung der Studenten und ihrer Universitas gegenüber Professoren und Stadtregierung, 

Bern 1981, 43-76. 

http://www.liceosabin.it/veneziano/mercati-botteghe/botteghe/e-8_10-tess
http://www.liceosabin.it/veneziano/mercati-botteghe/botteghe/e-8_10-tess
http://kidslink.bo.cnr.it/Francia/3canali/mulini/idrbo.htm
http://www.sselmi.net/canali.html


Zentren anschließen. Das entspricht einer schwach zentrierten bzw. polyzentrischen 

Raumstruktur, wie sie der Kommunalismus seit der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts in 

Ober- und Mittelitalien hat entstehen lassen. Als begünstigende Standortfaktoren lässt 

Bologna – ähnlich wie zuvor besprochen Salerno – kulturelle Kontaktzonen und 

Übergangsbereiche erkennen. Im Spannungsfeld unterschiedlicher Einflüsse bestehen 

offenbar für die Wissenschaftsentwicklung günstige Voraussetzungen. Für Bologna ist 

diesbezüglich die Lage am Rand des Exarchats von Ravenna in unmittelbarer Nachbarschaft 

und später in Zugehörigkeit zum Langobardenreich wichtig. Alte römischrechtliche 

Traditionen überschneiden sich hier mit langobardischen und lehensrechtlichen. Die 

Wiederentdeckung der Digesten verschärft die Gegensätze der Rechtskulturen in radikaler 

Weise und lässt gerade in diesem Übergangsbereich nach neuen Lösungen suchen. Die 

Auseinandersetzung zwischen Kaiser und Papst kommt als Spannungsfeld hinzu. Nicht nur 

das römische Kaiserrecht lebt in Bologna neu auf, auch das Kirchenrecht erfährt hier mit dem 

Decretum Gratiani um 1140 eine umfassende Synthese.123 „Concordantia dicordantium 

canonum“ ist der Titel dieses Basiswerks der Kanonistik. Er benennt ein Leitmotiv nicht nur 

der neuen Rechtswissenschaft, sondern des wissenschaftlichen Aufbruchs insgesamt, der am 

Anfang der europäischen Universität steht: die kritisch-rationale Bewältigung von neu 

bewusst gewordenen Spannungsfeldern.124 

 

Für die Anfänge der Universität Bologna entscheidend ist die wissenschaftliche Innovation, 

nicht die organisatorische. Das Wirken des Magisters Irnerius auf dem Gebiet des römischen 

Rechts zu Beginn des 12. Jahrhunderts bedeutet eine neue Weichenstellung, ebenso das der 

Autoren des „Decretum Gratiani“ um 1140/50 auf dem Gebiet des Kirchenrechts.125 

Modernisierungsprozesse in den „artes liberales“ gehen voraus. Das Aufkommen korporativer 

Organisationsformen liegt viel später und ist im Vergleich dazu von geringerer Bedeutung – 

ganz zu schweigen von den Erstnennungen der Bezeichnung „universitas“. Bologna gilt als 

Prototyp der sogenannten „Scholarenuniversität“ bzw. „Studentenuniversität“, die der 

„Magisteruniversität“ – etwa nach dem Muster von Paris – gegenübergestellt wird.126 

Gemeint sind damit unterschiedliche Formen des Zusammenschlusses, auf denen der 

Universitätsbetrieb basiert. In Bologna sind solche Zusammenschlüsse erst im zweiten 

Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts greifbar, dürften allerdings schon auf das ausgehende 12. 

Jahrhundert zurückgehen.127 Die beiden ältesten sind die „Universitas Citramontanorum“ und 

die „Universitas Ultramontanorum“. In ihnen waren die Rechtsstudenten von diesseits und 

jenseits der Alpen organisiert – nach engeren Herkunftsgebieten weiter in „nationes“ 

untergliedert. Die Magister der Rechtswissenschaften gehörten den beiden „universitates“ 

nicht an, weil sie in der Regel Bürger der Kommune waren, gegen die sich der korporative 

Zusammenschluss richtete. Auch die Studenten anderer Fachgebiete – Mediziner, „Artisten“ 

und Schüler der „ars notariae“ gehörten nicht den beiden alten „universitates„ an. Die Artisten 

schlossen sich ein Jahrhundert später zu einer eigenen „universitas“ zusammen – allerdings 

                                                 
123 Hartmut ZAPP: Corpus iuris canonici. In: Lexikon des Mittelalters 3, Stuttgart 1999, Sp. 263-9; DERSELBE: 

Decretum Gratiani, ebda. Sp. 625. Diese große Summe des Kirchenrechts wird neuerdings zwei Autoren 

zugeschrieben – „Gratian I“ und „Gratian II“ benannt. Dazu: Anders Winroth: The Making of Gratian’s 

Decretum, Cambridge 2000. 
124 Das diesem Titel zugrunde liegende Prinzip als entscheidenden Beitrag zur Entwicklung der scholastischen 

Methode betont Olaf PEDERSEN: The first universities. Studium generale and the origins of university 

education in Europe, Cambridge 1997, 127. 
125 Robert I. MOORE: Die erste europäische Revolution. Gesellschaft und Kultur im Hochmittelalter, München 

2001, 186 f. 
126 VERGER, Grundlagen, 50-53. 
127 Paolo COLLIVA: Bologna C, Universitates. In: Lexikon des Mittelalters 2, Stuttgart 1999, Sp. 381-7; 

VERGER, Grundlagen, 32; Alexander GIEYSZTOR: Organisation und Ausstattung. In: RÜEGG (Hg.), 

Geschichte 1, 110; STEFFEN, Autonomie, 43-76. 



nicht in „Citramontani“ und „Ultramontani“ getrennt. Soll man aufgrund dieser eigenartigen 

Organisationsform von drei mittelalterlichen Universitäten in Bologna sprechen? Mit unserem 

heutigen Wortgebrauch wäre das wohl kaum in Einklang zu bringen. Ist der Begriff 

„Scholarenuniversität“ angebracht?  Wenn man sich vom mittelalterlichen Wortgebrauch von 

„universitas“ löst, besteht dazu kein Anlass. Im Mittelalter wurde dieser Begriff für vielfältige 

Sozialformen mit korporativem Charakter verwendet, darunter etwa auch die die kommunal 

organisierte Stadtgemeinde, die „universitas civium“.128 Er hatte damals keinen besonderen 

Bezug zur Wissenschaft. Wenn sich Studenten zu „universitates“ zusammenschlossen, so 

ganz allgemein zur Wahrung ihrer Interessen. In Bologna waren ihre Interessen vor allem 

durch die Kommune gefährdet, der sie nicht angehörten und auf deren Entscheidungen sie nur 

durch Aktivitäten als Korporation Einfluss nehmen konnten. Es handelte sich also um eine 

Organisationsform neben und zum Teil gegen die Kommune. Für solche korporative 

Zusammenschlüsse gab es in der vom Kommunalismus geprägten Städtelandschaft 

Oberitaliens viele Vorbilder und Ansatzpunkte. Gerade Bologna war eine Hochburg des 

Assoziationswesens129 -  innerhalb wie außerhalb der Bürgergemeinde. Die Studenten – nicht 

die Magister – standen außerhalb. Wie andere Fremde in der Stadt – etwa Kaufleute gleicher 

Herkunftsgebiete – schlossen sie sich in „universitates“ bzw. „nationes“ zusammen.130 Durch 

die Wissenschaft und ihre Lehre bedingt waren solche Organisationsformen zunächst nicht. 

Aber sie bildeten eine sozialstrukturelle Grundlage, in der sich akademisches Leben 

unabhängig entwickeln konnte. 

 

Über die Sozialformen des Studiums in Bologna im 12. Jahrhundert wissen wir wenig. Den 

„universitates“ und „nationes“ sind „societates“ als Organisationsformen des Lehrens und 

Lernens vorausgegangen.131An das Vorbild von Klosterschulen ist dabei nicht zu denken, eher 

an das der städtischen „consorzerie“ – Geschlechterverbände, wie sie bei der Entstehung der 

Kommune eine wichtige Rolle gespielt haben. So war Irnerius, frühes Oberhaupt der 

Lehrsozietät, zugleich auch Mitglied einer städtischen „societas“.132 Die Magister gehörten 

größtenteils dem Laienstand an. Sie hielten Unterricht gegen Honorar. Die 

Lehrveranstaltungen fanden in Privathäusern statt, in gemieteten Räumen, in öffentlichen 

Gebäuden oder in Kirchen.133 Irnerius lehrte in der Klosterkirche San Procolo, sein Schüler 

Bulgarus im eigenen Haus, Placentinus im Palast einer Adelsfamilie. Ganz analog zur 

Kommune wurden die Ratsversammlungen der Universität in Pfarrkirchen, in Klosterkirchen 

und auch in der Domkirche abgehalten. Erst im 15. Jahrhundert wurde ein Lehrsaalgebäude 

errichtet.134 Eine feste Bindung an Örtlichkeiten bestand also lange Zeit hindurch nicht, weil 

gar kein baulicher Besitz gegeben war.135 Die Universität bezog ihre Kontinuität nicht aus der 

Bindung an einen bestimmten Gebäudekomplex, sondern aus ihrem Charakter als besonders 

privilegierter Personenverband. Durch diese Freiheit von örtlicher Bindung besaß sie auch die 

Möglichkeit der Abwanderung - eine starke Waffe gegen  Versuche der Einmischung in 

interne Belange seitens weltlicher und kirchlicher Mächte. Vom Druckmittel der Sezession 

wurde gerade in der Frühzeit der Universitäten ziemlich häufig Gebrauch gemacht – gerade 

                                                 
128 VERGER, Grundlagen, 50 f; Eberhard ISENMANN: Universitas. In: Lexikon des Mittelalters 8, Stuttgart 

1999. Sp. 1247 f; Ernst PITZ: Universitas civium“, ebda., Sp. 1248 f. 
129 Le Corporazioni di Bologna. Una Repubblica fondata sul Lavoro, 

http://www.liceosabin.it/~veneziano/medioevo/miniature/corporazioni/0-inizio_centra…. (10.07.2007). 
130 Landsmannschaftliche Zusammenschlüsse von Scholaren finden sich schon lange vor den „universitates“ und 

„nationes“ von Bologna, so bereits in den 1130er Jahren an der Kathedralschule von Reims (CLASSEN, 

Studium, 19). 
131 WALTHER, Anfänge, 157. 
132 COLLIVA, Bologna, Sp. 383. 
133 Konrad RÜCKBROD: Universität und Kollegium. Baugeschichte und Bautyp, Darmstadt 1977, 34, 65. 
134 RÜCKBROD, Universität, 71. 
135 RÜCKBROD, Universität, 12. 

http://www.liceosabin.it/


auch in Bologna.136 Durch Auszug aus der „Mutter der Rechte“ ist 1204 die Universität von 

Vicenza entstanden, 1215 die von Arezzo, 1222 die von Padua. Von Padua aus kam es 1228 

zur Abwanderung nach Vercelli. In einigen dieser Städte waren bereits vorher Rechtsschulen 

gegeben, an die die Universität anknüpfen konnte. So spiegelt sich in den Zielorten der 

Abwanderungsprozesse und den Voraussetzungen, die sie dort vorfanden, die Weite jener 

ober- und mittelitalienischen Wissenschaftslandschaft, zu deren unbestrittenem Zentrum 

Bologna aufgestiegen war. 

 

Eine dritte Wissenschaftslandschaft, die im Hochmittelalter für die Entstehung der 

europäischen Universität große Bedeutung erlangte, lag im nördlichen Frankreich. 

Leitdisziplinen der Wissenschaftsentwicklung waren hier Theologie und Philosophie. 

Dementsprechend wurde sie primär von Klerikern getragen, nicht wie in Italien primär von 

Laien. Wie in allen frühen Wissenschaftslandschaften Europas spielte auch hier der Rückgriff 

auf die Antike eine entscheidende Rolle. Da kein unmittelbarer Kontakt zu  benachbarten 

Regionen bestand, in denen solche Traditionen weitergegeben wurden, erfolgte der Transfer 

über weite Distanzen – aus dem islamischen Raum vorwiegend über die Übersetzungszentren 

in Nordspanien bzw. über Toledo.137 Zu einer unmittelbaren Koinzidenz von 

Übersetzungszentren und Wissenschaftszentren ist es also hier nicht gekommen. Wie in der 

oberitalienischen Wissenschaftslandschaft standen auch in der nordfranzösischen zunächst 

mehrere bedeutende Schulzentren nebeneinander. Wie dort Bologna hat sich hier Paris zur 

Universität entwickelt und europaweit Maßstäbe gesetzt. 

 

Die Entstehung von Wissenschaftszentren bzw. Universitäten in Italien einerseits, in 

Nordwesteuropa andererseits entspricht einer generell bipolaren Struktur des mittelalterlichen 

Europa, die sich über die Wissenschaftsentwicklung hinaus in vielen gesellschaftlichen 

Bereichen beobachten lässt. Sie kann hier nur andeutungsweise skizziert werden.138 Zu den 

alten Zentren im Mittelmeerraum kamen im Frühmittelalter neue in den Kerngebieten des 

Frankenreichs hinzu. Im Wesentlichen war es der Raum zwischen Seine und Rhein, in dem 

sich diese zweite Zentralregion Europas ausbildete. Die ökonomische Basis ist in der 

sogenannten „Agrarrevolution des Frühmittelalters“ zu sehen, der neue Kulturpflanzen, neue 

Ackerbaugeräte und neue Formen der Agrarverfassung zugrunde liegen. Politischer Ausdruck 

der neuen Bedeutung, die die Region gewann, sind die karolingischen Herrschaftszentren, die 

hier entstanden sind. Die sogenannte „karolingische Renaissance“ mit ihrer Aufwertung des 

Schulwesens ist das Korrelat dazu im kulturellen Bereich.139  Seit karolingischer Zeit hat 

                                                 
136 VERGER,  Les universités, 40; RÜCKBROD, Universität, 13; CLASSEN, Studium, 177. 
137 Das so bedeutende Übersetzungszentrum Toledo ist selbst nur begrenzt zum Wissenschaftszentrum  bzw. 

Lehrzentrum geworden. Gunnar WEIMANN: Intrakulturelle Bedingungsfaktoren der interkulturellen 

Kommunikation: Die Übersetzerschule von Toledo (http://uni-leipzig.de/media-analyst/tnehmer/weimann/01-

inhal.pdf, 19.08.2007), 99, formuliert dazu: „Übersetzungen ins Lateinische waren daher fast ausschließlich für 

den europäischen ‚Markt’ bestimmt. Sie hatten großen Einfluss in den entstehenden universitären Zentren von 

Paris, Bologna oder Oxford, nicht aber in dem Land, in dem sie entstanden waren und das für Europa die 

äußerste Peripherie darstellte“. Anders verhält es sich mit den Übersetzungen aus dem Arabischen ins 

Altkastilische seit der Mitte des 13. Jahrhunderts.  Die Motive der Erzbischöfe von Toledo, die 

Übersetzungstätigkeit so stark zu fördern, werden neuerdings mehr in der Profilierung gegenüber um den Primat 

konkurrierenden Hierarchen auf der Iberischen Halbinsel gesehen als in genuin wissenschaftlichen 

Zielsetzungen. Vgl. dazu Dimitri GUTAS: What was there in Arabic for the Latins to Receive? Remarks on the 

Modalities of the Twelfth-Century Translation Movement in Spain. In: SPEER/WEGENER (Hg.), Wissen über 

Grenzen, 9-19, der insgesamt stark dazu tendiert, die Funktion von Übersetzungsarbeit als 

Herrschaftslegitimation zu betonen. Vgl. dazu oben Anm. 22. Stärker gemeinsame wissenschaftliche Interessen 

der Übersetzer betonend: BERSCHIN, Mittelalter, 275; FALLEND, Wissenschaftstransfer, 20-22. 
138 Ausführlicher dazu Michael MITTERAUER: Warum Europa? Mittelalterliche Grundlagen eines Sonderwegs, 

München 2003, vor allem 17-28, 147, 179, 294. 
139 Josef FLECKENSTEIN: Bildungsreform Karls des Großen. In: Lexikon des Mittelalters 2, Stuttgart 1999, Sp. 

187-9. 

http://uni-leipzig.de/media-analyst/tnehmer/weimann/01-inhal.pdf
http://uni-leipzig.de/media-analyst/tnehmer/weimann/01-inhal.pdf


diese Bipolarität des Kulturraums Europa mit seinen beiden Kernregionen im Süden und im 

Nordwesten als ein Spannungsverhältnis weitergewirkt, das besondere Dynamik ermöglichte. 

In der Entwicklung des europäischen Universitätswesens kommt diese besondere Dynamik 

deutlich zum Ausdruck. 

 

Die nordfranzösische Wissenschaftslandschaft, in der im Hochmittelalter die Universität Paris 

entstand, stellte einen engeren Teilbereich innerhalb der nordwesteuropäischen Kernregion 

dar.140 Auch hier muss sich die Darstellung von Querbeziehungen auf Andeutungen 

beschränken. Der Raum zwischen Chartres und Soissons war landwirtschaftlich besonders 

begünstigt.141 Getreidebau und Getreidehandel florierten hier. Die Agrarproduktion 

ermöglichte ein starkes Wachstum der Städte. Mit den Textilgewerbelandschaften nördlich 

der Marne ergaben sich nur geringe Überschneidungen. Ebenso lag das Gebiet der 

Champagne-Messen – der großen Zentren des Handelsaustausches zwischen dem Nordwesten 

und dem Süden – zwar nahe benachbart, aber doch außerhalb. Mit den Ausgangsgebieten der 

kommunalen Bewegung im Nordwesten ergeben sich nur teilweise Entsprechungen.142 Der 

Kommunalismus dürfte hier auch für die Entwicklung von Institutionen des Bildungswesens  

keinen ähnlichen Einfluss gehabt haben wie in Oberitalien. Eine deutliche Übereinstimmung 

ist hingegen mit dem Einflussbereich des kapetingischen Königtums gegeben. Die neuen 

hohen Schulen entstehen durchgehend bei Bischofssitzen, die mit dem König in Verbindung 

stehen. Alle wichtigen Wissenschaftszentren der Region sind Kathedralschulen – Laon und 

Reims, Chartres und Orléans und natürlich vor allem Paris. Wenn man nach räumlichen 

Übereinstimmungen der nordfranzösischen Wissenschaftslandschaft mit Phänomenen aus 

anderen Bereichen sucht, so fällt am stärksten die Entsprechung zwischen Kathedralschulen 

und Kathedralgotik auf. Sie ist nicht zufällig. Architekturentwicklung und 

Wissenschaftsentwicklung stehen hier im Hochmittelalter in einem engen Zusammenhang.143 

Nicht nur theologische und philosophische Überlegungen finden im Kirchenbau ihren 

Niederschlag, ebenso auch naturwissenschaftliche Erkenntnisse. Die Sakralkunst als Kontext 

kann die Anfänge der Universität im nordfranzösischen Raum besser verstehen helfen. 

 

Am Beispiel der Lebensläufe zweier Gelehrter, die in diesem nordfranzösischen 

Wissenschaftsraum gewirkt haben, sei dessen frühe Entwicklung in den Blick genommen – 

insbesondere die Bedeutung des Wissenschaftstransfers aus dem islamischen Raum. Gerbert 

von Aurillac, geboren um 950 in Aquitanien, erhielt seine erste Ausbildung in einem 

cluniazensischen Kloster in Südfrankreich.144 Er wollte sie später in Nordfrankreich ergänzen, 

bezeichnenderweise nicht in einem Kloster, sondern in einer Kathedralschule. Die geistige 

Führung war damals schon auf diesen Schultyp übergegangen, der im nordfranzösischen 

Raum ein besonders hohes Niveau erreichte. Zuvor aber ging Gerbert auf drei Jahre nach 

Katalonien, wo er über mozarabische Christen mit der arabischen Wissenschaft in Berührung 

kam.145 Ohne selbst zu übersetzen, übernahm er hier viel an arabischem und hellenistischem 

Wissen, das er in seine Werke einarbeitete, vor allem auf dem Gebiet der Mathematik und der 

Astronomie. Nach seiner Rückkehr aus Spanien setzte er seine Studien an der Kathedralschule 

                                                 
140 Zu den frühen Zentren dieser Wissenschaftslandschaft CLASSEN, Studium, 5. 
141 Georges DUBY: Die Zeit der Kathedralen. Kunst und Gesellschaft 980-1420, Frankfurt a. M. 1992, 220, 295. 
142 Zu diesen Ernst PITZ: Europäisches Städtewesen und Bürgertum. Von der Spätantike bis zum hohen 

Mittelalter, Darmstadt 1991, 355-360. 
143 Georges DUBY: Die Zeit der Kathedralen, vor allem 170-233, hat solche sonst wenig beachteten 

Zusammenhänge in verschiedenen Bereichen überzeugend dargestellt. Mit dem Schwerpunkt Chartres dazu auch 

Otto von SIMSON: Die gotische Kathedrale. Beiträge zu ihrer Entstehung und Bedeutung, Darmstadt 1968. 
144 Hans-Henning KORTÜM/Ute LINDGREN: Gerbert von Aurillac. In: Lexikon des Mittelalters 4, Stuttgart 

1999, Sp. 1300-1302; PEDERSEN, Universities, 106-8. 
145 NORTH, Grundlagen. In: RÜEGG (Hg.), Geschichte, 305. 



von Reims fort, deren Leitung er bald darauf übernahm.146 Sein Schüler Richer berichtet von 

seinem Unterricht, welche Werke des Aristoteles er behandelte.147 Mit ihm beginnt also die 

Aristoteles-Rezeption in der nordfranzösischen Wissenschaftslandschaft. Er beherrscht dessen 

Logik, unternimmt Textvergleiche, glossiert Autoren, auf die er sich stützt. Sowohl in seiner 

Lehre als auch in seinen Werken zeigt er eine für seine Zeit außerordentliche 

wissenschaftliche Breite. Seine geistliche Karriere führte ihn schließlich als Papst Silvester II. 

999 an die Spitze der Kirche. In Nordfrankreich wirkte er vor allem durch seine Schüler und 

deren Schüler weiter, die das Studium an den Kathedralschulen dieses Raums nachhaltig 

prägten, insbesondere durch Fulbert von Chartres.148 

 

Um 1080 wurde Adelard von Bath geboren.149 Er besuchte zunächst eine Klosterschule in 

seinem englischen Heimatort, dann aber auch eine der großen nordfranzösischen 

Kathedralschulen, nämlich die von Tours. 1105 unternimmt er seine erste große Studienreise 

in den Mittelmeerraum, bei der er Salerno besucht, das er als berühmte Medizinschule preist, 

weiters Sizilien, Griechenland und vielleicht auch schon Toledo. Bereits damals muss er mit 

der arabischen Wissenschaft in Berührung gekommen sein. Nach seiner Rückkehr lehrt er an 

der Kathedralschule von Laon. In den damals verfassten „Quaestiones naturales“ reflektiert er 

auf subtile Weise das Spannungsverhältnis zwischen den traditionellen „Gallicae sententiae“ 

und den neuen „Arabica studia“, wobei er allein die Vernunft als Richtmass akzeptiert.150 

Deutlich wird an dieser Gegenüberstellung die von Adelard als Einheit empfundene 

französische Wissenschaft in ihrem Kontrast zu der von ihm als stärker rational gesehenen 

arabischen. Diese „arabischen Studien“ hat er durch weitere Reisen nach Sizilien Kleinasien, 

Syrien, Spanien und vielleicht Nordafrika vertieft, von denen er Manuskripte mitbrachte, die 

er ins Lateinische übersetzte. Von seinen Übersetzungen hellenistischer Autoren aus dem 

Arabischen ist die des Euklid die wichtigste, von den von arabischen im engeren Sinne die der 

astronomischen Tafeln des al-Hwarizmi. Wie Gerbert hat Adelard der abendländischen 

Wissenschaft arabisch-hellenistisches Wissen durch Verarbeitung in seinen eigenen Schriften 

vermittelt. Anders als Gerbert hat er auf breiter Basis durch Übersetzungen gewirkt – ein 

qualitativer Entwicklungssprung in der Rezeption dieser Wissenschaftstradition, die über die 

„Gallicae sententiae“ seiner Zeit hinausführte. 

 

Die Grundlagen der nordfranzösischen Wissenschaftslandschaft reichen weit zurück. 

Entscheidende Voraussetzungen waren sicher durch die Bildungsreformen der Karolingerzeit 

gegeben. Sie hatten im Zentralraum des Reiches intensiver gewirkt als in Randgebieten, in 

den höher entwickelten städtischen Zentren des Westens stärker als im Osten. Laon, Reims, 

Orléans waren Herrschaftsmittelpunkte der westfränkischen Karolinger, Paris dann die 

bevorzugte Residenz der sie ablösenden Kapetinger. Die karolingischen Reformen 

bezweckten eine Hebung des Bildungsniveaus in allen Zentren der Reichkirche – sowohl in 

Klöstern als auch in Domstiften. In der Bedeutung für die wissenschaftliche Bildung ist es 

zwischen diesen geistlichen Stätten zu einer Verschiebung gekommen: Die Klosterschulen 

                                                 
146 Zu Gerbert von Aurillac und anderen Lehrern der Schule von Reims als Bindeglieder zwischen der 

„karolingischen Renaissance“ und der „Renaissance des 12. Jahrhunderts“ David E. LUSCOMBE: Dialectic and 

Rhetoric in Ninth and Twelfth Centuries. In: Johannes FIED (Hg.): Dialektik und Rhetorik im frühen und hohen 

Mittelalter, München 1997, 9. 
147 PEDERSEN, Universities, 106 f. 
148 PEDERSEN; Universities, 128. 
149 Heinrich SCHIPPERGES/Erwin NEUENSCHWANDNER: Adelard von Bath. In: Lexikon des Mittelalters 1, 

Stuttgart 1999, Sp.144; Adelard of Bath (c.1080-c1160), The first English scientist, 

http://www.brlsi.org/adelard.htm (01.08.2007). 
150 SPEER, Wissen über Grenzen, XVIII. 

http://www.brlsi.org/adelard.htm


treten zurück, die Domschulen gewinnen an Niveau.151 Die Schulen von Stadtklöstern 

nehmen dabei eine Sonderstellung ein. Auch sie sind am Aufschwung beteiligt. Die 

Urbanisierung der Gesellschaft und die Reaktion der Kirche auf diesen Prozess beeinflussen 

das kirchliche Bildungswesen. Im Kloster hat Gelehrsamkeit eine andere Zielsetzung als beim 

Kathedralklerus der Bischofsstädte, wo es um die Ausbildung der Seelsorger geht. 

Idealtypisch gegenübergestellt führt die „lectio“ der Bibel und der Väterschriften im einen 

Fall über die „meditatio“ zur „oratio“, im anderen über die „disputatio“ zur „praedicatio“.152 

Papst Gregor VII. machte im Zuge der Kirchenreform 1077 die Klerusausbildung in 

Kathedralschulen zur allgemein verbindlichen Norm.153 Auf höchstem Niveau realisiert war 

diese Forderung damals schon im nordfranzösischen Raum – seit karolingischer Zeit 

kontinuierlich weiterentwickelt. Deshalb hatten die Kathedralschulen dieser Region von 

weither Zulauf. Gerbert von Aurillac und Adelard von Bath sind dafür illustrative Beispiele. 

 

Mit der Bedeutungsverschiebung zwischen den Bildungsinstitutionen Klosterschule und 

Domschule kam es zu Veränderungen im Lehrer-Schüler-Verhältnis. Die Einzelbetreuung trat 

zurück, große Schülerzahlen wurden zur Regel. Der Domscholaster Anselm von Laon etwa 

hatte um 1100 so großen Zulauf, dass es in der Stadt zu einem Mangel an Studentenquartieren 

kam.154 Für Unterricht wurde Geld genommen, was von den französischen Bischöfen zum 

Unterschied vom kirchlichen Standpunkt anderwärts als unproblematisch angesehen wurde.155 

So konnten auf Honorarbasis neben den Kathedralschulen auch andere entstehen. Diese Form 

des Entgelts führte zwischen den Magistern zu Konkurrenzsituationen. Bedeutende Gelehrte 

zogen von weither Studenten an.156 Charismatische Lehrer konnten einer Schule zu raschem 

Aufstieg verhelfen, aber auch durch ihren Abgang Schaden zufügen. Und die Entwicklung der 

hohen Schule war für die ganze Schulstadt von Bedeutung. Schon in der präuniversitären 

Phase zeichnet sich an den nordfranzösischen Kathedralschulen das späterhin so 

charakteristische Phänomen der studentischen Mobilität ab.157 Bei verschiedenen Magistern 

an unterschiedlichen Schulen neues Wissen zu erwerben, wird zum Karrieremuster. Das führt 

zu Austausch, der die Wissenschaftsentwicklung stimuliert. Aber auch die Magister sind unter 

Druck, Neues und Eigenständiges zu bieten. Der Wissenstransfer durch Übersetzungen 

gewinnt in diesem Kontext an Bedeutung. 

 

Von den großen Kathedralschulen der nordfranzösischen Wissenschaftslandschaft ist nur eine 

zum Ausgangspunkt für eine frühe Universität geworden, nämlich Paris. Der Schule von 

Orléans wurden erst 1306 vom Papst die Privilegien einer Universität verliehen. Die Frage: 

Warum Paris? Hat in einer sehr grundsätzlichen Debatte über die Entstehungsfaktoren der 

mittelalterlichen Universität eine interessante Rolle gespielt. 1956 formulierte Herbert 

Grundmann in seinem berühmten Vortrag bzw. Aufsatz „Vom Ursprung der Universität im 

Mittelalter“ eine vielfach übernommene These:158“Primär aber und konstitutiv, wahrhaft 

grundlegend und richtungsweisend für Ursprung und Wesen der Universitäten als ganz 

                                                 
151 PEDERSEN, Universities, 106; JOHANEK, Klosterstudien , 41; DUBY, Kathedralen, 194-204; LE GOFF, 

Die Intellektuellen, 15-19; Heinrich FICHTENAU, Ketzer und Professoren. Häresie und Vernunftglaube im 

Hochmittelalter, München 1992, 245-257. 
152 JOHANEK, Klosterstudien, 42; Isnard Wilhelm FRANK: Kirchengeschichte des Mittelalters, Düsseldorf 

1984, 134. 
153 FICHTENAU, Ketzer, 247. 
154 VERGER, Les universités, 23. 
155 Jacques VERGER: Die Universitätslehrer. In: RÜEGG (Hg.) Geschichte, 144; Detlev ILLMER, Die 

Rechtsschule von Orléans und ihre deutschen Studenten. In: FRIED (Hg.), Schulen, 415; LE GOFF, Die 

Intellektuellen, 101-104. 
156 LE GOFF, Die Intellektuellen, 28. 
157 Joachim EHLERS: Domschulen. In: Lexikon des Mittelalters 3 Stuttgart 1999, Sp. 1229 
158 Darmstadt 1957, 40. 



neuartiger Gemeinschaftsbildungen, Lehr- und Lernstätten sind weder die Bedürfnisse der 

Berufbildung oder der Allgemeinbildung, noch staatliche, kirchliche oder sozialökonomische 

Impulse und Motive, sondern – kurz gesagt – das gelehrte wissenschaftliche Interesse, das 

Wissen- und Erkennen-Wollen“, der „amor sciendi“. Dieser idealistischen These stellte Peter 

Classen 1964 eine eher sozialhistorisch orientierte gegenüber und verdeutlichte sie am 

Beispiel von Paris und Chartres.159 Die reine Liebe zur Wissenschaft hätte um 1150 Chartres 

besser verkörpert als Paris. So stellt sich die Frage, warum hier und nicht dort eine Universität 

entstand. „Es scheint, dass neben den geistigen auch andere Kräfte und Motive mitgewirkt 

haben, die erst die Universität als neue soziale Form möglich machten.“ Und er zitiert als 

Beleg für solche weniger idealistischen Motive das Bekenntnis des großen Pariser Theologen 

und Philosophen Petrus Abaelardus, der in seiner Lebensgeschichte bekennt, er habe bis zur 

tragischen Wende seines Lebens, nur aus Habgier und Ehrgeiz („pecunie et laudis cupiditas“) 

gelehrt. Solche Interessen dem „Geist von Chartres“160 entgegenzustellen, vereinfacht sicher. 

Der so unterschiedliche Weg der beiden großen Schulen bleibt erklärungsbedürftig. 

 

Chartres besaß eine eine sehr alte Kathedralschule.161 Ihr hohes Ansehen begründete Fulbert 

von Chartres, der namhafteste Theologe des beginnenden 11. Jahrhunderts. Sein Schüler-

Verhältnis zu Gerbert von Aurillac wurde schon angesprochen. In Chartres war er zunächst 

Kanzler und Leiter der Domschule, seit 1006 dann Bischof. Als solcher begann er den 

großartigen Neubau der Kathedrale, deren Konzept mit den wissenschaftlichen Ideen der 

Schule von Chartres eng verbunden ist. Der Ausbau der Bibliothek bedeutete für das von ihm 

geschaffene Wissenschaftszentrum einen institutionellen Kontinuitätsfaktor. Bedeutende 

Wissenschaftlerpersönlichkeiten folgten auf Fulbert, die innerhalb der Schule vielfältige 

fachliche Akzente setzten. Ivo von Chartres genoss hohe Autorität auf dem Gebiet des 

Kirchenrechts. In der gregorianischen Kirchenreform diente seine Sammlung von Kanones als 

Rechtshandbuch. Seine juridischen Distinktionen halfen, Grundsatzfragen des Investiturstreits 

zu lösen. Gilbert von Poitiers, seit 1126 Leiter der Domschule galt als einer der anregendsten 

Theologen seiner Zeit. Um 1140/50 wurde Thierry von Chartres Kanzler, den ein Zeitgenosse 

als den hervorragendsten Philosophen seiner Zeit bezeichnete. Im Bereich der medizinischen 

Wissenschaft wurde über Salerno schon die erste Welle der Übersetzungen aus dem 

arabischen Raum rezipiert – gleichzeitig mit Montpellier dann auch die zweite. Bernhard von 

Chartres, Kanzler der Schule etwa 1119/26, hat sich in seinen Schriften ausführlich mit dem 

Verhältnis von „antiqui“ und „moderni“, also von antiker und mittelalterlicher Wissenschaft 

beschäftigt und dafür das berühmt geworden Bild von den Zwergen auf den Schultern von 

Riesen gebraucht, das so anschaulich die Bedeutung der Antikenrezeption für die 

Wissenschaftsentwicklung seiner Zeit zum Ausdruck bringt:162 „Wir sind auf den Schultern 

von Riesen hockende Zwerge. Wir sehen so mehr und weiter als sie, nicht weil unsere Sicht 

schärfer oder unser Wuchs größer ist, sondern weil sie uns in die Lüfte heben und uns um ihre 

ganze gigantische Größe erhöhen…“. Chartres war unter den nordfranzösischen 

Kathedralschulen, die sich um diesen Wissenstransfer bemühten, führend. Und trotzdem ist 

hier keine Universität entstanden. 

 

                                                 
159 CLASSEN, Studium, 4-7. Vgl. dazu RÜEGG, Themen, in RÜEGG (Hg.), Geschichte, 29, sowie Rudolf 

KÖHN: Schulbildung und Trivium im lateinischen Hochmittelalter und ihr möglicher praktischer Nutzen. In: 

FRIED (Hg.), Schulen, 208. 
160 LE GOFF, Die Intellektuellen, 54. 
161 Heinrich SCHIPPERGES: Chartres, Schule von, in: Lexikon des Mittelalters  2, Stuttgart 1999, Sp.1755-8, 

LE GOFF, Die Intellektuellen, 54-65. 
162 LE GOFF, Die Intellektuellen, 21.  



Eine zweite sehr alte Kathedralschule des nordfranzösischen Raums, die zunächst einen 

Entwicklungsvorsprung vor Paris hatte, war die von Laon.163 Ihre Bedeutung liegt weniger in 

der Breite des Spektrums der behandelten wissenschaftlichen Fächer als in der methodischen 

Innovation. In Laon wurde erstmals die Bibel theologisch glossiert.164 Es ging hier um eine 

rationale, systematisch angelegte Gesamtsicht der Glaubenswahrheiten. Dazu sollten 

theologische Erkenntnisse aufbereitet werden. Das Sammeln, Kompilieren und Glossieren 

erbrachte für Lehrer und Schüler ein brauchbares und verlässliches Lehr- und Lernmaterial. In 

der Schule von Laon wurde ein umfassendes Glossenwerk zum Alten und zum Neuen 

Testament angelegt, die später sogenannte „Glossa ordinaria“. Anselm von Laon, von ca. 

1080 bis 1117 das Schuloberhaupt, und seine Mitarbeiter bearbeiteten ältere Kompilationen. 

Sie erklärten den Text interlinear oder marginal mit Sentenzen von Kirchenvätern, aber auch 

von zeitgenössischen  Lehrern zu Inhalt, Stil, Grammatik und Logik. Dass neben den 

Kirchenvätern auch Gelehrte der eigenen Zeit als Autoritäten anerkannt wurden, war neu und 

bewirkte eine dynamische Weiterentwicklung. Die Theologie konnte sich so über eine bloße 

Bibelexegese hinaus zu einer Wissenschaft mit divergierenden Meinungen entfalten.165Mit 

der Einführung von Quästionen in die Kommentare zur Heiligen Schrift wurde der Text zum 

Ausgangpunkt dialektischer Erörterungen theologischer Probleme. Dass die Methode des 

Glossierens  auf die Heilige Schrift selbst angewandt wurde, war ein wichtiger Schritt zur 

rationalen Reflexion des geoffenbarten Glaubensguts – wie schon besprochen in allen 

Offenbarungsreligionen ein schwieriges Spannungsfeld. Die Scholastik hat sich in der 

westlichen Christenheit diesem Spannungsfeld zwischen Offenbarung und Vernunft gestellt 

und damit die Entwicklung von Theologie und Philosophie als Wissenschaft ermöglicht. 

Methodisch wurde dazu in der Schule von Laon wichtige Vorbereitungsarbeit geleistet. Auch 

als Lehrer hatte Anselm von Laon Bedeutung. Nicht nur aus Frankreich kamen Schüler zu 

ihm, auch aus England, Deutschland, Italien.166 Der große Andrang zu seiner Schule führte in 

der Stadt zu Quartiernot. Die innovative Phase der Schule von Laon war allerdings nicht von 

Dauer. Auch der Zulauf der Studenten ließ nach. Laon entwickelte sich nicht vom 

Wissenschaftszentrum zur Universitätsstadt. 

 

Später als Chartres und Laon wird Paris zum überregional bedeutsamen 

Wissenschaftszentrum. Der  erste große Lehrer, der hier die Studenten von weither anlockt, ist  

der Theologe und Philosoph Wilhelm von Champeaux, ein Schüler des Anselm von Laon.167 

Um 1095 beginnt er an der Domschule von Notre-Dame zu lehren. Die Kathedralschule steht 

also auch in Paris zunächst im Vordergrund. Das ändert sich allerdings rasch. Die 

fortschrittlichen Schulen entwickeln sich abseits der Kathedrale.168 Paris verfügt damals schon 

über mehrere Stadtklöster, die Immunität besitzen und auch für ihre Schulen Unabhängigkeit 

fordern – die Cluniazenser-Klöster St.Denis und St. Martin, vor allem die Kanonikerstifte 

Ste.Geneviève und St.Victor. In Ste.Geneviève begründet Abälard seine Schule.169 Heftige 

Auseinandersetzungen mit seinem einstigen Lehrer und nunmehr erbitterten Gegner Wilhelm 

von Champeaux hatten ihn gezwungen, Paris zu verlassen und in Corbeil bzw. Melun zu 

                                                 
163 Heinrich J. F. REINHARDT, Laon, Schule von, in: Lexikon des Mittelalters 5, Stuttgart 1999, Sp. 1712-14. 

Zu den karolingischen Wurzeln der Schule von Laon sowie den Griechisch-Kenntnissen der gelehrten Iren, die 

hier wirkten, BERSCHIN, Mittelalter, 167-9. 
164 Zur Glosse als entscheidendem Schritt auf dem Weg der Verwissenschaftlichung in der Scholastik: Rolf 

SCHÖNBERGER: Scholastik. In: Lexikon des Mittelalters 7, Stuttgart 1999, Sp. 1521-1526. 
165 Monika ASZTALOS: Die Theologische Fakultät. In: RÜEGG (Hg.), Geschichte, 360. 
166 ASZTALOS, Theologische Fakultät, 360. 
167 Klaus A. JACOBI: Wilhelm von Champeaux. In: Lexikon des Mittelalters 9, Stuttgart 1999, Sp. 167 f. 
168 Joachim EHLERS: Paris. Die Entstehung der europäischen Universität, in: DEMANDT (Hg.) Stätten des 

Geistes, 76. 
169 Rolf PEPPERMÜLLER, Abaelard. In: Lexikon des Mittelaters 1, Stuttgart 1999, Sp. 7-10; LE GOFF, Die 

Intellektuellen, 40; CLASSEN, Studium, 3; PEDERSEN, First Universities, 130 



lehren. Scharenweise waren die Studenten dem charismatischen Lehrer gefolgt. Bald konnte 

er wieder zurückkehren. Die Lage seiner Schule bestimmte langfristig die Pariser 

Universitätstopographie. Nicht die Ile de la Cité mit der Domkiche wurde zum Mittelpunkt 

des akademischen Lebens, sondern die Montagne de Sainte Geneviéve am linken Seine-

Ufer.170 Die Universität Paris ist eben nicht primär aus der Domschule hervorgegangen. 

Progressive Lehrer wie Abälard, die die Studenten anzogen, haben mit der Standortwahl ihrer 

Schulen diese Entscheidung herbeigeführt. Fortschrittliche Wissenschaft war sicher der 

maßgebliche Grund, weshalb Paris im 12. Jahrhundert die übrigen Kathedralschulen 

Nordfrankreichs überholte. Darüber hinaus aber wirkte wohl die besondere Urbanität dieser 

Stadt für die Scholaren attraktiv.171 Paris wuchs damals zu einer der größten Städte Europas 

an. Sicher ergab sich dieses Wachstum im Wesentlichen aus dem Residenzcharakter der 

Stadt. Das kapetingische Königtum war wohl die fortschrittlichste Monarchie der Epoche. Die 

Entwicklung von Paris zum Wissenschaftszentrum lässt sich jedoch keinesfalls mit der zum 

Herrschaftszentrum in einen unmittelbaren Bewirkungszusammenhang bringen. Die Magister 

der Pariser Schulen waren alles andere als Hofgelehrte. Das Studium entwickelte sich hier 

eigenständig – als eine dritte Kraft neben Hof und Domkirche. 

 

Die Vielzahl kirchlicher, aber auch privater Schulen im Paris des 12. Jahrhunderts, vor allem 

aber die zahlreichen Studenten, die sie aufsuchten, bedurften gegenüber den alten 

Domschulen neuer sozialer Organisationsformen. Erst mit zeitlicher Verzögerung folgten 

diese den wissenschaftlichen Innovationen. In Paris sind jedenfalls erst Anfang des 13. 

Jahrhunderts korporative Sozialformen belegt. In Privilegien dieser Zeit wird von 

„universitas“, „communitas“, „societas“ oder „consortium“ gesprochen.172 Überraschend 

erscheint, welche Funktionen solcher bruderschaftlichen Organisationsformen genannt 

werden, etwa die Hilfe gegenüber kranken Magistern und Scholaren sowie das Begräbnis von 

verstorbenen.173 Die „universitas“ im Verständnis der Zeit unterscheidet sich noch wenig von 

Gilden und Zünften bzw. von Landsmannschaften fremder Mitbewohner in der Stadt. Sie ist 

keineswegs eine spezifisch wissenschaftliche Sozialform. Anders als in Bologna, wo es sich 

bei den Magistern primär um Bürger der Stadtgemeinde handelt, sind die Professoren in Paris 

von vornherein bei den korporativen Zusammenschlüssen mit dabei. Auch sie sind ja in der 

Stadt Fremde. So wird die „universitas“ hier zu einer „universitas magistrorum et 

scholarium“. Ob man deshalb von einer „Magisteruniversität“ sprechen soll, sei 

dahingestellt.174 Anders als in Bologna ist in Paris die Universität ein „corpus 

ecclesiasticum“.175 Professoren wie Schüler werden als Kleriker angesehen. Aus der Genese 

der Universität ist dieser Charakter verständlich. Sie ist aus einer Vielzahl von Schulen 

entstanden. Das unterscheidet sie von den anderen alten Kathedralschulen, die nicht zu 

Universitäten wurden. Diese vielen Schulen, deren Magister und Scholaren sich zu einer 

„universitas“ zusammenschlossen, waren aber doch mehrheitlich geistliche Anstalten. Über 

sie alle beanspruchte die Domkirche die Kontrolle der Lehre. Mit der Hilfe des Papstes gelang 

es, sich aus der Abhängigkeit von der Domkirche zu befreien. Dazu kam es in den anderen 

Kathedralschulen nicht. Sie blieben, was sie bisher waren. Im Mittelpunkt der 

Auseinandersetzung zwischen „universitas“ und Domkirche stand die Vergabe der „licentia 

docendi“. Während sich Bologna seinen Charakter als autonome Korporation gegen die 

Kommune erkämpfte, gelang das in Paris gegen den Bischof und seinen Kanzler. 

                                                 
170 LE GOFF, Die Intellektuellen, 43. 
171 LE GOFF, Die Intellektuellen, 28-30. 
172 Jacques VERGER: A propos de la naissance de l’université de Paris: cotexte social, enjeu politique, portée 

intellectuelle. In: FRIED (Hg.), Schulen, 75. 
173 VERGER, A propos, 78. 
174 Zur Problematik der Typologie „Magisteruniversität“ versus „Scholarenuniversität“ vgl. oben. 
175 EHLERS, Paris, 77 und 79. 



 

Die drei Wissenschaftslandschaften, in denen die Anfänge der europäischen Universität zu 

suchen sind, zeigen im 11. und 12. Jahrhundert noch sehr unterschiedliche Strukturen des 

höheren Bildungswesens. Seit dem 13. Jahrhundert kommt es dann zu 

Ausgleichstendenzen.176 Der räumliche Rahmen, innerhalb sich dessen diese Tendenzen 

abspielen, ist die lateinische Christenheit, die Westkirche, die man wegen ihrer 

Zentralisierung auf den Papst hin zu Recht als „Papstkirche“ charakterisieren kann. Die 

Entwicklung der europäischen Universität  vollzieht sich ausschließlich im räumlichen 

Rahmen der Papstkirche. Sie erscheint auf zwei Ebenen durch diesen Kontext bedingt – durch 

intensivierte gesellschaftliche Kommunikation im Großraum der Westkirche im allgemeinen 

und durch gezielte Universitätspolitik der Päpste im besonderen. Die europäische Universität 

ist ein spezifisches Kulturmuster, das sich ohne seine Wurzeln in der Papstkirche des Hoch- 

und Spätmittelalters nicht begreifen ließe 

 

In keiner der behandelten Wissenschaftslandschaften lässt sich von Anfang an ein Einfluss 

des Papsttums beobachten. Die Entwicklung der wissenschaftlichen Lehre geht auf andere 

Wurzeln zurück. Auch wenn Zusammenhänge mit der Kirchenreform erkennbar sind wie In 

Montecassino bzw. Salerno – nirgendwo hat sie in ihrer Frühphase von Rom her einen 

entscheidenden Impuls bekommen. Eingriffe seitens der Päpste in die neuen Institutionen der 

höheren Bildung erfolgten erst in den letzten Jahrzehnten des 12. und im beginnenden 13. 

Jahrhundert.177 Die wesentlichen Motive der nun einsetzenden Universitätspolitik der Päpste 

wird man vor allem in drei Bereichen zu suchen haben.178 Zunächst ging es um die 

Rechtgläubigkeit. Die Entstehungszeit der Universitäten ist auch die Zeit des Aufkommens 

von häretischen Bewegungen innerhalb der Westkirche. Die Universitäten sollten nun für den 

Kampf gegen die Ketzer in Dienst genommen werden. Zuvor aber ging es darum, sie selbst 

von Ketzerei freizuhalten. Ketzertum und Frühscholastik gehören zusammen, weil sie sich 

vom Glauben ohne kritische Reflexion verabschiedeten. Auch die Katharer bemühten sich um 

Rationalität in Glaubensfragen.179 Dann versuchten die Päpste, über die Universitäten den 

kirchlichen Zentralismus zu stärken. Die Lehrhoheit lag traditionell bei den Bischöfen. Wenn 

der Papst ihnen die Kontrolle über die „licentia docendi“ bezüglich der Universitäten entzog, 

stärkte er damit seine Zentralgewalt.180 Die Vorgehensweise war dabei ähnlich wie bei den 

großen Ordensgemeinschaften. Direkt dem Papst unterstellt schwächten sie die regionale 

Gewalt der Bischöfe und stärkten die universale des Kirchenoberhaupts.181 Schließlich waren 

die Universitäten als qualifizierte Ausbildungsstätten kirchlicher Führungskräfte wichtig.182 

Sowohl für die römische Kurie als auch für die Besetzung von Bischofstühlen wurden 

gebildete Theologen bzw. Juristen gebraucht. Die Päpste beriefen akademisch Graduierte als 

Kardinäle. Papst Innozenz III. (1198-1216) hatte in Bologna und in Paris studiert, schon vor 

ihm Alexander III. (1159-81) in Bologna, wo er zunächst Schüler und dann Nachfolger des 

                                                 
176 Robert I. MOORE: Die erste europäische Revolution. Gesellschaft und Kultur im Hochmittelalter, München 

2001, 188 f. 
177 NARDI, Beitrag, in: RÜEGG (Hg.), Geschichte, 87-91. Walter HÖFLECHNER: Zur Entwicklung  

wissenschaftlicher Institutionen, 3.1.2 und 3.1.3  http://gams.uni-graz.at:8080/fedora/get/owiss-wi-065-

1/bdef:TEI/get/ (16.082007). 
178 RÜEGG, Themen, in; RÜEGG (Hg.), Geschichte, 33; HÖFLECHNER, Zur Entwicklung, 3.1.3.1. 
179 FICHTENAU, Ketzer, 285. 
180 VERGER, Les universités, 24. 
181 LE GOFF, Die Intellektuellen, 78. 
182 Jürgen MIETHKE: Die Kirche und die Universitäten im 13. Jahrhundert. In: FRIED (Hg.), Schulen 292-309; 

FRIED, Wissensgesellschaft 150; CLASSEN, Studium, 127-169. 

http://gams.uni-graz.at:8080/fedora/get/owiss-wi-065-1/bdef
http://gams.uni-graz.at:8080/fedora/get/owiss-wi-065-1/bdef


großen Kanonisten Gratian war.183 Das Phänomen der „Juristenpäpste“ veranschaulicht, 

welche Bedeutung die Rechtswissenschaft für die Führung der Kirche gewann.184 

 

Eine systematische Universitätspolitik der Päpste begann mit Innozenz III. und wurde von 

dessen Nachfolgern konsequent fortgesetzt.185 Sie bediente sich sehr unterschiedlicher 

Maßnahmen. Im Mittelpunkt dieser Politik stand die Universität Paris – damals schon die 

bedeutendste der abendländischen Christenheit, theologisch führend und deshalb für die 

Interessen des Papsttums besonders wichtig. Das „Modell Paris“ sollte für die päpstliche 

Universitätspolitik maßgeblich werden.186 Auf der Basis vorausgehender päpstlicher 

Privilegien und Regelungen gab Robert de Courzon, der Kardinallegat Papst Innozenz III. und 

früher selbst Magister in Paris, 1215 der Universität eine detaillierte Ordnung.187 Er legte die 

Studienprogramme und Studienpläne fest, er regelte die akademischen Bräuche - von 

offiziellen Versammlungen bis hin zu Todesfällen. Er bestätigte die Regeln für die Examina 

zur Erreichung der „venia docendi“, er ordnete die Universitätsgerichtsbarkeit, die Festlegung 

der Mieten in den „hospitia“, die Bestimmungen der Zeiten und Prozeduren für Vorlesungen 

und Disputationen. Nirgendwo sonst wurden die Vorstellungen der Kirche über die 

Ordnungen es Universitätslebens so konkret und so ausführlich niedergelegt. Etwa zur 

gleichen Zeit wie in Paris griff auch in Oxford ein Kardinallegat ein und gab der Universität 

Statuten.188 Besonders wichtig für die Ausweitung des päpstlichen Einflusses waren 

Maßnahmen in Bologna. Zum Unterschied von Paris und den an Paris orientierten 

Generalstudien war Bologna eine Laienuniversität. Auf der Seite der Scholaren in 

Auseinandersetzungen mit der Stadtgemeinde eingreifend verfügte der Papst 1219, dass allein 

der Archidiakon von Bologna dazu berechtigt sei, die Rechte der Kirche bei der Verleihung 

der „licentia docendi“ auszuüben.189 In ähnlicher Weise intervenierte damals der Papst auch 

bei anderen Universitäten, zum Beispiel im südfranzösischen Montpellier.190 

 

Etwa zur gleichen Zeit, als die Päpste unmittelbar in die Universitätsentwicklung einzugreifen 

begannen, förderten sie auch die neu entstandenen Bettelorden, die ihrerseits mit den 

Universitäten aufs Engste verbunden waren. Georges Duby hat diese Politik auf eine 

Kurzformel gebracht: „Nach 1225 konstituierten sie auf Befehl des Papstes eine zweite 

Armee des Wissens“.191 Die Dominikaner hatten sich von Anfang an die Predigt zur Aufgabe 

gemacht. Die Franziskaner sollten ihnen auf diesem Weg bald folgen. Predigt auf 

wissenschaftlicher Basis war das Ausbildungsziel des Bettelordensstudiums.192 In allen 

großen Universitätsstädten wurden sukzessive Generalstudien der Bettelorden aufgebaut 

sowie Professuren mit Mendikanten besetzt. Vielfach kam es darüber zum Konflikt. 

Zugehörigkeit zum Orden einerseits, zur Korporation der Universität andererseits galt 

manchen als unvereinbar. Wann immer es zur Auseinandersetzung kam – die Päpste standen 

auf der Seite der Mönche. Rascher als die Universitäten haben sich die Klöster der 

Bettelorden über den ganzen Raum der Westkirche verbreitet – mit ihnen verbunden auch die 

Generalstudien der Orden. Mitunter ist aus einem solchen Studienhaus später die theologische 

                                                 
183 PEDERSEN, First Universities, 128 
184 RÜEGG, Themen, in: RÜEGG (Hg.), Geschichte, 33. 
185 NARDI, Beitrag, 87-91; VERGER, A propos,  95; LE GOFF, Die Intellektuellen, 77-79; MIETHKE, Die 

Kirche, 309-320. 
186 MIETHKE, Kirche, 316. 
187 NARDI, Hochschulträger, 88. 
188 NARDI, Hochschulträger, 89. 
189 NARDI, Hochschulträger, 90. 
190 NARDI, Hochschulträger, 91. 
191 DUBY, Kathedralen, 246. 
192 Kaspar ELM: Studium und Studienwesen der Bettelorden. Die „andere“ Universität? In: DEMANDT (Hg.), 

Stätten des Geistes,  111-126. 



Fakultät einer Universität entstanden. Bettelorden und Universitäten sind im Hoch- und 

Spätmittelalter als ein spezifisch europäisches Kulturmuster eng verbunden. Es gibt sie beide 

nur im Bereich der Westkirche – dem damaligen Kulturraum Europa – und sie haben beide 

die wissenschaftliche Entwicklung in diesem Kulturraum nachhaltig beeinflusst. 

 

Die Verbreitung von Universitäten im Raum der Westkirche erfolgte im Verlauf des Hoch- 

und Spätmittelalters nach Teilregionen keineswegs gleichzeitig sowie in unterschiedlichen 

Formen des Rückgriffs auf Strukturelemente, wie sie in den drei behandelten 

Ausgangslandschaften entstanden sind.193 Besonders früh haben sich in England Universitäten 

entwickelt. Zwischen England und Nordfrankreich hat es schon im 11. und 12. Jahrhundert 

sehr enge Kontakte von Gelehrten gegeben. Man könnte in einem weiteren Verständnis die 

englischen Schulzentren der nordfranzösischen Wissenschaftslandschaft zurechnen. 

Allerdings sind die Universitäten von Oxford und Cambridge nicht aus Kathedralschulen 

hervorgegangen. Und sie reichen auch als Wissenschaftszentren nicht so weit zurück wie 

Chartres oder Laon. Sehr früh sind auch auf der Iberischen Halbinsel Universitäten entstanden 

– allen voran in Palencia und Salamanca. Hier steht die Initiative des Königs im Vordergrund. 

Parallel zu der von Friedrich II. zur Ausbildung von Staatsbeamten gegründeten Universität 

Neapel könnte man in ihnen Anfänge der Nationaluniversitäten sehen.194 Bei den 

Universitätsgründungen des Spätmittelalters tritt dieser Typus immer stärker in den 

Vordergrund. Gegenüber der Internationalität der Frühzeit kommt es dabei zu einer 

Verschiebung zu stärker territorial begrenzten Einzugsbereichen. Diese jüngeren 

Fürstenuniversitäten sind dann häufig in Residenzstädten angesiedelt. Aber auch die 

Universalmacht Papsttum spielt für die Universitätstopographie eine wichtige Rolle. Bedingt 

durch das Große abendländische Schisma kommt es seit 1378 mehrfach zu Gegengründungen 

gegen bestehende Universitäten, die der Observanz des anderen Papstes folgen. 195 So füllte 

sich der europäische Raum mit Universitäten von überregionaler, aber auch bloß regionaler 

Bedeutung. Es bleibt bei dieser Entwicklung das ganze Mittelalter hindurch in der Verteilung 

der Universitäten ein deutliches Süd-Nord bzw. West-Ost-Gefälle bestehen. In Italien und in 

Frankreich gab es weit mehr hohe Schulen als in Mitteleuropa. Die Wurzeln dieses Gefälles 

reichen wohl bis in karolingische Zeit zurück.196 Man wird bei der Erklärung dieses 

Phänomens auch grundsätzliche Besonderheiten in der Topographie von 

Wissenschaftszentren zu bedenken haben. Sie unterscheiden sich in mancher Hinsicht von 

politischen und kirchlichen Zentren. Jedenfalls für die Entstehungszeit der europäischen 

Universitäten lassen sie sich als zentrale Orte durchaus mit Fernhandelsmessen oder mit 

Wallfahrtorten vergleichen. Der überregionale Einzugsbereich steht gegenüber dem 

regionalen im Vordergrund. Zu Anselm von Laon, zu Abälard in Paris, zu den großen 

Doktoren in Bologna pilgerten Studenten aus ganz Europa und zahlten für das dort erworbene 

Wissen hohe Preise. Die großen Pilgerziele der Wissenschaft behielten oft Jahrhunderte 

hindurch ihre alte Attraktivität. Man konnte sie nicht ohne weiteres durch neue „heilige Orte“ 

der Wissenschaft ersetzen. So blieben innerhalb des Raums der Westkirche, der zu einem 

Wissenschaftsraum Europa zusammenwuchs, noch die alten Wissenschaftslandschaften 

dominant, in denen die Entwicklung begonnen hatte. 

 

Spezifische Strukturen, die sich im Raum der Papstkirche entwickelt haben, sind als der 

historische Kontext zu sehen, in dem die europäische Universität entstanden ist. Jürgen 

Miethke hat 1986 formuliert: „Jedenfalls war das Gebilde ‚Universität’, das sich im Laufe des 

                                                 
193 Die verschiedenen Entwicklungsphasen im Kartenbild wiedergegeben bei VERGER, Grundlagen, in: 

RÜEGG (Hg.), Geschichte, 72-78. 
194 VERGER, Grundlagen, 63; LE GOFF, Die Intellektuellen, 148, 154. 
195 VERGER, Entstehung, 66. 
196 Johannes FRIED: Der Weg in die Geschichte. Propyläen Geschichte Deutschland 1, Berlin 1994. 830. 



12. Jahrhunderts herauskristallisierte, eine originäre Neuschöpfung des Mittelalters. Es ist 

heute weithin unumstritten, dass diese Bildungsinstitution in ihrer eigenartigen Kombination 

von wissenschaftlicher Lehre, korporativer Autonomie und anstaltlicher Institutionalisierung 

sich von allen Formen und Einrichtungen höheren Unterrichts unterscheidet, die anderswo 

und zu anderen Zeiten außerhalb der damals begründeten Tradition entstanden sind.“197 Zu 

Recht wird in dieser generellen Aussage über die mittelalterliche Universität, die wohl bis 

heute Geltung beanspruchen darf, die wissenschaftliche Lehre vor der korporativen 

Autonomie als Charakteristikum der neuen Bildungsinstitution genannt. Die hier 

unternommene Analyse früher Wissenschaftslandschaften hat gezeigt, dass die erstere der 

letzteren stets vorausgegangen ist. Wissenschaftszentren entstehen nicht durch bestimmte 

Organisationsformen. Die zeitliche Abfolge bzw. der kausale Zusammenhang ist stets 

umgekehrt. So erscheint es problematisch, die Entstehung von Universitäten mit dem 

Zusammenschluss zu korporativen Verbänden und deren Privilegierung anzusetzen.198 Der 

wissenschaftlichen Entwicklung – insbesondere dem tiefgreifenden Rationalisierungsschub, 

der von der Scholastik ausging199 - kommt vor der organisatorischen Entwicklung die Priorität 

zu. Die Kombination beider wurde dann allerdings für die europäische Universität konstitutiv. 

Ohne Autonomie konnte sich die Gemeinschaft der Lehrenden und Lernenden nicht 

wissenschaftlich selbständig weiterentwickeln. Der korporative Charakter der 

mittelalterlichen Universität ordnet sie in eine spezifisch europäische Sonderentwicklung ein. 

Es wurde darauf hingewiesen, dass es sich bei den Universitäten um ein charakteristisches 

Phänomen des im Hochmittelalter aufblühenden Städtewesens handelt – häufig in Parallele zu 

der damals einsetzenden kommunalen Bewegung. Innerhalb der Stadt, aber vielfach im 

Gegensatz zur städtischen Kommune, begründeten die auswärtigen Scholaren bzw. Magister 

oder beide zusammen ihre Korporationen. Ihrer inneren Verfasstheit nach sind die 

Universitäten eine typische Erscheinungsform des Kommunalismus: genossenschaftlicher 

Zusammenschluss, selbstgewählte Organe, autonome Selbstverwaltung.200 Dieser 

Kommunalismus ist ein auf die mittelalterliche Westkirche beschränktes Phänomen.201 Er hat 

kein Gegenstück im Byzantinischen Reich oder in den Ländern des islamischen Raums. 

Deswegen fehlt er dort auch in den Bildungsinstitutionen. Die Madrasa ist ein Gebäude, kein 

Personenverband, schon gar nicht ein sich selbst verwaltender. In seiner vergleichenden 

Studie über Madrasa und Universität hat George Makdisi darauf aufmerksam gemacht, dass 

ein Muslim in einem anderen muslimischen Land nie ein Fremder sein konnte.202 Für einen 

Zusammenschluss der auswärtigen Scholaren gegenüber den Stadtbürgern zu „universitates“ 

bzw. „nationes“ fehlte im islamischen Raum jede gesellschaftliche Grundlage. Die Madrasa 

bildete keine Korporation und sie stellte dementsprechend keine juridische Person dar – ein 

rechtliches Konzept, das der Islam nicht kannte.203 Für die europäische Universität war der 

                                                 
197 MIETHKE, Kirche, 285; BORGOLTE, Christen, 555. 
198 So etwa auch in der neueren Überblicksdarstellung Wolfgang E. J. WEBER, Geschichte der europäischen 

Universitäten, Stuttgart 2002, 16-21. 
199 Rolf SCHÖNBERGER, Scholastik. In: Lexikon des Mittelalters 7, Stuttgart 1999, Sp. 1521-1526. 
200 Exemplarisch dafür etwa das Modell der Bologneser Juristen-Universitates bei STEFFEN, Bologna, 92-97, 

vor allem die hier gebotene graphische Darstellung. 
201 Peter BLICKLE: Der Kommunalismus als Gestaltungsprinzip zwischen Mittelalter und Moderne. In: Nikolai 

BERNARD/ Quirinus REICHEN (Hg.): Gesellschaft und Gesellschaften, Festschrift für Ulrich im Hof, Bern 

1982, 95-113; BORGOLTE, Christen, 579;  MITTERAUER, Warum Europa?, 284-7. 
202 George MAKDISI: Madrasa and University in the Middle Ages. In: Studia Islamica 32 (1970), 257. Zu 

Unterschieden zwischen Madrasa und Universität allgemein auch Toby E. HUFF: Islam, China; and the West, 

2.A  Cambridge 2003, 147-160. Zur Diskussion um George Makdisis Thesen über die Beeinflussung der 

europäischen Universität des Mittelalters durch die Madrasa: Tim GEELHAAR: Stiftungszweck Bildung? Die 

mittelalterlichen Pariser Universitätskollegien im interkulturellen Vergleich mit der islamischen Madrasa. In: 

Jonas FLÖTER/Christian RITZI (Hg.), Bildungsmäzenatentum, Köln-Weimar-Wien 2007, 41-72. 
203 MAKDISI, Madrasa, 264; HUFF, The Rise, 133. 



korporative Charakter wichtig. Insgesamt hat der Kommunalismus im Raum der Westkirche – 

unmittelbar und vermittelt – die innere Ordnung der Universität beeinflusst. 

 

Jenö Szücs hat in seiner Studie „Die drei historischen Regionen Europas“ die spezifisch 

europäische Entwicklungsdynamik aus Prozessen erklärt, die er „produktive Separationen“ 

bzw. „produktive Trennungen“ nennt.204 Dieses Konzept ist auch zum Verständnis der 

europäischen Universitätsgeschichte hilfreich. Als die wichtigste dieser „produktiven 

Trennungen“ sieht er die zwischen geistlicher und weltlicher Sphäre an, „ohne die weder die 

zukünftigen ‚Freiheiten’ und die grundsätzliche Emanzipation der ‚Gesellschaft’ noch die 

späteren Nationalstaaten, die Renaissance und die Reformation vorstellbar sind.“ Mit dem 

Investiturstreit und der an ihn anschließenden Ausformung der Papstkirche erreicht sie einen 

ersten Höhepunkt. In der Auseinandersetzung zwischen geistlicher und weltlicher Gewalt hat 

der Kommunalismus starke Impulse gewonnen, und mit ihm die „universitas“ als soziale 

Organisationsform. Im 13. Jahrhundert nennt Alexander von Roes neben „sacerdotium“ und 

„regnum“ das „studium“ als dritten Grundpfeiler der christlichen Gesellschaft.205 Der Prozess 

der „produktiven Trennungen“ ist nun weiter fortgeschritten. Die Wissenschaft und ihre Lehre 

hat sich emanzipiert. Wie gerade auch die sozialräumliche Analyse der frühen 

Wissenschaftslandschaften  zeigt, gewinnen die großen Schulen in Süditalien, Oberitalien und 

Nordfrankreich ihre internationale Bedeutung aus eigener Kraft - nicht aus kirchlicher oder 

weltlicher Autorität, sondern häufig gegen diese206 Die Eigenständigkeit des Studiums als 

dritte Säule abendländischer Gesellschaftsordnung, die Alexander von Roes so betont, ist 

keineswegs bloß akademische Spekulation eines Gelehrten. Auf den Konzilien des 

Spätmittelalters sitzen nicht nur viele akademisch gebildete Persönlichkeiten zusammen, 

sondern – neben kirchlichen Hierarchen und Repräsentanten von Fürsten - auch offizielle 

Vertreter der Universitäten. Sie sind mit dabei, wenn es um die großen  Probleme der 

westlichen Christenheit geht. In der Bewegung des Konziliarismus, den man als 

Kommunalismus im Rahmen der Papstkirche verstehen kann, sind sie tonangebend. Das 

Studium ist zur Großmacht geworden. Nirgendwo sonst haben Institutionen der 

Gelehrsamkeit damals einen solchen gesellschaftlichen Einfluss erreicht – nicht in Byzanz 

und nicht in den islamischen Reichen. Wo sich „regnum“ und „sacerdotium“ – wenn 

überhaupt vorhanden – nicht auseinanderentwickelt haben, dort konnte sich das „studium“ 

nicht als ein selbständiger dritter Gesellschaftsbereich etablieren. 

 

Man darf das Konzept der „produktiven Trennungen“ – auf die Universitätsgeschichte 

bezogen – zu einem Konzept der „produktiven Spannungsfelder“ ausweiten. Überall, wo im 

Bereich der Wissenschaft und ihrer Lehre Unterschiede zugelassen wurden, dort kam es zu 

dynamischen Entwicklungen. Das zeigt sich sehr deutlich im islamischen Raum an der Blüte 

der Wissenschaft im Abbasidenreich nach der Rezeption hellenistischer 

Wissenschaftstraditionen. Das zeigt sich ebenso im Westen seit den Übersetzungsarbeiten des 

Hochmittelalters. Die Konfrontation mit der Antike zwang zur Auseinandersetzung. Das 

wichtigste Spannungsfeld war dabei das zwischen Offenbarung und Vernunft. Jede 

Offenbarungsreligion hatte sich diesem Konfliktpotential zu stellen. Die Begegnung mit der 

griechischen Philosophie machte die Auseinandersetzung unumgänglich. In der islamischen 

Welt schalteten die Vertreter der Orthodoxie die rationalistische Richtung sukzessive aus. Die 

Madrasa war gerade nicht der Ort, an dem solche Gegensätze fruchtbar gemacht worden 

wären. Im Gegenteil – sie machte sich die Durchsetzung der Rechtgläubigkeit zum Ziel. Und 

mit dieser Zielsetzung konnte es weder zu einer neuen Auseinandersetzung mit der Antike – 

vergleichbar den verschiedenen „Renaissancen“ im Westen – noch mit der sich weiter 

                                                 
204 Frankfurt a. M. 1994, 20, 26. 
205 Jacques VERGER, Studium. In: Lexikon des Mittelalters 8, Stuttgart 1999, Sp. 255; Classen, Studium, 195. 
206 Vgl. dazu auch PEDERSEN, First universities, 133; LE GOFF, Die Intellektuellen, 74. 



entwickelnden europäischen Wissenschaft kommen. Aus religiösen Gründen waren die 

Grenzen für einen solchen Transfer auf lange geschlossen.207 Auch im Westen eröffnete die 

Rezeption der Antike vielfältige Spannungsfelder. Auch in der westlichen Christenheit stand 

auf dieser Basis das Verhältnis von Offenbarung und Vernunft zur Diskussion. Die Scholastik 

hat versucht, solche Spannungsfelder fruchtbar zu machen – und nicht nur im Bereich von 

Theologie und Philosophie.208 Der Titel von Gratians Kirchenrechtssammlung „concordantia 

discordantium canonum“ ist gleichsam das Leitmotiv der hochmittelalterlichen 

Wissenschaftsentwicklung.209 Spannungsverhältnisse fruchtbar zu machen, war von den 

Anfängen her ein essentielles Moment europäisches Universitätsgeschichte. In veränderte 

Zeiten übersetzt behält es wohl seine Gültigkeit. 

 

 

                                                 
207 Religiöse Gründe haben dann auch im ausgehenden Mittelalter eine Übernahme des Buchdrucks mit 

beweglichen Lettern im islamischen Raum verhindert – ein Faktor, der die Unterschiede der 

Wissenschaftsentwicklung in den beiden Räumen verstärkte. Vgl. dazu MITTERAUER, Warum Europa? 238 f., 

258 f. sowie DERSELBE: Schreibrohr und Druckerpresse. Transferprobleme einer Kommunikationstechnologie. 

In: Festschrift für Alfred Kohler (im Druck). 
208 Zu den „scholastischen Wissenschaften“ im Hochmittelalter Johannes FRIED: Vom Nutzen der Rhetorik und 

Dialektik für das Leben. In: DERSELBE (Hg.): Dialektik und Rhetorik im frühen und hohen Mittelalter. 

Rezeption, Überlieferung und gesellschaftliche Wirkung antiker Gelehrsamkeit vornehmlich im 9. und 12. 

Jahrhundert (Schriften des Historischen Kollegs, Kolloquien 27), München 1997, XII. 
209 Isnard Wilhelm FRANK: Kirchengeschichte des Mittelalters, Düsseldorf 1984, 133. 


