DIE ANFANGE DER UNIVERSITAT IM MITTELALTER

RAUME UND ZENTREN DER WISSENSCHAFTSENTWICKLUNG

In der historischen Beschaftigung mit der Friihgeschichte der Universitat geht es erstaunlich
oft um die Frage, wo die alteste Bildungseinrichtung dieser Art zu suchen sei. Eine Internet-
Enzyklopadie etwa vermerkt dazu: ! ,,.. there is some controversy regarding what is the
world’s oldest university between Takshashila, Nalanda and Al-Azhar University ...Students
at Takshashila University, founded in Taxila, Pakistan (a part of ancient India this time) from
around the 7th century BC, were given academic titles after graduating one of its many
courses. Nalanda University, founded in Bihar, India from around the 5™ century BC also
gave academic titles to its graduates, while also offering postgraduate courses. Al-Azhar
University, founded in Cairo, Egypt in the 9th century, offered a variety of post-graduate
degrees, and is usually regarded as the first full fledged university.” Nach Ausfiihrungen tber
Einrichtungen des hoheren Bildungswesens in Persien und China folgt der tiberraschende
Satz: “The first European medieval university was the University of Magnaura in
Constantinople (now Istanbul, Turkey), founded in 849 by emperor Bardas, followed by the
University of Salerno (9™ century), University of Bologna (1088), and the University of Paris
(c. 1100), later associated by the Sorbonne name.” Schlusslicht Europa — auf dem Hintergrund
des traditionellen europaischen Geschichtsbilds eine sehr ungewohnte Sicht.

Ganz anders sieht diese Frage die aus einer Initiative der européischen Rektorenkonferenz
hervorgegangene ,,Geschichte der Universitit in Europa“.2 Der Herausgeber, Walter Riiegg,
gibt dem von ithm verfassten ersten Kapitel den Titel: ,,Die Universitdt als européische
Institution®. Bei der Behandlung der Urspriinge formuliert er:® ,Je nach der Bedeutung, die
man dem Nachweis des einen oder anderen Strukturmerkmals zumisst, kann Bologna oder
Paris als &lteste Universitat bezeichnet werden: Nimmt man die Existenz korporativer
Institutionen schlechthin als Kriterium, gewinnt Bologna, wenn auch nur knapp. Denn hier
schlossen sich gegen Ende des 12. Jahrhunderts die fremden Rechtsstudenten zu ,Nationen’
zusammen und entwickelten damit eine Grundform der europdischen
Universitatsorganisation. Halt man den Zusammenschluss von Lehrern und Studenten
verschiedener Disziplinen in einer Korporation fiir das wesentliche Merkmal einer
Universitat, kann Paris als Ort der ersten Universitat gelten. Denn die alteste derartige
universitare Korporation ist in Paris bezeugt.” Und weiter: ,,Ebenso hat die Medizinschule
von Salerno ihren Titel der dltesten Universitat Europas verloren und wird als ,Proto-
Universitit’ bezeichnet, was ihrer wissenschaftlichen Bedeutung als Arzteschule seit dem 10.
Jahrhundert, im 12. als Zentrum und im 13. als Modell medizinwissenschaftlicher Forschung
und Lehre keinen Abbruch tut.* Uber die Urspriinge der europiischen Universitit heift es
grundsatzlich:* |, Die Organisationsform der Universitit ldsst sich jedoch nicht auf das
Altertum zurtckfihren und wurde auch nicht von Byzanz beeinflusst. Es l4ge naher die
Universititen von den Gelehrtenschulen des Islams herzuleiten... Englische Islamisten
bejahen die Frage, ob die Araber die Universitét erfunden hatten.*

! University — Free net encyclopedia, http:www.netipedia.com/index.php/Universities (01.07.2007); dhnlich: The
Origin of Universities, http://www.cwrl.utexas.edu/~bump/OriginUniversities.html (01.07,2007).

2 Walter RUEGG (Hg.): Geschichte der Universitat in Europa 1, Mittelalter. Miinchen 1993.

3 Walter RUEGG, Themen, Probleme, Erkenntnisse. In: DERSELBE (Hg.), Geschichte, 25.

* RUEGG, Themen, 26 f.



http://www.cwrl.utexas.edu/~bump/OriginUniversities.html

Es erscheint verwunderlich, dass das Alters-Ranking unter den européischen Universitaten
noch zu Ende des 20. Jahrhunderts in einem von der Europdischen Rektorenkonferenz
angeregten Geschichtswerk eine solche Rolle spielt. Der ideologische Hintergrund einer
derartigen Fragestellung ist dem Autor ja damals schon voll bewusst. So verweist er
ausdrucklich auf die politische Situation, die 1888 dazu gefiihrt hat, das Griindungsdatum der
Universitat Bologna auf 1088 festzulegen®, namlich das Bediirfnis des jungen italienischen
Nationalstaats nach einer grof3artigen Jubilaumsfeier — ein klarer Fall von ,,invention of
tradition®. Wer Geschichte feiern will, der braucht eine mdglichst weit zurlickreichende,
datenmiBig genau fixierbare Uberlieferung. Verfiigt man tber die &lteste Universitat, so
legitimiert das, in besonderer Weise zu feiern. Fir das Bildungsbirgertum des
nationalistischen Zeitalters lag darin eine Motivation, sich mit friiher Universitatsgeschichte
zu beschaftigen. Heute sollte ein solcher Zugang wohl anachronistisch sein. In dem von der
Europdischen Rektorenkonferenz angeregten Geschichtswerk sind solche Elemente
identifikatorischer Geschichtsschreibung eher Relikte. Der historisch-genetische Ansatz steht
im Vordergrund: Die Universitat der Gegenwart soll aus ihrem Gewordensein verstanden
werden. Dazu dient eine vergleichende VVorgangsweise — in zarten Ansétzen sogar tber
Europa hinaus gehend.

In einen ganz anderen ideologischen Kontext als den der nationalistischen Historiographie ist
die Tendenz einzuordnen, die Anfange der Universitét in Indien, in China oder im islamischen
Raum zu suchen. Das Grundmuster ist zwar dasselbe: Wer die &ltere Universitét hat, kann auf
die langere Bildungstradition zuriickblicken und darf darauf stolz sein. Die Zielrichtung aber
ist eine andere: Es geht nicht darum, das historische Selbstbewusstsein der Pakistanis, der
Iraner oder der Agypter zu stirken, sondern das der Européer zu delegitimieren. Haufig
kommt eine solche Form der Eurozentrismus-Kritik aus Europa selbst. Soweit sie
ideologische Geschichtskonstrukte zerstort und damit den Weg fir eine rationalere
Geschichtsbetrachtung frei macht, ist diese Tendenz sicher zu begrii3en. Problematisch
erscheint sie, wo sie neue interessensbedingte Konstrukte aufbaut. Auch das kommt vor.

Nicht nur wegen ihres identifikatorischen und haufig ideologischen Zugangs ist die Frage
nach altesten Universitaten fir die Beschaftigung mit den Anféangen dieser
Bildungseinrichtung kontraproduktiv. Alters-Rankings mussen exakte Daten nennen. Bei der
Entwicklung von Institutionen der Wissenschaft in Forschung und Lehre aber handelt es sich
in der Regel um Langzeitprozesse ohne klare Zasuren. Will man Reihungen nach dem Alter
von Universitaten vornehmen, muss man vor allem klare Vorstellungen haben, welche
Kriterien denn eine Universitdt ausmachen. Die exemplarisch gebotenen Zitate bieten
diesbezuglich Ansatzpunkte, allerdings sehr unterschiedliche und — insgesamt gesehen — recht
problematische. Macht die Graduierung das Wesen der Universitat aus? Geht es um deren
Charakter als korporative Institution, als freiwilliger Zusammenschluss von Professoren und
Studenten, auch von Studenten allein sowie von Professoren und Studenten verschiedener
Disziplinen? Darf ein modellhaftes Zentrum medizinwissenschaftlicher Forschung und Lehre
nicht zu den frihen Universitaten gerechnet werden, weil es nicht als Korporation belegt ist?
Die Frage nach exakten Altersgrenzen fiihrt zur Frage nach strukturell bedingten
Abgrenzungen. Und es gibt kein Kriterium, nach dem generell zwischen Universitat und
Nicht-Universitat unterschieden werden kdnnte. Auch die jeweils erste Nennung als
Luniversitas® bzw. Genauer als ,,universitas magistrorum et scholarium* hilft da nicht weiter.
Ganz abgesehen von der Zufélligkeit solcher Erwéhnungen — das Mittelalter hat mit dieser
Terminologie sehr Unterschiedliches bezeichnet. Wir kdnnen nicht Universitatsgeschichte als

5 RUEGG, Themen, 24.



Geschichte der jeweils als ,,Universitit* bezeichneten Institutionen schreiben.®
Ausgangspunkt muss vielmehr unser heutiges Verstandnis von Universitét sein. Nur in dieser
Zugangsweise sind wir fiir ein Publikum unserer Zeit verstandlich. Auch wenn historische
Kontinuitét besteht — die im Mittelalter als ,,universitates bezeichneten Einungen von
Professoren und Studenten haben in ihrem Wesen als Korporationen mit heutigen
Universitaten nicht mehr viel Gemeinsamkeiten. Anders verhdlt sich das mit ihrem Charakter
als Zentren wissenschaftlicher Forschung und Lehre. Solche Entwicklungsstrange werden
einzubeziehen sein, wenn nach den Anfangen der Universitét gefragt wird, auch dort, wo sie
uber Europa hinausfuhren. Im Sinne einer Transfergeschichte haben die europdischen
Universitaten weit Uber Europa hinaus reichende Wurzeln und weit Giber Europa hinaus
reichende Auswirkungen. Die letzteren sind von der hier behandelten Epoche her nicht mehr
Thema. Den ersteren aber muss zumindest skizzenhaft nachgegangen werden — sowohl
entwicklungsgeschichtlich als auch in einer vergleichenden Perspektive.

Beschaftigung mit Wissenschaftstransfer fihrt zur Beschaftigung mit raumlichen Aspekten
von Wissenschaft. Abstrakt betrachtet erscheint Wissen grenzenlos mobil. In den konkreten
Lebenswelten, zu denen die Anfange unserer Universitaten zuriickfihren, waren allerdings
dem Transfer von Wissenschaft vielfaltige Grenzen gesetzt — duf3erlich etwa durch
beschrankte Verkehrsmdglichkeiten, innerlich durch geminderte Aufnahmebereitschaft
aufgrund von kulturellen Unterschieden, insbesondere von religiésen Differenzen. Im
Mittelalter haben wir es weitgehend mit strikt gegeneinander abgeschotteten Grof3raumen der
Wissenschaftsentwicklung zu tun. Austauschprozesse sind eher die Ausnahme und bedrfen
besonderer Erklarung. Innerhalb solcher GroRrdume lassen sich Teilbereiche erkennen,
innerhalb derer intensive Zirkulation besteht und dementsprechend verstérkt
Gemeinsamkeiten gegeben sind. Soweit diese intensivere Kommunikation auch die
Wissenschaftsentwicklung einbezieht, kénnen wir von spezifischen
Wissenschaftslandschaften sprechen. Auch die besondere Dynamik solcher
Wissenschaftslandschaften lasst nach bedingenden gesellschaftlichen Ursachen fragen.
Besondere herrschaftliche, kirchliche, wirtschaftliche und kulturelle Erklarungsfaktoren
werden aus einer vergleichenden Analyse von Wissenschaftslandschaften erkennbar. Das gilt
vor allem fiir deren Zentren, in denen die &ltesten Universitaten entstanden sind. Bei
Einrichtungen des héheren Bildungswesens handelt es sich um zentrale Funktionen von
zentralen Orten. Sie stehen mit anderen zentralen Funktionen dieser Pl&tze in einem mehr
oder minder starken Zusammenhang. Die sozialgeographische Zentralorttheorie l&sst sich —
entsprechend modifiziert — auf mittelalterliche Wissenschaftsraume und ihre Mittelpunkte mit
Gewinn anwenden.” Wenn wir fragen, warum gerade in dieser oder jener Stadt friih eine
Universitat entstanden ist, finden wir neue Ansétze, um die Frage nach den Anfangen der
Universitat besser zu verstehen. Insgesamt erscheinen fur die Beantwortung dieser Frage
raumliche Perspektiven wichtig.

6 Diesen Grundsatz hat sehr deutlich Peter CLASSEN: Studium und Gesellschaft im Mittelalter, Stuttgart 1983,
193 f, formuliert: ,,Fragen wir zuletzt, welche Kriterien es eigentlich sind, die eine Universitdt von einer anderen
Schule unterscheiden, so ist die Antwort nicht leicht zu geben. Die beiden Ausdriicke ,universitas’ und ,studium
generale’, die sich seit der Mitte des 13. Jahrhunderts durchsetzen, gentigen nicht: auch wo keine voll
ausgebildete Korporation, also ,universitas’, besteht wie in Orléans oder Neapel, haben wir echte
Generalstudien, die eine vollgultige akademische Ausbhildung vermitteln. Aber auch das nicht von der
Verfassung, sondern vom Schulbetrieb ausgehende Wort ,studium generale’ reicht zur Definition nicht aus; es
geht zu weit. Generalstudien haben auch die Bettelorden; aber mit gutem Grund rechnet man Ordensschulen
nicht den Universitdten zu.*

7 Zur Anwendung der geographischen Zentralorttheorie auf die Geschichte generell Michael MITTERAUER:
Das Problem der zentralen Orte als sozial- und wirtschaftshistorische Forschungsaufgabe. In: Vierteljahrsschrift
fur Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 58 (1971), 433-467.

8 Diese raumliche Perspektive mittelalterlicher Wissenschaft findet sich stark beriicksichtigt bei Johannes
FRIED: In den Netzen der Wissensgesellschaft. Das Beispiel der mittelalterlichen Kdnigs- und Furstenhofe. In:



Jene Wissenschaftsentwicklung, die seit dem Hochmittelalter in Europa in den spezifischen
Bildungseinrichtungen von Universitaten ihren Niederschlag gefunden hat, basiert auf
Traditionen, die weit in die Antike zuriickreichen. Das Erbe der griechisch-hellenistischen
Wissenschaft wurde vor allem in drei GroRrd&umen weitergegeben — im persischen Osten, der
durch das Kalifenreich abgeldst wurde und mit der Expansion des Islam auf der Grundlage
der arabischen Sprache eine enorme Ausweitung erfuhr, im ostromisch-byzantinischen
Kulturraum in griechischer Sprache und schlieflich — weitaus am schwachsten — im
lateinischen Westen.® In jedem dieser groBen Wissenschaftsraume des Frihmittelalters
erfolgte die Auseinandersetzung mit den Traditionen der Antike zu unterschiedlichen Zeiten
und mit unterschiedlichen Ergebnissen. Die Ubernahme aus benachbarten
Wissenschaftsraumen spielte dabei eine entscheidende Rolle — und damit die
Ubersetzungsarbeit als Form der interkulturellen Vermittlung. Ohne diese Vermittlung von
Inhalten in einer vorausgehenden Phase, lasst sich die Entstehung der europdischen
Universitat als einer Institution der Wissenschaft und ihrer Lehre nicht verstehen.

In der Regel wird der arabisch-islamischen Wissenschaft der Abbasidenzeit mit ihrem
Zentrum in Bagdad die entscheidende Mittlerfunktion zwischen Antike und
hochmittelalterlichem Europa zuerkannt.'® Diese Sichtweise verkiirzt die Entwicklung in
zweierlei Hinsicht: Sie vernachlassigt den Wissenschaftstransfer in den Osten schon in
vorislamischer Zeit und sie berticksichtigt nicht, dass dieser Transfer sehr stark von einer
Ubersetzergruppe vermittelt wurde, deren Kultur nicht mit der arabischen Sprache verbunden
war.!! In der Spatzeit des Sasanidenreiches wurde am Hof des persischen GroBRkénigs
griechische Literatur und Wissenschaft gepflegt. Der byzantinische Historiker Agathias,
keineswegs ein Freund der Perser, berichtet tiber Chosroes I: (531-578):12 | Chosroes wird
gepriesen und bewundert, mehr als er eigentlich verdient, nicht nur von den Persern, sondern
sogar von einigen Rémern (Byzantinern). Es wird ihm zugeschrieben, ein Liebhaber der
Literatur und ein gelehriger Schuler der Philosophie zu sein; jemand soll die Werke der
griechischen Literatur fir ihn ins Persische bertragen haben. Es geht sogar das Gerlicht, er
habe sich das gesamte Corpus des Stagiriten (Aristoteles) griindlicher angeeignet als der
paianische Redner (Demosthenes) die Werke des Sohnes des Oloros (Thukydides) und er
kenne sich aus mit den Lehren Platons, des Sohnes des Ariston. Nicht einmal der ,Timaios’,
der ja nur so strotzt von geometrischen Lehrsatzen und wissenschaftlichen Spekulationen,
entgehe seinem Verstindnis, ebenso wenig ... ,Phaidon’, ,Gorgias’ oder auch jeder andere
der verfeinerten und schwierigen Dialoge, z. B. der ,Parmenides’*. Agathias berichtet auch,
dass Chosroes den Gelehrten der platonischen Akademie, die seit der SchlieBung ihrer Schule

DERSELBE/Thomas KAILER (Hg.):Wissenskulturen. Beitrédge zu einem forschungsstrategischen Konzept
(Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel 1), Berlin 2003, 141-194. Es wird hie eine stark raumbezogene
Begrifflichkeit entwickelt wie ,,Kraftzentrum der Wissenschaftsorganisation®, ,,Strahlungszentrum der
Wissenschaftsdistribution, ,,Mittelpunkt der mittelalterlichen Wissensgesellschaft” (192).

9 Zur Rezeption der Antike in diesen drei GroRraumen im Vergleich Ernst PITZ: Die griechisch-rémische
Okumene und die drei Kulturen des Mittelalters. Geschichte des mediterranen Weltteils zwischen Atlantik und
Indischem Ozean 270-812 (Abhandlungen und Beitrége zur historischen Komparatistik 3), Berlin 2001, 457-
468.

10 popularisiert etwa durch Werke wie Sigrid HUNKE: Allahs Sonne tiber dem Abendland. 5. A. Frankfurt a.M.
2005.

! Diese verkiirzende Sicht findet sich mit der Etikettierung ,,Arabic science* neuerdings auch noch in der groBen
wissenschaftsgeschichtlichen Arbeit auf kulturvergleichender Grundlage von Toby E. HUFF: The Rise of Early
Modern Science. Islam, China, and the West, 2. A. Cambridge 2003, 47-54. Die vorislamische Phase der
Rezeption griechischer Wissenschaft fehlt ebenso in der groBen interkulturellen Zusammenschau von Michael
BORGOLTE: Christen, Juden, Muselmanen. Die Erben der Antike und der Aufstieg des Abendlands 300-1400
n. Chr. (Siedler Geschichte Europas 2), Miinchen 2006.

12 Josef WIESEHOFER: Das antike Persien. VVon 550 v. Chr. Bis 650 n. Chr. Diisseldorf-Ziirich, 1998, 289.



in Athen durch Kaiser Justinian heimatlos waren, an seinem Hof Gastrecht gewéhren wollte —
allerdings ohne dauerhaften Erfolg.™® Neben Werken der Philosophie, der Theologie und der
Staatskunst interessierte sich Chosroes auch fiir Beitrage aus fremden Landern zu Recht und
Medizin — keineswegs nur solchen westlicher Provenienz, sondern auch aus Indien.* Das
Kerngebiet des Sasanidenreiches war ein Schmelztiegel sehr unterschiedlicher
Wissenschaftstraditionen. Diese Konstellation wurde durch die islamische Eroberung kaum
beeintrachtigt. Neuen Auftrieb erhielt die Wissenschaftsentwicklung hier, als die Kalifen aus
der Dynastie der Abbasiden ihre Residenz in das neu gegriindete Bagdad verlegten.®

Das Zentrum der Gelehrsamkeit im Perserreich war — jedenfalls in spatsasanidischer Zeit —
die Akademie von Gundishapur.'® Die Stadt hatte, wie auch in ihrem Namen zum Ausdruck
kommt, der GroRRkonig Shapur 1. 271 gegriindet und hier systematisch Christen aus dem von
ihm eroberten Antiocheia angesiedelt. Sie wurde deshalb auch Veh-Andiyok-Sabur genannt,
d. h. ,,besser als Antiocheia hat Shapur diese Stadt gemacht“!” Antiocheia war ein altes
hellenistisch-christliches Wissenschafts- und Bildungszentrum. Wie weit die Akademie von
Gundishapur zurtickgeht, lasst sich nicht mit Sicherheit feststellen. Jedenfalls spielten hier
syrische Christen als Wissenschaftler, als akademische Lehrer und vor allem als Ubersetzer
eine entscheidende Rolle. Unterrichtet wurden Medizin, Philosophie, Theologie sowie
verschiedene andere Wissenschaften. Bei der Ubersetzungsarbeit stand Medizin im
Vordergrund, daneben auch Philosophie und Astronomie, wobei auch indische
Wissenschaftstraditionen aufgegriffen wurden. Mit der Akademie war eine umfangreiche
Bibliothek verbunden, ebenso ein Lehrkrankenhaus — das &lteste bekannte der Welt. Ob man
bei dieser bedeutenden Stétte von Forschung und Lehre aus heutiger Sicht von einer
Universitat sprechen kann, sei dahingestellt. In der Organisationsform sind sicher auch
Unterschiede zu bedenken. Gundishapur war immer wieder Residenz des Gro3konigs und
damit die Akademie in Abhangigkeit. Anders lagen die Dinge in Nisibis, dem zweiten
Zentrum der syrischen Christen im Perserreich, tiber das hellenistische Wissenschaft
weitergegeben wurde. Die Schule von Nisibis 16ste die von Edessa ab. In ihrer Glanzzeit
studierten hier 800 Studenten.'® Sie war geistiger Mittelpunkt der ostsyrischen Kirche. In ihrer
Auseinandersetzung mit der byzantinischen Reichskirche suchte sie, ihre theologischen
Positionen mit dem Ruckgriff auf vorchristliche Philosophen zu untermauern. Syrische
Theologen aller Konfessionen dachten in den Kategorien des Aristoteles. So war fur sie die
Ubersetzung wissenschaftlicher Werke aus dem Griechischen in das Syrische besonders
wichtig.*® Dieses wurde — getragen von den syrischen Kirchen — immer mehr zur

18 WIESEHOFER, Persien, 290. Zu den von Justinian als heidnisch geschlossenen Philosophenschulen in Athen:
Helmut FLASHAR: Athen. Die institutionelle Begriindung von Forschung und Lehre. In: Alexander
DEMANDT (Hg.): Statten des Geistes. GroRe Universitaten Europas von der Antike bis zur Gegenwart, KoIn-
Weimar-Wien 1999, 1-14.

4 WIESEHOFER, Persien, 291.

15 Zum Wiederaufleben sasanidisch-persischer Kulturtraditionen unter den Abbasiden PITZ, Okumene, 463-468.
16 WIESEHOFER, Persien, 292; Wilhelm BAUM/Dietmar W. WINKLER: Die apostolische Kirche des Ostens.
Geschichte der sogenannten Nestorianer, Klagenfurt 2000, 61.

1" WIESEHOFER, Persien, 217, 283.

18 BAUM/WINKLER, Kirche, 30 und 25.

¥ BAUM/WINKLER, Kirche, 25-31; Gotthard STROHMAIER, Die geistigen und gesellschaftlichen
Bedingungen der lateinischen Rezeption arabischen Wissens. In: Andreas SPEER/Lydia WEGENER (Hg.):
Wissen Uber Grenzen. Arabisches Wissen und lateinisches Mittelalter (Miscellanea Mediaevalia 33, Berlin -
New York 2006, 127; Peter BRUNS, Aristoteles-Rezeption und Entstehung einer syrische Scholastik. In:
DERSELBE (Hg.), Zur Rezeption griechischer Philosophie von der Spétantike bis zum Islam (Hereditas.
Studien zur alten Kirchengeschichte 22), Bonn 2003, 29-41; Ksenia FALLEND: Vom Wandel des
Menschenbildes im Hochmittelalter als Folge des Wissenschaftstransfers zwischen Orient und Okzident,
www.sbg.ac.at/ger/samson/rvws2002-03/fallend2002.pdf, 5 (01.07.2007). Wie aus den Ubersetzungen der
Studienprogramme hervorgeht, wurde in Gundishapur der ganze Unterricht auf Syrisch abgehalten. Dazu
FALLEND, Wissenschaftstransfer, 6.



http://www.sbg.ac.at/ger/samson/rvws2002-03/fallend2002.pdf

selbstandigen Wissenschaftssprache, die auch Bildungsgut der Antike weiter vermittelte —
zunachst ins Perserreich, daran anschlielend spater in die islamische Welt. So stehen letztlich
innerchristliche Auseinandersetzungen im Osten am Anfang jenes langen Weges, auf dem
Traditionen antiker Wissenschaft tiber den expandierenden islamischen Wissenschaftsraum in
den Westen und nach Europa vermittelt wurden.

Nach dem Vorbild der Akademie von Gundishapur grindete Kalif al-Mamun (813-33) in
seiner Residenzstadt Bagdad das ,,Bayt al-Hikma“ d. i. ,,Haus der Weisheit™ — ein
wissenschaftliches Zentrum, das fir die Aneignung des hellenistischen Erbes in der
islamischen Welt gréRte Bedeutung erlangen sollte.?° Schon Kalif al-Mansur (754-75)
forderte Ubersetzungen ins Arabische, Kalif Harun ar-Raschid (786-809) schloss daran an
und begann eine Bibliothek einzurichten. Sein Sohn al-Mamun setzte dieses Werk in groRem
Malfstab fort. Sein ,,Haus der Weisheit™ war eine Verbindung von Akademie, Bibliothek und
Ubersetzungszentrum. Neunzig Gelehrte waren hier mit Ubersetzungsarbeiten beschéftigt,
unter ihnen 37 syrische Christen, 8 Sabder und 9 Juden. Auch in der Rezeption des
hellenistischen Erbes durch die islamische Welt seit dem 9. Jahrhundert spielten also syrische
Christen noch eine entscheidende Rolle.?! Nur zum Teil tibersetzten sie schon direkt aus dem
Griechischen ins Arabische, haufig aber noch mit syrischen Texten als Zwischenstufe. Die
Manuskripte, die im ,,Haus der Weisheit* iibersetzt wurden, stammten aus unterschiedlichen
Regionen des abbasidischen Grofreichs. Beutestiicke aus Kriegsziigen kamen hinzu. Kalif al-
Mamun trachtete aber auch, uber Gesandtschaften bei Herrschern benachbarter Reiche fur
ihn interessante Texte zu gewinnen.?? Es liegt hier eine Sammlungs- und Ubersetzungspolitik
vor, wie sie in alterer Zeit in diesem Malstab wohl nur von den Ptolemé&ern zugunsten ihrer
Bibliothek in Alexandreia betrieben wurde.? In Bagdad hatten diese Aktivititen allerdings
eine ganz neue materielle Grundlage. Mitte des 8. Jahrhunderts tibernahmen die Araber von
den Chinesen die Technik der Papierherstellung.?* Schon Ende des Jahrhunderts wurde in
Bagdad Papier produziert, das sich besonders gut fur Biicher eignete. Der neue Beschreibstoff
flihrte auch im wissenschaftlichen Schrifttum zu einer betréchtlichen Steigerung. In
verschiedenen Zentren des Reiches entstanden groRe Bibliotheken® — mit einer gewissen
Verzogerung gegeniiber dem ostarabischen Raum auch im westarabischen bis hinein nach al-
Andalus. Ohne die Ubernahme der Papierproduktion hétte sich die islamische Welt seit dem
9. Jahrhundert nicht so rasch zu einem relativ einheitlichen Wissenschaftsraum entwickelt.

20 Johann Christoph BURGEL.: Allmacht und Méachtigkeit. Religion und Welt im Islam, Miinchen 1991, 114-
220; Albert HOURANI: Die Geschichte der arabischen Vélker, Frankfurt a.M., 2. A.. 2000, 107-111; Anna
ASFARUDDIN: Muslim Views on Education: Parameters, Purview, and Possibilities. In: Journal of Catholic
Legal Studies 44 (2005), 155-157; BORGOLTE, Christen, 544.

21 Maurice LOMBARD: Bliitezeit des Islam. Eine Wirtschafts- und Kulturgeschichte 8.-11. Jahrhundert,
Frankfurt a. M. 1991, 101 f.

22 Bemerkenswert erscheint, dass sich die Ubersetzungstitigkeit im Wesentlichen auf Werke in griechischer
syrischer und altpersischer Sprache beschrankte. Aus dem Lateinischen wurde das ganze Mittelalter hindurch ein
einziges Buch - und zwar ein spatrémisches Geschichtswerk — Ubersetzt, aus anderen westlichen Sprachen kein
einziges. Bernard LEWIS: Der Atem Allahs. Die islamische Welt und der Westen — Kampf der Kulturen?,
Hamburg-Wien 1994, 47, erklart dies so: ,,Die Griechen waren Hiiter einer alten Zivilisation, von denen man
etwas lernen konnte und mit denen sich im Laufe der Jahrhunderte eine Form der Koexistenz herausgebildet
hatte. Den wilden, grausamen Stammen des finstersten Europa gestand man keine solchen ausgleichenden
Eigenschaften zu®. Zumindest beziiglich der romischen Antike erscheint diese Erklarung nicht befriedigend.

2 Bernd SEIDENSTICKER: Alexandria. Die Bibliothek der Kénige und die Wissenschaften. In: DEMANDT,
Statten des Geistes, 15-38; FALLEND, Wissenschaftstransfer, 9 und 11-15.

24 Hans B. KALIN, Papier. In: Lexikon des Mittelalters 6, Stuttgart 1999, Sp. 1664.

% Walter HOFLECHNER: Zur Entstehung wissenschaftlicher Institutionen 1.6, http://gams.uni-
grazat:8080/fedora/get/:wissg-wi-065-1/bdef: TEl/get/ (16.08.2007); FALLEND, Wissenschaftstransfer 17, 23.



http://gams.uni-grazat:8080/fedora/get/:wissg-wi-065-1/bdef:TEI/get/
http://gams.uni-grazat:8080/fedora/get/:wissg-wi-065-1/bdef:TEI/get/

Die Griinde, warum es unter den Kalifen der Abbasidendynastie in Bagdad zu einer so
intensiven Aufnahme der hellenistischen Wissenschaftstradition gekommen ist, werden auf
verschiedenen Ebenen zu suchen sein. Zunachst gab es wohl ganz praktische Motive?®: Man
wollte am Kalifenhof genauso gut ausgebildete Arzte haben, wie es sie in Gundishapur gab.
Das Zentrum theoretischer und praktischer Medizin verlagerte sich so rasch zur neuen
Residenz. Gelehrte Arzte begegnen haufig als Vermittler zwischen héfischer und
wissenschaftlicher Kultur. Uber die medizinische Betreuung hinaus boten die
naturwissenschaftlichen Kenntnisse, wie sie aus der hellenistischen Tradition Gbernommen
werden konnten, praktischen Nutzen — etwa Astronomie und Mathematik. Dann verlieh eine
reichhaltige Bibliothek mit wissenschaftlichen Texten aus aller Welt dem Herrscher, der tber
sie verfugen konnte, besonderes Prestige. Wie die neue Hauptstadtgriindung der Abbasiden
insgesamt untermauerte auch deren kulturelle Ausstattung den besonderen
Herrschaftsanspruch der Kalifendynastie.?” Auch diesbeziiglich steht das ,,Haus der Weisheit*
in Bagdad, in einer Traditionslinie, die nach Gundishapur und noch weiter zurtickreicht. Die
Bemuhungen al-Mamuns um die Rezeption des hellenistischen Wissenschaftserbes diirften
aber noch einen besonderen Grund gehabt haben, zu dem es in vorangegangenen Epochen
kein Gegenstiick gibt. Al-Mamun war jener Kalif, unter dem die Vertreter einer
rationalistischen Glaubensauffassung gegenlber den orthodoxen Sunniten den stérksten
Einfluss auf die Regierung des Grofireichs gewannen. Die Auseinandersetzung zwischen den
beiden Richtungen in der Religionsgemeinschaft fand in dem vom Kalifen geforderten
Rechtglaubigkeitseid auf die Geschaffenheit des Korans ihren Hohepunkt. Fir die
Traditionalisten war diese Position unannehmbar.? Die Rationalisten konnten in den nunmehr
ubersetzt vorliegenden Schriften der griechischen Philosophie fur ihre Auffassung des
Verhaltnisses von Offenbarung und Vernunft Unterstiitzung finden. Dieses
Spannungsverhéltnis ergab sich - vor allem in der Konfrontation mit Aristoteles — auch in
anderen monotheistischen Religionen — im Judentum in Anschluss an den Islam,?® spater dann
in der westlichen Christenheit.° Die Auseinandersetzung um dieses Spannungsfeld hatte in
Europa fir die Entwicklung universitarer Wissenschaft sehr wesentliche geistige und
institutionelle Folgen. Das ,,Haus der Weisheit* in Bagdad ist nicht zur Universitdt geworden.
Es war eine Einrichtung des Kalifenhofs. Und der Kalif vollzog schon unter al-Mamuns
drittem Nachfolger al-Mutawakkil (847-861) die endgultige Wende zurtick zum orthodoxen
Sunnitentum.®! Die Rationalisten verloren ihre Machtpositionen. Sicher wirkten die geistigen
Impulse, die von den groBen Ubersetzungen ausgegangen waren, auch spater noch weiter —
vor allem auferhalb des Abbasidenreiches im westarabischen Raum. Aber es fehlte ihnen die
institutionelle Grundlage. Die Madrasa, die sich als Einrichtung der hoheren Bildung im 11.
Jahrhundert von Bagdad und Nishapur ausgehend entwickelte,3? war kein Ort theologisch-

2 HOURANI, Geschichte, 109.

27 Tilman NAGEL.: Die islamische Welt bis 1500, Miinchen 1998, 58-64. Den Sinn von Ubersetzungsarbeit als
Herrschaftslegitimation betont sehr stark Dimitri GUTAS: Greek Thought, Arabic Culture. The Graeco-Arabic
Translation in Abbasid Society, London, 1998.

8 NAGEL, Die islamische Welt, 61-64.

2 Raphael PATAL: The Jewish Mind, New York 1977, 104-113; Hermann GREIVE, Aristoteles A 111, Judentum
(Philosophie und Theologie). In: Lexikon des Mittelalters 1, Stuttgart 1999, Sp. 936; BORGOLTE, Christen,
560.

% Fernand van STEENBERGHEN, Aristoteles A 111, Lateinisches Mittelalter. In: Lexikon des Mittelalters 1,
Stuttgart 1999, Sp. 936-938.

3 NAGEL, Islamische Welt, 65.

32 Said Amir AMORJAND, The Law, Agency, and Policy in Medieval Islamic Society: Development of the
Institutions of Learning from the Tenth to the Fifteenth Century. In: Comparative Studies in Society and History
41 (1999), 267-271; George MAKDISI: Muslim Institutions of Learning in Eleventh Century Baghdad. In:
Bulletin of the School of Oriental and African Studies 24 (1961), 1-56; DERSELBE: Madrasa and University in
the Middle Ages. In: Studia Islamica 32 (1970), 255-264; Jonathan BERKEY': The Transmission of Knowledge
in Medieval Cairo. A Social History of Islamic Education, Princeton 1992, 6-9. Der Madrasa dhnliche



philosophischer Auseinandersetzung. Die Herausforderung der hellenistischen
Wissenschaftstradition — jetzt als ,,fremde Wissenschaften® bezeichnet®® - wirkte in ihr nicht
weiter. Hier wurden vielmehr die vier Rechtsschulen der sunnitischen Orthodoxie gelehrt, die
sich alle gegen den islamischen Rationalismus der friilhen Abbasidenzeit strikt abgegrenzt
hatten. Auch gegenuber schiitischen Einflissen sollte die Madrasa die Rechtglaubigkeit
absichern. So wurde sie zu einem Ort der Bewahrung, nicht zum Ausgangspunkt dynamischer
Weiterentwicklung.

Durch die von den friinen Abbasidenkalifen angeregte Ubersetzungstatigkeit entwickelte sich
— von Mesopotamien ausgehend — eine weitrdumige Kommunikationsgemeinschaft
islamischer Gelehrter, die von Chorasan bis Cordoba reichte. Die von Bagdad ausgehenden
Impulse erfassten ja keineswegs nur den Herrschaftsbereich der Abbasiden. Religise Beziige
verbanden starker als herrschaftliche Abhangigkeit — etwa die fur alle Muslime verpflichtende
Wallfahrt nach Mekka. Und so war das Emirat der Omayyaden in al-Andalus bei aller
Gegnerschaft zu den Abbasiden voll in den islamisch-arabischen Wissenschaftsraum
integriert. Als sich 929 der omayyadische Emir Abderrahman zum Kalifen proklamierte, gab
das den Anlass, die Residenzstadt Cordoba verstarkt zu einem Zentrum islamischer
Wissenschaft auszubauen. Eine der gréfiten und bedeutendsten Bibliotheken des Mittelalters
entstand hier.3* Die Grundlage dafiir bildete allerdings keineswegs eine neue Welle von
Ubersetzungen verbunden mit der Rezeption von neuen Wissenschaftstraditionen, wie das in
al-Mamuns ,,Haus der Weisheit* der Fall gewesen war. Eine solche zweite Welle der
Offenheit flr fremdes Kulturgut hat die islamische Welt bis weit in die Moderne hinein nicht
mehr erlebt. Wenn zu Beginn des dritten Jahrtausends ein UN-Report tiber den Stand der
Wissensgesellschaft in den arabischen Landern gerade den extrem niedrigen Anteil an
iibersetzten Biichern betont, so verweist dieser Befund auf weit zuriickreichende Wurzeln®.
Die mal3gebliche Entscheidung in diese Richtung dirfte schon mit der Niederlage der
Rationalisten in ihrer Auseinandersetzung mit den streng schriftglaubigen Vertretern des
Sunnitentums gefallen sein.*

Von den drei fur die Anféange der europaischen Universitat wichtigen wissenschaftlichen
Groliraumen des Friih- und Hochmittelalters erscheint der byzantinische als derjenige, in dem
am stérksten Kontinuitat zur Antike bestand. Konstantinopel war der einzige Ort, an dem eine
antike Tradition akademischen Lebens aus dem Altertum ins christliche Mittelalter
hintiberfiihrte.®” Das gilt sowohl fiir die Beschiftigung mit wissenschaftlichen Texten der

Bildungseinrichtungen entstanden seit der Mitte des 13. Jahrhunderts in Anschluss an Moscheen, sehr zahlreich
etwa in Kairo. Das gilt auch fir die al-Azhar-Moschee, die unter den schiitischen Fatimiden Hauptmoschee war,
unter den sunnitischen Ayyubiden dann an Bedeutung verlor, unter den Mameluken um Schuleinrichtungen
erganzt wurde, aber auch damals fir das islamische Lernen noch nicht die Rolle spielte, die sie in spéteren
Jahrhunderten gewann (BERKEY, Transmission, 51). Als eine seit dem 9. Jahrhundert kontinuierlich bestehende
Universitét kann sie keinesfalls angesehen werden.

33 BERKEY, Transmission, 7.

34 Rudolf SELLHEIM: Bibliothek D, Islamische Welt. In: Lexikon des Mittelalters 2, Stuttgart 1999, Sp. 125.

3 Deutsche Gesellschaft fir die Vereinten Nationen (Hg.): Arabischer Bericht tiber die menschliche
Entwicklung 2003 (www.dgvn.de), 5-7.

3 PITZ, Okumene, 487, resiimiert: , Es war der Sieg des muslimischen Traditionalismus iiber das hellenistische
Erbe, das von der arabischen Kultur zunéchst in Gestalt der griechischen Philosophie, Naturwissenschaft und
Medizin breit rezipiert worden war, von jetzt an aber keine wirkliche Chance mehr hatte, sich zu entfalten. Die
muslimische Gelehrsamkeit verzichtete darauf, nach griechischer Art durch logisches Denken neue Erkenntnisse
zu gewinnen und das Verstandeswissen der Menschheit zu vermehren; sie erstarrte in einem Klassizismus, der
sich darauf beschrénkte, Kommentare zum Koran und zu den alten Quellen zu verfassen und die darin
eingefangene rechte Lebensart unverdndert zu tradieren.*

37 Heinrich SCHLANGE-SCHONINGEN: Konstantinopel. Eine Briicke des Wissens von der Antike zur
Neuzeit. In: DEMANDT (Hg.), Stétten des Geistes, 39-58; DEMANDT: Stationen européischer
Geistesgeschichte, ebda., 305.


http://www.dgvn.de/

griechisch-hellenistischen Tradition als auch fur die Vermittlung in der Lehre. Beide
Entwicklungslinien sind fiir Byzanz weitgehend getrennt zu sehen.® Fiir die Erhaltung
antiken Schrifttums haben byzantinische Gelehrte Hervorragendes geleistet, vielfach auch in
deren Interpretation durch Kommentare. Die notwendig gewordene Transkription von
Papyrus auf das besser haltbare Pergament gab dazu manchen AnstoR. Bibliotheken in
Dimensionen wie in den islamischen Zentren kamen dadurch allerdings nicht zustande.
Unterschiede der Beschreibstoffe konnen flr die Weitergabe wissenschaftlicher Traditionen
grol3e Bedeutung erlangen. Eine Grundsatzdebatte iber das Verhéltnis von Offenbarung und
Vernunft in vergleichbarer Scharfe wie im Islam und spéater im westlichen Christentum hat
sich aus der Begegnung mit antiker Wissenschaft in Byzanz nicht entwickelt.>® Aristoteles
wurde hier partiell rezipiert, aber ohne dhnliche Auseinandersetzungen auszulésen.*® Wahrend
die Ubersetzungstatigkeit ins Arabische im Kalifenreich byzantinisches Schriftgut einbezog,
ist es in der Gegenrichtung nicht in gleichem MaR zu Prozessen der Ubernahme gekommen.
Erstaunlich erscheint, dass Schriften Galens und andere medizinische Texte aus dem
Arabischen riickiibersetzt wurden.*! Im Verstandnis der Zeit durchaus als wissenschaftlich
sind Schriften der Traumdeutung anzusehen, die Byzanz aus dem Orient und spater der
Westen aus Byzanz tibernahm.*? Bei solchen Themenfeldern gab es tiber die
Religionsgrenzen hinweg wenig Bertihrungséngste.

Erst einhundert Jahre nach der Griindung von Konstantinopel hat die neue Hauptstadt des
Romischen Reiches eine Hochschule erhalten.*® 425 erlieR Kaiser Theodosios Il. ein Gesetz,
das den bis dahin vollkommen ungeordneten Bildungsbetrieb seiner Residenz in geordnete
Bahnen lenken sollte. Der Lehrbetrieb wurde an einen bestimmten Ort, ndmlich das Kapitol
der Stadt, gebunden; 31 Lehrstlhle fir verschiedene Disziplinen sollten eingerichtet werden.
Die Philosophie war darunter, die Theologie — fiir einen christlichen Herrscher tiberraschend —
nicht.** Das Spannungsverhaltnis zwischen Theologie und weltlichen Wissenschaften kam im
institutionellen Bereich nicht zum Tragen. Das gilt auch spéter fir universitatsdhnliche
Bildungseinrichtungen — etwa die Hochschule, die der César Bardas unter Kaiser Michael I11.
(842-867) im Magnaura-Palast einrichten lieR* oder die sogenannte ,,Universitit* des
Konstantin XI. Monomachos aus dem 11. Jahrhundert.*® Gemeinsam ist allen diesen hohen
Schulen in Konstantinopel ihre besondere N&he zum Hof und ihr kurzlebiger Charakter.
Byzanz hat zwar viele grof3e Gelehrte hervorgebracht, aber keine spezifische
Bildungsinstitution, an der sich Wissenschaft dauerhaft weiterentwickeln konnte.*’

Im Wissenschaftsraum des lateinischen Westens war im Frihmittelalter die Basis fur eine
Weiterentwicklung antiker Traditionen weit schwdcher als im griechischen Osten. Soweit es
hier nach unterbrochener Kontinuitét zu einer neuerlichen Rezeption kam, erfolgte diese nicht
nur durch Ubersetzungen. Im Bereich der Rechtswissenschaften gaben wiederentdeckte

3 SCHLANGE-SCHONINGEN, Konstantinopel, 50.

39 PITZ, Okumene, 461.

40 Fernand van STEENBERGHEN: Aristoteles A I, Byzanz. In: Lexikon des Mittelalters 1, Stuttgart 1999, Sp.
934.

41 Dimitri GUTAS: What was there in Arabic for the Latins to Receive? Remarks on the Modalities of the
Twelfth-Century Movement in Spain. In: SPEER/WEGENER (Hg.), Wissen uber Grenzen, 14.

42 ASFARUDDIN, Muslim Views, 149; Annemarie SCHIMMEL: Die Zeichen Gottes. Die religiose Welt des
Islam, Miinchen 1995, 162; Marc-Aielko ARIS; Ubersetzer, Ubersetzungen. In: Lexikon des Mittelalters 8,
Stuttgart 1999, Sp. 1149.

43 SCHLANGE-SCHONINGEN. Konstantinopel, 42.

4 SCHLANGE-SCHONINGEN, Konstantinopel, 44-46.

4 Georg OSTROGORSKY : Byzantinische Geschichte 324-1453, Miinchen 1963, 179.

46 SCHLANGE-SCHONINGEN, Konstantinopel, 49.

47 SCHLANGE-SCHONINGEN, Konstantinopel, 50; Borgolte, Christen, 555, 583.



Handschriften den entscheidenden AnstoR.*® Dadurch kam es zu einer Neuorientierung, zu der
es in anderen Wissenschaftsrdumen der Zeit keine Parallele gibt. Trotz dieser Sondersituation
— der Hauptstrom der Wissenschaftsentwicklung wurde hier durch Ubersetzungsarbeit
angeregt. Sie vermittelte nicht nur das Wissen der griechisch-hellenistischen Autoren selbst,
sondern auch - darauf aufbauend - das jener Gelehrten, die sie flr ihr eigenes kulturelles
Umfeld Ubersetzt, bearbeitet und interpretiert hatten. Vielfach wird diese Vermittlungsleistung
auf arabische Autoren beschrankt gesehen. Dem Kulturtransfer in den lateinischen Westen
aus der islamischen Welt ging allerdings ein nicht minder bedeutsamer aus dem
byzantinischen Raum voraus.*® Wenn auch das Schisma von 1054 bzw. schon
vorangegangene Kontroversen kulturelle Barrieren zwischen Ost- und Westkirche entstehen
lieRen, so bedeutete das fiir Ubersetzungsarbeiten keineswegs ein Hindernis. Religioses
Schrifttum aller Art — von Heiligenlegenden tber liturgische Texte bis zu theologischen
Abhandlungen wurden aus dem Griechischen ins Lateinische ibertragen. Philosophische und
medizinische Schriften begleiteten diesen Transfer. Im Vergleich dazu fehlte bei der
wissenschaftlichen Literatur aus dem islamischen Raum ein solcher breiter Kontext religios
akzeptierbaren Schrifttums. In vielen Belangen des kulturellen Lebens wurde der
byzantinische Osten bis ins 11. und 12. Jahrhundert hinein im Westen als vorbildhaft und
uberlegen angesehen. Die Orientierung an der sakralen Kunst des Byzantinischen Reichs etwa
veranschaulicht dieses Geféalle. So wandte sich auch das Interesse an Texten der griechisch-
hellenistischen Wissenschaft primar an Byzanz und erst sekundar an deren Uberlieferung in
der islamischen Welt.

Als die groRen Ubersetzungszentren, die dem lateinischen Westen die griechisch-
hellenistische Wissenschaft vermittelten und damit die sogenannte ,,Renaissance des 12.
Jahrhunderts* auslosten, gelten die siiditalienische Region um Amalfi, Salerno, Benevent und
Montecassino, weiters Venedig, Konstantinopel, Pisa, das normannische Sizilien sowie
Toledo.*® Eine solche Aufzahlung bietet insofern ein unbefriedigendes Bild, als sie sowohl
Herkunftsorte als auch Wirkungsstatten von Ubersetzern anfiihrt. Ebenso wére genauer
zwischen einzelnen Gelehrten, die als Ubersetzer tatig waren, und wie auch immer
untereinander verbundenen Gelehrtengruppen zu unterscheiden. Eine Geschichte der
Ubersetzungsarbeit miisste sicher diesbeziiglich weiter differenzieren. Hier geht es um etwas
anderes, namlich den Zusammenhang von Ubersetzungszentren und Wissenschaftszentren
bzw. von Wissenschaftszentren und friihen Universitaten. Aus der Analyse solcher
Zusammenhange lassen sich die Anfange europaischer Universitaten im Kontext ihrer
jeweiligen regionalen VVoraussetzungen besser verstehen.

Dass Ubersetzungsarbeit die Grundlage wissenschaftlicher Entwicklung darstellte, die zur
Entstehung einer bedeutenden Universitét flhrte, ist im Fall von Salerno ganz offenkundig.
Auch wenn man Salerno wegen der relativ spaten Entstehung korporativer

48 peter STEIN: Romisches Recht und Europa. Die Geschichte einer Rechtskultur, 3. A. Frankfurt a. M. 1996,
68-79.

9 Gordon LEFF: Die artes liberales. In: RUEGG (Hg.), Geschichte, 287.

50 Walter BERSCHIN: Griechisch-lateinisches Mittelalter. VVon Hieronymus zu Nikolaus von Kues, Bern-
Miinchen 1980, 252-278; Marc-Aielko ARIS: Ubersetzer, Ubersetzungen, Lateinische Literatur: In: Lexikon des
Mittelalters 8, Stuttgart 1999, Sp.1148-1150. Zur ,,Renaissance des 12. Jahrhunderts“: Charles H. HASKINS:
The Renaissance of the Twelfth Century, Cambridge (Mass.), 1927. Zu der ihr vorausgehenden
Wissenschaftsentwicklung im Westen und dem daraus resultierenden Interesse an Ubersetzungen, insbesondere
an den Schriften des Aristoteles: Matthias LUTZ-BACHMANN: Die Vielheit des Wissens und das neue
Konzept von Wissenschaft. Zu den epistemologischen Voraussetzungen der Wissensrevolution des 12.
Jahrhunderts. In: Johannes FRIED/Thomas KAILER (Hg.): Wissenskulturen. Beitrdge zu einem
forschungsstrategischen Konzept (Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel 1), Berlin 2003, 133-140.



Organisationsstrukturen nicht als die lteste Universitat Europas anerkennen mochte®! - dass
hier flr die europdische Universitatsgeschichte bedeutsame Weichenstellungen erfolgten,
steht auller Zweifel. Die Wiederbelebung antiker Wissenschaftstraditionen im lateinischen
Westen erfolgte zunédchst nicht auf dem Gebiet der Rechtswissenschaft oder der Philosophie,
sondern auf dem der Medizin.>? Als Zentrum praktischer Heilkunde hatte Salerno schon im
10. Jahrhundert europaweit einen hervorragenden Ruf.>® Eine stirker theoretische Fundierung
der drztlichen Praxis lasst sich hier allerdings erst im 11. Jahrhundert nachweisen.>* Sie
basierte zunachst auf griechischer Tradition, die Gber Byzanz vermittelt wurde. Der spéatere
Erzbischof Alfanus von Salerno, der seit 1050 in der Stadt als Magister tatig war, Ubersetzte
etwa ,,Uber die Natur des Menschen* des Nemesios vom Emesa.*® Fiir die medizinische
Wissenschaft hat er eine Terminologie geschaffen, die sich am Schriftlatein seiner Zeit
orientierte. Im Prolog seiner Arbeit berichtet er, dass sich mit ihm eine ganze Gruppe von
Arzten um Ubersetzungen bemiihte, um Defizite der Praxis auszugleichen. Diese
Ubersetzungstradition reicht in Salerno sicher noch weiter zuriick. Ihren Hohepunkt erreichte
sie mit dem groRen Ubersetzungswerk des Constantinus Africanus ab 1075, der der Schule
von Salerno und damit der européischen Medizin als erster einen Zugang zur arabischen
Medizin er6ffnete.>® Constantinus stammte aus Kairouan, einem bedeutenden
Medizinzentrum des islamischen Nordafrika. Durch Jahrzehnte bereiste er als Handler mit
Heilkrdutern den ganzen Mittelmeerraum. Wohl durch Alfanus vermitttelt, der besonders
enge Beziehungen zu Montecassino hatte, trat er dort nach seiner Taufe als Laienbruder ins
Kloster ein und Ubersetzte viele der von ihm mitgebrachten Manuskripte. Sein Hautwerk war
der ,,Liber pantegni, eine Bearbeitung des ,,Liber regalis* des Ali ibn al-Abbas. Obwohl er
selbst nicht als Lehrer in Salerno nachweisbar ist, gilt er als erster und wichtigster VVermittler
von griechisch-arabischem Wissen an dieses Medizinzentrum. Weitere Ubersetzungen
folgten. Schriften des Aristoteles wurden in Salerno aus dem Griechischen und Arabischen ins
Lateinische tibertragen.®” Da es sich dabei haufig um Werke handelt, die nach Angaben ihrer
Verfasser fir ihre Studenten geschrieben wurden, sind sie Beweis fir einen medizinischen
Unterricht, der nach einem reguléren Lehrprogramm vor sich ging und auf dem Studium von
Standardwerken basierte. Wissenschaftlich fundierte Lehrtatigkeit ist zweifellos auch ein
konstitutives Element europaischer Universitétstradition. Die Bedeutung Salernos fir die
Ausbildung einer solchen Tradition wird sicher zu bedenken sein — zumal sowohl das
Curriculum als auch die Lehrbicher Salernos an verschiedenen Universitaten ibernommen
wurden.>®

51 Stellvertretend fiir viele Autoren seien genannt: RUEGG, Themen, in: DERSELBE (Hg.), Geschichte, 25,
sowie VERGER, Grundlagen, ebda., 62.

52 Hastings RASHDALL: The University of Europe in the Middle Ages, 1, Oxford 1936, 76.

%3 Paul Otto KRISTELLER: The School of Salerno. Its Development and Its Contribution to the History of
Learning. In: DERSELBE: Studies in Renaissance Thought and Letters, Roma 1956, 502.

% KRISTELLER, Salerno, 550.

% KRISTELLER, Salerno, 506 f; Paolo DELOGU/Reinhard DUCHTING/Gerhard BAADER: Alfanus. In:
Lexikon des Mittelalters 1, Stuttgart 1999, Sp. 389 f.

% KRISTELLER, Salerno, 508-510; Heinrich SCHIIPPERGES, Constantinus Africanus Cassinensis. In:
Lexikon des Mittelalters 3, Stuttgart 1999, Sp. 171. W. Montgomery WATT: Der Einfluss des Islam auf das
européische Mittelalter, Berlin 1988, 62, meint Uber arabische Einfllisse auf Salerno vor Constantinus Africanus:
,.Ein Jude, dessen Name fiir gewohnlich mit Donnolo angegeben wird und der in sarazenischer Gefangenschaft
lebte, schrieb im 10. Jahrhundert auf hebréisch einige medizinische Abhandlungen fiir diese Schule, die mit
Sicherheit Elemente der arabischen Medizin enthielten.“ Donnolos Medizin-Kenntnisse waren griechisch-
byzantinisch geprégt. Ein Einfluss auf die Schule von Salerno ist méglich, aber nicht nachweisbar. Zu Donnolo:
A. SHARF: The Universe of Shabbetai Donnolo, Warminster 1976, vor allem 3 und 101.

57 Giovanni VITOLO: Salerno, B, Die Medizinische Schule. In: Lexikon des Mittelalters 7, Stuttgart 1999, Sp.
1297.

%8 So hat sich etwa das Curriculum des Medizinstudiums in Paris an dem von Salerno orientiert (KRISTELLER,
Salerno, 515.



Die Entwicklung Salernos zum Wissenschaftszentrum ist sicher nur im gréi3eren
Zusammenhang einer sehr spezifischen Wissenschaftslandschaft zu verstehen, in der
wissenschaftliche Ubersetzungen wie insgesamt Kulturtransfer aus ganz unterschiedlichen
Traditionen gefordert wurde. Der Ursprungsmythos der Universitat Salerno, sie sei von vier
Doktoren gegrundet worden, einem lateinischen Christen, einem griechischen Christen, einem
Juden und einem Muslim, gehdért natrlich in den Bereich der Legende — im Wesentlichen
trifft jedoch eine solche ,,invention of tradition* die siiditalienische Mischkultur, in der sich
diese groRe Schule entwickelte.>® Wenn auf diese Mischkultur bezogen von einer

,» Wissenschaftslandschaft* gesprochen wird, so nicht im Sinne einer Region auf der Basis
sprachlicher Homogenitét. Gerade die sprachliche Vielfalt innerhalb des Gebiets forderte die
Ubersetzungsarbeit. Siiditalien war Jahrhunderte hindurch zwischen dem Byzantinischen
Reich sowie verschiedenen langobardischen und muslimischen Furstentimern umkampft, bis
der Raum in der 2. Hélfte des 11. Jahrhunderts und zu Beginn des 12. im Normannenreich
herrschaftlich zusammengeschlossen wurde. In religidser Hinsicht konkurrierten hier Ost- und
Westkirche um ihren EinfluBbereich. In den St&dten gab es grof3e jldische Gemeinden, die
grofRte in Salerno.®° Seit dem ausgehenden 8. Jahrhundert war Salerno langobardische
Furstenresidenz — offenbar wegen seiner gilinstigen Lage als Hafenplatz dazu ausgewahlt. In
der ersten Hélfte des 11. Jahrhunderts erreichte die Residenzstadt eine besondere kulturelle
Blute. Als Hafenstadt war allerdings das nahe gelegene Amalfi viel bedeutsamer. Diese
alteste der italienischen Seerepubliken konnte sich im Interesse ihrer Handelsbeziehungen
relativ ungestorte Beziehungen zu den islamischen Reichen erhalten.®* Auch Amalfi hatte als
Ort von Ubersetzungsarbeiten Bedeutung, allerdings nicht primar auf wissenschaftlichem
Gebiet.%? Das wichtigste Wissenschaftszentrum neben Salerno war im 11. Jahrhundert
zweifellos das groRe Benediktinerkloster Montecassino.®® Viele Gelehrte unterschiedlicher
Disziplinen wirkten damals hier®® — unter ihnen auch Alfanus und Constantinus Africanus, die
die Verbindung zu Salerno herstellten. Die zentrale Figur dieses Gelehrtenkreises war Abt
Desiderius (1058-1087), der spéatere Papst Viktor I11., unter dem das Kloster insgesamt eine
kulturelle Blute erlebte. Aus der von ihm angeregten Sammel-, Abschreib- und
Ubersetzungsarbeit entstand eine umfangreiche Bibliothek — unerlassliche Grundlage fiir eine
dauerhafte Institutionalisierung wissenschaftlicher Arbeit. Fir die Entstehung universitarer
Einrichtungen fehlten in der Einsamkeit des Klosterbergs in Kampanien die VVoraussetzungen.
Nur stadtische Kloster konnten an einer solchen Entwicklung Anteil haben. Daflr hat
Montecassino uber den Desiderius-Schuler Alfanus wie liber Constantinus Africanus — trotz
der raumlichen Distanz — die Universitit Salerno nachhaltig beeinflusst.®

In einem weiteren Verstandnis zur Wissenschaftslandschaft um Salerno und Montecassino zu
rechnen sind zwei jungere Ubersetzungszentren. Ein Schiler des Constantinus Africanus,
Johannes Agarenus setzte dessen Ubersetzungsarbeit gemeinsam mit dem Arzt Rusticus aus

% SHARF, Donnolo, 3.

80 Eliyahu ASHTOR: Gli ebrei nel commercio mediterraneo nell’alto medioevo, in: Settimane di Studi del
Centro Italiano di Studi sull’ Alto Medioevo 26, Spoleto 1980, 423; Paclo DELOGU: Mito di una citta
meridionale, Napoli 1977, 19.

61 peter FELDBAUER/John MORRISSEY: Venedig 800-1600. Wasservigel als Weltmacht, Wien 2002, 22-27.
62 BERSCHIN, Mittelalter, 252. Schon die Amalfi vorausgehende Ubersetzerschule von Neapel des 9. und 10.
Jahrhunderts hat dem Westen im Wesentlichen hagiographische Texte vermittelt (BERSCHIN, Mittelalter, 204-
6). Wissenschaftsgeschichtlich erscheint sie ohne Bedeutung.

83 Herbert E. COWDREY: The Age of Abbot Desiderius. Montecassino, the Papacy and the Normans in the
Eleventh and Early Twelfth Centuries, Oxford 1989.

54 Besonders zu nennen wére etwa Alberich von Montecassino, eine Schltisselfigur fir die Entstehung der Ars
dictaminis. Uber ihn ergibt sich eine Querbeziehung zu den friihen Schulen von Bologna. Vgl. dazu David E.
LUSCOMBE: Didactic and Rhetoric in the Ninth and Twelfth Centuries. In: Johannes FRIED (Hg.): Didaktik
und Rhetorik, Minchen 1997, 16 f.

8 KRISTELLER, Salerno, 508.



Pisa fort. Ein anderer Pisaner, Stephanus von Antiochien, begann 1127 mit einer
Neuiibersetzung des Werks von Ali ibn al-Abbas aus dem Arabischen.®® In der bedeutenden
Seerepublik Pisa wurden insgesamt im 12. Jahrhundert wichtige Ubersetzungen durchgefiihrt,
vorwiegend aber aus dem Griechischen.®” Neben der Medizin betrafen sie vor allem
Theologie und Rechtswissenschaft. Bedeutsame wissenschaftliche Transferleistungen wurden
damals auch von einem Pisaner auf dem Gebiet der Mathematik erbracht. Beim Werk
Leonardo Fibonaccis (ca. 1170-1240) handelte es sich allerdings um weit mehr als um
Ubersetzungen aus arabischen bzw. byzantinischen Schriften, namlich um eine selbstandige
wissenschaftliche Bearbeitung, die in Europa den Grundstein fur die Entwicklung der
Mathematik als Wissenschaft legte.% Pisa verfiigte damals — wie noch zu besprechen sein
wird — auch tber eine bedeutende Rechtsschule. Mit dem Ubersetzungszentrum
korrespondierte also ein Wissenschafts- und Schulzentrum. Den Titel eines ,,studium
generale” und damit Universititsrang wurde Pisa erst 1343 von Papst Clemens V1.
verliehen.%

Wie der grofl3e Neubau der Kathedrale von Salerno zeigt, den Erzbischof Alfanus gemeinsam
mit Herzog Robert Guiscard unternahm,” sollte die Stadt auch unter normannischer
Herrschaft zentrale Funktionen behalten bzw. neu tbernehmen. Bald trat aber dann die neue
Residenzstadt Palermo auch kulturell starker in den Vordergrund. Mit einer systematischen
Ubersetzungspolitik aus dem Arabischen wie aus dem Griechischen begann hier Mitte des 12.
Jahrhunderts Konig Wilhelm 1.7 Sein Neffe, Kaiser Friedrich 11., schloss in groBem MaRstab
an diese Politik an.”? Sein Hofastrologe und Hofphilosoph Michael Scotus, der vorher in
Toledo gearbeitet hatte, Gibersetzte fur ihn den Aristoteles-Kommentar des Averroes — ein
Grundlagenwerk fir die philosophischen Debatten der Zeit. Dessen Nachfolger, Theodor von
Antiochia, der in Antiochia, Mossul und Bagdad Philosophie, Mathematik und Medizin
studiert hatte, Ubertrug ebenfalls Schriften des Aristoteles ins Lateinische. Petrus de Vinea
war ein glanzender Rhetoriker und Jurist. Neben vielen anderen gehorte auch der Pisaner
Leonardo Fibonacci zum Kreis der Hofgelehrten Kaiser Friedrichs 1. Er lebte allerdings nicht
an dessen Hof. Der Gelehrtenkreis um Friedrich II. war kein “Haus der Weisheit*, wie es
Kalif al-Mamun in Bagdad errichtet hatte und wie es in vielen arabischen
Wissenschaftszentren nachgeahmt wurde. Da es sich um keine dauerhaft 6rtlich gebundene
Institution handelte, ging von ihm kein Anstol} zu einer universitaren Entwicklung aus. Seine
Universitat griindete Friedrich 11. 1224 in Neapel.” Keiner seiner Hofgelehrten unterrichtete
hier. In der Lehre standen die Rechtswissenschaften im VVordergrund. Friedrichs Landeskinder
sollten hier studieren und auf die Beamtenlaufbahn vorbereitet werden. Neapel ist die erste
»Staatsuniversitdt™ der europdischen Geschichte. Der Versuch, Lehrer und Studenten aus der

8 BERSCHIN, Mittelalter 266.

67 peter CLASSEN: Burgundio von Pisa, Richter — Gesandter — Ubersetzer, Heidelberg 1974; DERSELBE;
Studium, 15; Michael MITTERAUER/John MORRISSEY:: Pisa. Seemacht und Kulturmetropole, Essen 2007,
265-9.

8 Leonardo Fibonacci: il tempo, le opere, ’eredita scientifica, Pisa 1994; Erwin NEUENSCHWANDNER:
Leonardo Fibonacci. In: Lexikon des Mittelalters 5, Stuttgart 1999, Sp. 1893 f; LEFF, Grundlagen, in: RUEGG
(Hg.), Geschichte, 307.

% paolo NARDI: Die Hochschultrager. In: RUEGG (Hg.), Geschichte, 101.

OVITOLO, Salerno, Sp. 1296.

L BERSCHIN, Mittelalter, 272; FRIED, Wissensgesellschaft, 173.

2 FRIED, Wissensgesellschaft, 180; Hans Martin SCHALLER: Friedrich I1., 1I: Kultur im Umkreis Friedrichs
I1. In: Lexikon des Mittelalters 4, Stuttgart 1999, Sp. 938 f; FALLEND, Wissenschaftstransfer, 19; Friedrich II.
von Hohenstaufen und sein geistiger Hintergrund, http://www.geocities.com/tilbegner/Fll.html ( 27.07.2007).
8 VERGER, Grundlagen, in: RUEGG (Hg.), Geschichte 63, NARDI, Die Hochschultrager, ebda.,, 92, Jacques
VERGER: Neapel B, Universitat Neapel. In: Lexikon des Mittelalters 6, Stuttgart 1999, Sp. 1055 f;
RASHDALL, The Universities, 84.



http://www.geocities.com/tilbegner/FII.html

Universitat Bologna zur Abwanderung zu bewegen und hier anzusiedeln, misslang.”* Das
benachbarte Salerno wusste, sich gegen Fusionsplane zu behaupten. Die Entwicklung der
Universitat Neapel war wissenschaftlich wenig erfolgreich. Die Wissenschaftspolitik
Friedrichs 1l. ist in ihrer Ambivalenz ein frihes Beispiel fiir das in der europdischen
Universitatsgeschichte haufig wiederkehrende Dilemma zwischen der FOorderung exzellenter
Gelehrtenpersonlichkeiten und staatlichen Ausbildungsinteressen.

Warum ist es in der Mischkultur Suditaliens gerade in Salerno so friih und so erfolgreich zur
Entstehung einer Universitat gekommen? Warum nicht in anderen bedeutenden Hafenstadten
wie Amalfi, Sorrent, Gaeta oder Neapel? Warum nicht in anderen Residenzstédten wie
Benevent, Capua oder Palermo? Solche Fragen lassen keine klaren Antworten zu. Uber sie
nachzudenken, hilft allerdings, sich am Beispiel einer sehr alten Universitat Faktoren bewusst
zu machen, die insgesamt zu den Anféngen universitarer Entwicklung beigetragen haben
konnten. Sicher ist es kein Zufall, dass der Austausch zwischen Wissenschaftskulturen in
Unteritalien auf dem Gebiet der Medizin begonnen hat. Heilkunde war hinsichtlich ihres
religiésen Kontexts relativ neutral. In dieser Hinsicht von schismatischen Christen zu lernen,
bedeutete kein Problem. Und wenn es ums Leben ging, insbesondere ums Leben von Firsten,
dann war auch die Hilfe des judischen oder muslimischen Arztes willkommen. Gerade an
Furstenhofen bestand vielfach besondere Bereitschaft und besonderes Interesse,
medizinisches Wissen auch aus fremden Kulturen zu iibernehmen.” Von Beispielen dafiir aus
Persien und dem Kalifenreich wurde schon gesprochen. Salerno war seit dem 8. Jahrhundert
immer wieder eine bedeutende Residenzstadt.”® Dass gerade hier eine Medizinschule
entstand, mag damit zusammenhdangen. In héfischen Kreisen verbreitete sich deren Ruhm
schon frih europaweit. Auch die Entstehung der damals gré3ten Judengemeinde Italiens
konnte mit der Residenzfunktion zusammenhangen.’’ Judische Arzte verflgten im
Frahmittelalter Gber ein sehr hohes Niveau medizinischer Kenntnisse. Auch wenn wir fur
Salerno keine explizite Nachricht tber die VVermittlung von jtdischen
Wissenschaftstraditionen haben — zum Aufstieg der Medizinschule kénnten sie durchaus
beigetragen haben. Seit der Grindung der Residenzstadt Salerno war die Pflege der
Beziehungen zum Biindnispartner Byzanz sehr wichtig.”® Auch dieser Umstand diirfte zu
intensivem Kulturtransfer gefiihrt haben. Der entscheidende Aufstieg Salernos zum
Wissenschaftszentrum erfolgte allerdings im Wesentlichen erst zu einer Zeit, in der die Stadt
durch die Eingliederung in das Normannenreich ihre Residenzfunktion bereits verloren hatte.
Dass kulturelle Zentralortfunktionen politische tberleben, l&sst sich auch sonst beobachten.
Einer besonderen Erkl&rung bedurfen aber die zusétzlichen Impulse, die in Salerno nach dem
Verlust der Hauptstadtfunktion wirksam wurden. VVon entscheidender Bedeutung sind dabei
sicher die durch Erzbischof Alfanus hergestellten Verbindungen zu Montecassino.’”® Zu Recht
wird aus kirchen- und kunstgeschichtlicher Perspektive von einem ,,age of abbot Desiderius*
gesprochen.® Abt Desiderius, der spatere Papst Viktor I11., war ein maRgeblicher Vertreter
der Kirchenreform und unterhielt als solcher enge Verbindungen zu anderen Reformern.

4 Walter STEFFEN: Die studentische Autonomie im mittelalterlichen Bologna, Bern u.a. 1981, 55.

S FRIED, Wissensgesellschaft, 170.

6 DELOGU, Mito; VITOLO, Salerno, Sp. 1293-7.

" ASHTOR, Ebrei, 423. Zur Position von Salerno generell MITTERAUER/MORRISSEY, Pisa, vor allem 85.
VITOLO, Salerno, 1294, RASHDALL, Universities, 79.

" KRISTELLER, Salerno, 506-510; RASHDALL, Universities, 80, sah in der Tatsache ,,that Salerno is eighty
miles from Monte Cassino* einen ausreichenden Beweis gegen einen solchen Zusammenhang. Die Bedeutung,
die Erzbischof Alfanus fiir Montecassino hatte, und umgekehrt der Cassineser Ménch Constantinus Africanus
fur Salerno, stellt solche Wechselwirkungen jedoch auBBer Zweifel. Der Kreis um Abt Desiderius wurde erst in
der neueren Forschung in seiner kulturellen Bedeutung fiir die ganze Region voll erkannt (COWDREY,
Desiderius).

8 COWDREY, Desiderius.



Innerhalb der Reformbewegung war sein Leitthema die ,,renovatio®, die Erneuerung der alten
romischen Kultur, wobei die christlich-romische seit Kaiser Konstantin im Vordergrund
stand. Sowohl in seiner Bautatigkeit als auch in seiner Wissenschaftspolitik spiegelt sich
dieses Programm. Der Neubau seiner Klosterkirche zeigt — vor allem in der reichen
Benutzung von Spolien — enge Beziehungen zu Rom, aber auch zu Konstantinopel und
Alexandria. Der Domneubau seines Schlers, Freundes und Weggefahrten Alfanus in Salerno
schlieRt an Montecassino an, an beide die neu errichtete Kathedrale in Pisa.?! Besonders
intensiver Einsatz von antiken Spolien, Wiederbelebung antiker Traditionen von
Monumentalinschriften, Bestattungen in antiken Sarkophagen etwa sind solche auf die Antike
rekurrierenden Parallelen zwischen Salerno und Pisa. Die urspringliche Wurzel dieser
,renovatio® ist jedoch Montecassino.®? Montecassino hat wahrscheinlich durch seine
Wissenschaftskultur auch in Salerno jene fachlich Breite und theoretische Tiefe vermitteln
geholfen, die die alte Medizinschule zu einer Universitat werden lie3. Kirchenreform und
Erneuerung der Antike sind jedenfalls hier als wichtige Bedingungsfaktoren dieses
Entwicklungsprozesses zu sehen. Auch wenn korporative Organisationsformen im friihen
Salerno nicht belegt sind, so besteht kein Anlass daran zu zweifeln, dass es sich um eine
unabhéngige Institution von wissenschaftlicher Arbeit und Vermittlung gehandelt hat.

Ganz anders als in der unteritalienischen Wissenschaftslandschaft mit ihren Zentren in
Kampanien verlief die Entwicklung in Oberitalien. Auch hier kénnen wir von einer sehr
spezifisch gepragten Wissenschaftslandschaft sprechen. Anders als im Suden ist hier die
wissenschaftliche Leitdisziplin die Jurisprudenz. Anders als dort gibt hier nicht die
Ubersetzung von Schrifttum der Antike, sondern dessen Wiederentdeckung den
entscheidenden AnstoR zu wissenschaftlicher Entwicklung, ndmlich die der Digesten aus dem
Gesetzbuch Kaiser Justinians. Anders als dort fiihrt hier die Entwicklung der Wissenschaft
und ihrer Lehre sehr rasch auch zu neuen Organisationsformen. Als wichtigstes Zentrum
dieser sich so dynamisch entwickelnden Wissenschaftslandschaft in Oberitalien entsteht die
Universitat Bologna.

Fur die Lehre einer wissenschaftlich betriebenen Jurisprudenz auf der Basis des romischen
Rechts stellen die sogenannten ,,Digesten®, griechisch ,,Pandekten®, den weitaus wichtigsten
Teil des von Kaiser Justinian 533 in Kraft gesetzten Gesetzbuches dar.® Sie sind eine
Zusammenstellung von Textausziigen aus den Schriften der groRen rémischen Juristen bis
zuriick in die Zeit der spaten Republik. Als Grundlage fiir das Rechtsstudium erschienen sie
schon bei der Abfassung des Gesetzbuchs als eine so schwierige Materie, dass ein gesondertes
Institutionenlehrbuch beigegeben wurde. So waren die VVoraussetzungen fir eine
wissenschaftliche Lehre auf der Basis der Digesten von vornherein nicht besonders giinstig —
vor allem im Westen des Reiches. Nach der Riickeroberung Italiens von den Ostgoten setzte
zwar Kaiser Justinian sein Gesetzeswerk auch hier in Kraft,2* aber schon 568 ging durch die
Langobardeninvasion der groRte Teil der Apenninenhalbinsel wieder verloren. Den
Byzantinern blieben im Wesentlichen nur einige Kistengebiete, die sie mit ihrer
Vormachtstellung zur See halten konnten — Ligurien, der Dukat von Rom, Kampanien und
andere Teile Suditaliens sowie vor allem das Exarchat von Ravenna, wo der kaiserliche
Statthalter seinen Sitz hatte. Dieser byzantinische Teil Italiens war der Geltungsbereich von
Justinians Gesetzbuch im Westen. Bologna gehdrte wie Ravenna dazu, allerdings in
unmittelbarer Grenzlage zum Langobardenreich.

81 MITTERAUER/MORRISSEY, Pisa, 226-248.

8 COWDREY, Desiderius, 73, 75.

8 peter STEIN: Romisches Recht und Europa. Die Geschichte einer Rechtskultur, 3. A. Frankfurt a. M. 1999,
63-65.

8 STEIN, Romisches Recht, 70.



Zum Unterschied von anderen Teilen des Gesetzbuchs sind die Digesten im Frihmittelalter
im Westen in Vergessenheit geraten. Weder fiir die Ausbildung rechtskundiger Personen noch
fir die Rechtspraxis wurden sie ben6tigt. So handelt es sich um eine mit der Ubersetzung
antiker Autoren durchaus vergleichbare Leistung, wenn sie seit der zweiten Hélfte des 11.
Jahrhunderts fir Wissenschaft, Lehre und Rechtspraxis wieder entdeckt wurden. Der Raum,
in dem sich diese Renaissance des justinianischen Rechts ereignete, ist zunéchst nicht mit
Sicherheit auszumachen®. Um die Mitte des 11. Jahrhunderts gab es in Pisa eine Handschrift,
die unmittelbar aus der Zeit der Entstehung des Gesetzbuches stammte. Nach der Niederlage
der Pisaner gegen die Florentiner 1406 wurde dieser Kodex als Kriegsbeute in die Biblioteca
Laurentiana in Florenz liberfiihrt und heil3t deshalb ,,Florentina®. Sein Weg von
Konstantinopel in die Toskana flihrte nachweislich tber Siditalien, vielleicht Gber
Montecassino. Unklar ist das Verhiltnis der ,,Florentina“ zur sogenannten ,,Vulgata“ bzw.
“Littera Bononiensis“ — jener Version, die dann im 12. Jahrhundert in Bologna die Grundlage
fiir das juridische Schrifttum und den Rechtsunterricht bildete. Die Existenz einer zwischen
beiden vermittelnden Abschrift, des sogenannten ,,Codex Secundus® ist umstritten.®® Wie
auch immer — als friihes Zentrum der Digestenrezeption spielte Pisa eine ma3gebliche Rolle,
und wohl nicht nur neben, sondern auch vor Bologna. Dazu ein paar Streiflichter.

Die mit Pisa personlich eng verbundene und schlieBlich dort im neu errichteten Dom
begrabene Markgréfin Beatrix von Tuszien hat jene viel zitierte Gerichtsversammlung von
1076 in Poggibonsi abgehalten, bei der der ,,legis doctor* Pepo an einer Entscheidung
mitwirkte, die sich erstmals ausdriicklich auf eine Digestenstelle berief.8” Ahnliche
Zusammenhange werden schon 1058 bei einer von Beatrixs Gatten Gottfried einberufenen
Gerichtsversammlung erkennbar.® Der mit den Digesten so vertraute Rechtsgelehrte Pepo
wirkte verschiedentlich als Anwalt toskanischer Kloster.8 Sein Ruf verbreitete sich bis
Sudfrankreich. Ein Ménch des Klosters St. Viktor in Marseille bat um 1124/7 seinen Abt von
Pavia aus, Rechtswissenschaften in Pisa studieren zu diirfen.®® Die dortige Rechtsschule hatte
offenbar einen sehr guten Ruf. Der auf vielen Gebieten als Gelehrter und Ubersetzer
hervorgetretene ehemalige Richter von Pisa, Burgundio, unternahm es, die griechischen
Stellen des Pisaner Digesten-Kodex ins Lateinische zu tibersetzen.”* Die durch die Rezeption
des Corpus iuris ausgeldste Welle der Kodifizierung von Gewohnheitsrecht begann in Pisa
mit den ,,Constituta usus et legis“ unter deutlichem Riickgriff auf romisches Recht.®2 Der
uralte Digesten-Kodex ist offenbar in Pisa nicht unbeachtet liegen geblieben. Dass man ihn in
der zweiten Halfte des 11. Jahrhunderts hier verstérkt heranzog, hdngt wohl mit einer

8 STEIN, Rémisches Recht, 76.

8 peter WEIMAR: Vulgata (2) Corpus iuris civilis. In: Lexikon des Mittelalters 8, Stuttgart 1999, Sp. 1880-1.
Eine Gegenuberstellung der unterschiedlichen Lehrmeinungen und ihrer Argumente Wikipedia — Littera
Florentina, http://de.wikipedia.org/wiki/Littera_Florentina (01.07.2007).

87 Helmut G. WALTHER, Die Anfange des Rechtsstudiums und die kommunale Welt Italiens im
Hochmittelalter. In: Johannes FRIED (Hg.): Schulen und Studium im sozialen Wandel des hohen und spéten
Mittelalters (Vortrage und Forschungen 30), Sigmaringen 1986, 143.

8 Elke GOEZ, Beatrix von Canossa-Tuszien, Sigmaringen 1995, 97.

8 WALTHER, Anfange, 138-43.

% CLASSEN, Studium, 39; WALTHER, Anfange 144.

91 CLASSEN, Studium, 40, 43, 77. Burgundio von Pisa erhielt in San Paolo di Ripa d’Arno eine
Sarkophagbestattung, wie sie bis dahin nur Heiligen, Papsten und fiirstlichen Personlichkeiten zugestanden
wurde. Man kann darin wohl eine Vorform der im 13. Jahrhundert errichteten freistehenden Grabmonumente fiir
bedeutende Professoren auf den Friedhdfen der Franziskaner und Dominikaner in Bologna sehen (Hans
KORNER: Die Grabmonumente des Mittelalters, Darmstadt 1997, 93-96). Auch in dieser auRerordentlichen
Form der Hochschatzung des Rechtsgelehrten geht Pisa Bologna voraus.

92 peter JOHANEK: Rechtsbiicher. In: Lexikon des Mittelalters 7, Stuttgart 1999, Sp. 520; CLASSEN, Studium
41, 82



http://de.wikipedia.org/wiki/Littera_Florentina

allgemeinen Tendenz des Riickgriffs auf die romische Antike zusammen, die sich seit damals
in dieser Stadt beobachten lasst.%® In der wissenschaftlichen Bearbeitung der neu entdeckten
Quellen und deren Vermittlung im akademischen Unterricht hat dann sicher im 12.
Jahrhundert Bologna die Flihrung tbernommen. Eine Verbindung zwischen Pisa und Bologna
kénnte die Markgrafin Mathilde von Tuszien hergestellt haben, die Tochter der Beatrix - an
der Wende vom 11. zum 12. Jahrhundert die bedeutendste Furstenpersonlichkeit Oberitaliens.
Wie der ,,legis doctor Pepo* im Gefolge ihrer Mutter treten auch in ihrem rémisch rechtlich
orientierte Rechtsgelehrte auf.** An den in Bologna ansassigen Magister Irnerius, den
Begriinder der groRBen Juristenschule dieser Stadt auf der Basis der Digesten-Rezeption, soll

sie die Bitte gerichtet haben ,,renovare libros legum*.%

Wie Pisa hatte noch ein zweites wissenschaftliches Zentrum fiir Bologna Vorlauferfunktion.
Pavia - die alte Hauptstadt des langobardischen Reiches — entwickelte sich schon in
karolingischer Zeit zu einem wichtigen Schulzentrum.® Die ,,artes liberales* wurden hier auf
hohem Niveau vermittelt. An sie anschlielend entstand eine Schule fiir weltliches Recht — im
11. Jahrhundert die bedeutendste Italiens.®” Der langobardischen Tradition der Stadt
entsprechend beschéftigten sich die Juristen hier in erster Linie mit langobardischem Recht.
Der von ihnen zusammengestellte ,,Liber Papiensis® umfasste die Gesetze der
langobardischen und frankischen Konige. Bei der Erlauterung dieser Texte verwendeten sie
zum ersten Mal die Methode des Glossierens am Rand der jeweiligen Textseite — jene
Methode also, die dann - auf die Digesten angewendet - in Bologna zur Entstehung der neuen
Rechtswissenschaft gefiihrt hat.% Sie ist ihrem Ursprung nach also nicht an das romische
Recht gebunden, hat allerdings an diesem Gegenstand ihre entscheidende Weiterentwicklung
erfahren. Das Spannungsverhaltnis zwischen langobardischem und rémischem Recht erwies
sich schon in Pavia als fruchtbar. Zum Unterschied von den sogenannten ,,antiqui* unter den
dortigen Juristen beniitzten die ,,moderni* bereits um 1070 in ihren Erlduterungen zum ,,Liber
Papiensis* Quellen des rémischen Rechts, darunter neun Zitate aus den Digesten.®® Auch
Bologna stand spéter in einem solchen Spannungsverhéltnis sehr unterschiedlicher
Rechtstraditionen, das sich flr die Entstehung einer kritischen Rechtswissenschaft als
anregend erwies.

Rechtsschulen auf hohem Niveau gab es in Oberitalien im 11. und 12. Jahrhundert neben
Bologna noch einige mehr.1® Zu nennen sind jedenfalls Mailand, Piacenza, Cremona, Parma,
Reggio, Modena und Ravenna. Solche Schulen bestanden also sowohl in Stadten mit
langobardischen als auch solchen mit byzantinischer Rechtstradition. Dieser Unterschied hatte
fur die raumliche Erstreckung einer relativ homogenen Wissenschaftslandschaft mit der
Jurisprudenz als Leitdisziplin im hochmittelalterlichen Oberitalien relativ geringe Bedeutung.
Im lombardischen wie im nicht-lombardischen Bereich ergab sich damals hier — durch neue
Entwicklungen der Sozial- und Verfassungsstruktur bedingt — ein verstarktes Bedirfnis nach
rechtlicher Absicherung verschiedener Lebensbereiche. Daflr war juridisch qualifiziertes

% MITTERAUER/MORRISSEY, Pisa, 226-272.

% WALTHER, Anfange, 134, 138 f.

% WALTHER, Anfange, 139

9% peter JOHANEK: Klosterstudien im 12. Jahrhundert. In: FRIED, Schulen, 38.

% STEIN, Rémisches Recht, 79.

% Rosmarie BITTERLLI: Glossatoren. In: Lexikon des Mittelaters 4, Stuttgart 1999, Sp. 1504-6. AusschlieRlich
durch die Wiederentdeckung der Digesten bedingt und ohne Vorléaufer in Pavia sieht die Entstehung der
Glossatorenschule Gerhard OTTE: Logische Einteilungstechniken bei den Glossatoren des rémischen Rechts. In:
FRIED (Hg.), Dialektik und Rhetorik, 157. Positiv zur Vorlauferfunktion von Pavia fur die Entfaltung der
abendl&ndischen Rechtswissenschaft: FRIED, Wissensgesellschaft, 162.

9 STEIN, Roémisches Recht, 79 f.

100 WALTHER, Anfange, 136-149; CLASSEN, Studium, 34.



Personal erforderlich.!®! Das fiihrte generell zur Ausbildung von Rechtsschulen auf héherem
Niveau. Die wissenschaftlich betriebene Jurisprudenz auf der Basis der wieder entdeckten
Digesten gab dieser Entwicklung einen besonders starken Impuls.

Den sozialen Kontext, innerhalb dessen sich diese Entwicklung der Rechtswissenschaft
vollzog, wird man wohl am besten mit dem Stichwort “Kommunalismus® charakterisieren.
Die autonome Stadtgemeinde, wie sich damals ausbildete, war eine vollig neue
Herrschaftsform mit neuen Bediirfnissen an qualifiziert ausgebildeten Juristen.'%? Dass
Kommunen besonders friih gerade in Ober- und Mittelitalien entstanden, hat ma3gebliche
Bedingungen in wirtschaftlichen Entwicklungen der Zeit, vor allem in der Belebung des
Handelsverkehrs.1% Es ist sicher kein Zufall, dass sich die friineste Nennung selbstgewahlter
Konsuln im ausgehenden 11. Jahrhundert in der méchtigen Seehandelsstadt Pisa findet.1%
Und auch Bologna — an der wichtigen Handelsstral3e von der Toskana in den Norden gelegen
und selbst eine wirtschaftlich bedeutsame Stadt — hat zu Beginn des 12. Jahrhunderts starke
kommunale Einrichtungen entwickelt — unmittelbar vor den ersten Anfangen seiner
Universitat.1® Der damals in Oberitalien stark ansteigende Handelsverkehr korrespondiert mit
einer neuen Schriftkultur. Die Entwicklung der ,,ars dictaminis* aus dem alten Lehrfach der
Rhetorik spiegelt diese Tendenz.'% Auch die ,,ars notariac* erlebt einen bedeutenden
Aufschwung.!?” Rechtsgeschifte werden zunehmend schriftlich abgeschlossen. Und dazu
bedarf es einer grolen Zahl von ,tabelliones* bzw. ,,notarii*. Diese Notare sind nun
zunehmend Laien, nicht mehr Kleriker. Sie bendtigen zwar nicht unbedingt einer
wissenschaftlichen Ausbildung, aber sie wirken an der Entwicklung einer Rechtskultur mit,
die die Entstehung von Universitaten mit der Leitdisziplin Rechtswissenschaft fordern.
Kommune, Notariat und Universitat gehen in Oberitalien gleichsam eine symbiotische
Beziehung miteinander ein.

Es stellt sich die Frage, warum unter den vielen Rechtsschulen, die sich im 11. und 12.
Jahrhundert in Oberitalien gebildet haben, gerade Bologna zur ersten und in ihrer Bedeutung
alle spateren tiberstrahlenden Universitat geworden ist. Verschiedene soziale Kontexte gilt es
dabei zu bedenken. VVon den politisch-herrschaftlichen Rahmenbedingungen ausgehend ist
zundchst festzuhalten, dass Bologna nie wie Pavia oder Ravenna Residenzstadt war. Eine
gewisse Distanz zu Firstenh6fen mag — gerade in der Entstehungszeit der Universitaten
durchaus guinstig gewesen zu sein. Fir die Professoren und Studenten Bolognas hat es sich
jedenfalls gelohnt, die Lockangebote Kaiser Friedrichs Il. zur Ubersiedlung nach Neapel
abzulehnen. So blieb ihre Autonomie erhalten. Selbstandigkeit aus Distanz zu den
Herrschenden gilt fiir Bologna auch in der Friihzeit der Schulentwicklung.'® Die Stadt war
einerseits von Territorien der Markgréfin Mathilde von Tuszien umgeben, der wichtigsten
Parteigéngerin der Reformpapste in Oberitalien, andererseits mit Ravenna benachbart, dessen
Erzbischof Kdnig Heinrich IV. 1080 zum Gegenpapst wéhlen lie. Fir beide Seiten war es
wichtig, aus den neu entdeckten Quellen des romischen Rechts Argumente fur ihren

101 WALTHER, Anféange, 148.

192 WALTHER, Anfange, 145.

103 Edith ENNEN, Die europaische Stadt des Mittelalters, Gottingen 1972, 149

104 MITTERAUER/MORRISSEY, Pisa, 31.

105 Gina FASOLI: Bologna. In: Lexikon des Mittelalters 2, Stuttgart 1999, Sp. 370-374.

106 Hans Martin SCALLER: Ars dictaminis. In: Lexikon des Mittelalters 1, Stuttgart 1999, Sp. 1034-38.

107 peter WEIMAR, Ars notariae. In: Lexikon des Mittelalters 1, Stuttgart 1999, Sp.1045 f. Zu den
Zusammenhangen zwischen der Entwicklung von Jurisprudenz, ,,ars notariae” und ,,ars dictaminis* einerseits,
dem wirtschaftlichen Aufschwung der oberitalienischen Stadte im 11. und 12. Jahrhundert andererseits Johannes
FRIED: Kunst und Kommerz. Uber das Zusammenwirken von Wissenschaft und Wirtschaft im Mittelalter
vornehmlich am Beispiel der Kaufleute und Handelsmessen, Miinchen 1993, 14.

108 Jacques VERGER: Les universités au Moyen Age, Paris 1973, 37.



Rechtsstandpunkt zu gewinnen.® In dieser Situation konnte sich neben dem ,,regnum® und
dem ,,sacerdotium in ersten Ansétzen das ,,studium als eine dritte Kraft etablieren. Wenn
Mathilde den fuhrenden Bologneser Juristen Irnerius darum ersuchte, die lange
vernachlassigten Rechtsbiicher Kaiser Justinians zu erneuern,*'° so besagt das fiir eine
furstliche Initiative bei der Entstehung der Universitat wenig. Irnerius arbeitete auch fur die
Gegenseite. Der passende herrschaftliche Rahmen fir das Aufbliihen der Rechtsschule war
erreicht, als sich nach Mathildes Tod 1115 in ihrem ehemaligen Herrschaftsgebiet autonome
Stadtkommunen etablierten — so auch in Bologna. Mit der kommunalen Bewegung der Birger
kommt es auch zu analogen Entwicklungen unter den Scholaren. Erst spater wurde die
Herrschaft der Kommune fir die Universitat zur Fessel, gegeniiber der sie ihre Freiheit
erkdmpfen musste.

Ebenso wenig wie aus herrschaftlicher Zentralitét 1asst sich die Entstehung der Universitét in
Bologna aus kirchlicher Zentralitat ableiten. Sitz des fir Bologna zustandigen Metropoliten
war Ravenna. In Bologna selbst kam es wéhrend der groRen Auseinandersetzung zwischen
Papst und Kaiser zu einem Nebeneinander zweier gegnerischer Bischtfe der beiden
Streitparteien!!! — fiir eine starke Bischofsgewalt keine gute VVoraussetzung. Von einer
bedeutenden Kathedralschule, die der Universitat vorausgegangen wére, héren wir in Bologna
nichts. Bemerkenswert erscheint bloR? eine Urkunde Bischof Lamberts von 1065, die Studien
der Domherren anordnet, was eine Bibliothek des Domkapitels vermuten lasst.**? Offenbar
unabhéngig von Bischof und Domkapitel diirfte sich Bologna friih zu einer Schulstadt
entwickelt haben. Schon seit dem friihen 11. Jahrhundert kamen von weither Schler nach
Bologna, um hier die ,,artes liberales“ zu studieren.*® Aus der Rhetorik hat sich einerseits die
,,ars dictaminis®, andererseits die ,,ars notariae* entwickelt. Adalbertus Samaritanus - ein
Laie, der zur Zeit des Irnerius wie dieser an der Rhetorikschule wirkte — distanzierte sich von
der dlteren Schulrichtung des Faches und forderte mehr Praxisbezug entsprechend den neuen
Bedurfnissen der stadtischen Schriftkultur.!** Seine Auseinandersetzung mit dem
Domkanoniker Hugo von Bologna verweist auf die Lebendigkeit des geistigen Klimas der
Stadt in dieser Zeit. Besonders wichtig fir die Entwicklung zur Universitat waren die
Notarsschulen.!'® Zwar betrieben sie nicht Rechtswissenschaft, aber sie entwickelten eine
Rechtskultur, die eine neue Qualitét juridischer Gelehrsamkeit begtinstigte, wie sie von
Irnerius und seiner Schule auf der Basis des Glossierens der Digesten erreicht wurde. Der
Charakter von Bologna als Schulstadt, der mit der Bischofsstadt wenig zu tun hat, erscheint
als eine entscheidende Vorstufe der Universititsstadt des 13. Jahrhunderts.!®

Man konnte fragen, ob die Entstehung der dltesten Universitat Oberitaliens gerade in Bologna
mit dem enormen wirtschaftlichen Aufschwung zusammenhangt, den die Stadt im
Hochmittelalter erlebte. Nach Konstantinopel, Cordoba, Paris, Venedig und maoglicherweise
Mailand war Bologna mit 50.000 bis 70.000 Einwohnern um die Mitte des 13. Jahrhunderts

109 STEIN, R6misches Recht, 75.

110 RASHDALL, Universities 1, 115; GOEZ, Beatrix, 99.

11 FASOLLI, Bologna, 371.

12 EFASOLLI, Bologna, 374.

13 RASHDALL, Universities 1, 108.

114 SCHALLER, Ars dictaminis, 1035; DERSELBE: Adalbertus Samaritanus. In: Lexikon des Mittelalters 1,
Stuttgart 1999 103; LUSCOMBE, Dialectic, 16 f.

115 Den Zusammenhang der Universitat mit den Notarsschulen betont vor allem Giorgio CENCETTI. Seine
diesbeziiglichen Studien zusammengefasst in: Lo studio di Bologna. Aspetti, Momenti e Problemi, Bologna
1989. Dazu VERGER, Les universites, 36.

116 CLASSEN, Studium, 90, bringt die Konzentration der juristischen Studien auf Bologna mit dem Umstand in
Zusammenhang, dass nur hier die Rechtsgelehrten auch Lehrtatigkeit betrieben.



die sechst- oder siebentgrofte Stadt des Kontinents.!*” Es lassen sich viele wirtschaftliche
Grinde fur diesen auerordentlichen Wachstumsprozess anfiihren. Wie Florenz wuchs
Bologna vor allem durch das Wolltuchgewerbe, zu dem spéter die Seidenverarbeitung
hinzukam. In Oberitalien war Bologna neben Mailand das zweite grofl3e Textilzentrum. Eine
wichtige Rolle spielten aufgrund besonderer 6kologischer Bedingungen im Umland der
Anbau und die Verarbeitung von Hanf.*'® Ein entscheidender Faktor sowohl fiir die
Gewerbeentwicklung als auch den Handelsverkehr war der Wasserreichtum der Gegend. Fur
alle mit Wasserkraft betriebenen Gewerbezweige gab es gute Voraussetzungen.'® Bologna
war auch ein bedeutender Flusshafen mit Verbindung zum Seeverkehr.*?° Fiir den Handel zu
Land bot die Lage am Ful3 des wichtigsten Apennineniibergangs in die Toskana gute
Voraussetzungen. So waren besonders giinstige Bedingungen gegeben, um den allgemeinen
Aufschwung der oberitalienischen Wirtschaftsregion fir die Entwicklung der Stadt zu ndtzen.
Daraus l&sst sich aber nicht unmittelbar eine Korrespondenz zur Wissenschaftsregion und
ihrem Zentrum ableiten. Zusammenhange dirften Uber Verfassungsstrukturen bestehen, die
zweifellos auch auf 6konomische Bedingungen zurlickzufiihren sind. Der Kommunalismus
hat in vielen Stadten Rechtsschulen entstehen lassen. Eine Besonderheit Bolognas diirfte es
gewesen sein, dass es hier seit alters viele Notare gab, wie sie flr wirtschaftliche
Rechtsgeschafte gebraucht wurden. Im Exarchat von Ravenna, zu dem auch Bologna gehorte,
hatte sich die Institution der ,.tabelliones* kontinuierlich gehalten.'?! Die mit ihr verbundene
Schriftkultur kam der Entwicklung zur Schulstadt entgegen. Versucht man, Zusammenhangen
zwischen der Universitéatsstadt und dem Wirtschaftsplatz Bologna nachzugehen, so ist wohl
nach Wechselwirkungen zu fragen. Man kann weder die Bildungseinrichtungen der Stadt
noch ihren wirtschaftlichen Aufschwung fiir sich genommen als ,,causa prima“ fiir deren
Wachstum annehmen. Sicher bedeutete auch die Nachfrage der so zahlreich nach Bologna
strdmenden Studenten einen wichtigen Wirtschaftsfaktor. Wenn etwa hier zum Unterschied
von anderen Stadten der Region in der zahlenmalRig besonders starken Zunft der
Geldwechsler und Kaufleute die Bankiers tiberwiegen, so ist das aus dem Kreditbedarf der
Studenten zu erklaren.'?? Zweifellos hat die besondere Urbanitat dieser mittelalterlichen
GroRstadt dazu beigetragen, dass sich aus ihren Rechtsschulen die erste Universitét der
Region entwickelt hat, und nicht in benachbarten Stadten der Region. Und diese Urbanitét
war in hohem Masse wirtschaftlich bedingt.

Sieht man die Universitatsstadt Bologna im Kontext der Sozialtopographie des
hochmittelalterlichen Oberitalien, so zeigt sich, dass das Studium zu einem weitgehend
selbstandigen gesellschaftlichen Bereich geworden ist, dessen ortliche Bindung nicht
notwendig anderen zentral6rtlichen Funktionen folgt. Es besteht kein ursachlicher
Zusammenhang mit Hauptstadten furstlicher Territorien und deren Einzugsgebiet, genauso
wenig mit Kirchenprovinzen und deren Metropolitansitzen. Das Einzugsgebiet der neu
entstehenden hohen Schulen ist Giberregional, ihre Standorte miissen nicht an vorgegebene

17 Wikipedia — Bologna 1, 2, Geschichte, Mittelalter, http.//de.wikipedia.org/wiki/Bologna#Mittelalter,
29.07.2007

118 Mercati e botteghe. | Tessitori, Lana — Seta — Canapa, http://www.liceosabin.it/~veneziano/mercati-
botteghe/botteghe/e-8_10-tess..., 09.07.2007.

119 11 mulino idraulico nell’economia Bolognese, http:/Kidslink.bo.cnr.it/Francia/3canali/mulini/idrbo.htm,
29.07.2007.

120 Felsina — Bononia — Bologna. | Canali, http://www.sselmi.net/canali.html., 29.07.2007.

121 Giorgio CENCETT]I: Dal Tabellione Romano al Notaio Medievale, Scrineum.unipv.it/biblioteca/Cencetti-
tabellio.rtf (29.07.2007); CLASSEN, Studium, 89.

122 Dje Bedeutung von Darlehen an Scholaren zeigt am Beispiel verschiedener Universitatsstadte CLASSEN,
Studium, 182-5; fiir Bologna Walter STEFFEN: Die studentische Autonomie im mittelalterlichen Bologna. Eine
Untersuchung uber die Stellung der Studenten und ihrer Universitas gegentber Professoren und Stadtregierung,
Bern 1981, 43-76.



http://www.liceosabin.it/veneziano/mercati-botteghe/botteghe/e-8_10-tess
http://www.liceosabin.it/veneziano/mercati-botteghe/botteghe/e-8_10-tess
http://kidslink.bo.cnr.it/Francia/3canali/mulini/idrbo.htm
http://www.sselmi.net/canali.html

Zentren anschlieBen. Das entspricht einer schwach zentrierten bzw. polyzentrischen
Raumstruktur, wie sie der Kommunalismus seit der zweiten Hélfte des 11. Jahrhunderts in
Ober- und Mittelitalien hat entstehen lassen. Als begiinstigende Standortfaktoren l&sst
Bologna — &hnlich wie zuvor besprochen Salerno — kulturelle Kontaktzonen und
Ubergangsbereiche erkennen. Im Spannungsfeld unterschiedlicher Einfliisse bestehen
offenbar fir die Wissenschaftsentwicklung guinstige VVoraussetzungen. Fir Bologna ist
diesbeziglich die Lage am Rand des Exarchats von Ravenna in unmittelbarer Nachbarschaft
und spéter in Zugehorigkeit zum Langobardenreich wichtig. Alte romischrechtliche
Traditionen uberschneiden sich hier mit langobardischen und lehensrechtlichen. Die
Wiederentdeckung der Digesten verscharft die Gegensatze der Rechtskulturen in radikaler
Weise und lasst gerade in diesem Ubergangsbereich nach neuen Lésungen suchen. Die
Auseinandersetzung zwischen Kaiser und Papst kommt als Spannungsfeld hinzu. Nicht nur
das romische Kaiserrecht lebt in Bologna neu auf, auch das Kirchenrecht erféhrt hier mit dem
Decretum Gratiani um 1140 eine umfassende Synthese.'?® ,,Concordantia dicordantium
canonum* ist der Titel dieses Basiswerks der Kanonistik. Er benennt ein Leitmotiv nicht nur
der neuen Rechtswissenschaft, sondern des wissenschaftlichen Aufbruchs insgesamt, der am
Anfang der europdischen Universitét steht: die kritisch-rationale Bewaltigung von neu
bewusst gewordenen Spannungsfeldern.t?

Fur die Anfange der Universitat Bologna entscheidend ist die wissenschaftliche Innovation,
nicht die organisatorische. Das Wirken des Magisters Irnerius auf dem Gebiet des romischen
Rechts zu Beginn des 12. Jahrhunderts bedeutet eine neue Weichenstellung, ebenso das der
Autoren des ,,Decretum Gratiani* um 1140/50 auf dem Gebiet des Kirchenrechts.1
Modernisierungsprozesse in den ,.artes liberales* gehen voraus. Das Aufkommen korporativer
Organisationsformen liegt viel spater und ist im Vergleich dazu von geringerer Bedeutung —
ganz zu schweigen von den Erstnennungen der Bezeichnung ,,universitas“. Bologna gilt als
Prototyp der sogenannten ,,Scholarenuniversitit* bzw. ,,Studentenuniversitit”, die der

., Magisteruniversitit — etwa nach dem Muster von Paris — gegeniibergestellt wird.1?
Gemeint sind damit unterschiedliche Formen des Zusammenschlusses, auf denen der
Universitatsbetrieb basiert. In Bologna sind solche Zusammenschliisse erst im zweiten
Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts greifbar, dirften allerdings schon auf das ausgehende 12.
Jahrhundert zuriickgehen.'?’ Die beiden iltesten sind die ,,Universitas Citramontanorum* und
die ,,Universitas Ultramontanorum*®. In ithnen waren die Rechtsstudenten von diesseits und
jenseits der Alpen organisiert — nach engeren Herkunftsgebieten weiter in ,,nationes*
untergliedert. Die Magister der Rechtswissenschaften gehorten den beiden ,,universitates*
nicht an, weil sie in der Regel Blrger der Kommune waren, gegen die sich der korporative
Zusammenschluss richtete. Auch die Studenten anderer Fachgebiete — Mediziner, ,,Artisten®
und Schiiler der ,,ars notariae* gehorten nicht den beiden alten ,,universitates,, an. Die Artisten
schlossen sich ein Jahrhundert spéter zu einer eigenen ,,universitas® zusammen — allerdings

123 Hartmut ZAPP: Corpus iuris canonici. In: Lexikon des Mittelalters 3, Stuttgart 1999, Sp. 263-9; DERSELBE:
Decretum Gratiani, ebda. Sp. 625. Diese groRe Summe des Kirchenrechts wird neuerdings zwei Autoren
zugeschrieben — ,,Gratian 1 und ,,Gratian II* benannt. Dazu: Anders Winroth: The Making of Gratian’s
Decretum, Cambridge 2000.

124 Das diesem Titel zugrunde liegende Prinzip als entscheidenden Beitrag zur Entwicklung der scholastischen
Methode betont Olaf PEDERSEN: The first universities. Studium generale and the origins of university
education in Europe, Cambridge 1997, 127.

125 Robert I. MOORE: Die erste europaische Revolution. Gesellschaft und Kultur im Hochmittelalter, Minchen
2001, 186 f.

126 \VERGER, Grundlagen, 50-53.

127 paolo COLLIVA: Bologna C, Universitates. In: Lexikon des Mittelalters 2, Stuttgart 1999, Sp. 381-7;
VERGER, Grundlagen, 32; Alexander GIEYSZTOR: Organisation und Ausstattung. In: RUEGG (Hg.),
Geschichte 1, 110; STEFFEN, Autonomie, 43-76.



nicht in ,,Citramontani® und ,,Ultramontani* getrennt. Soll man aufgrund dieser eigenartigen
Organisationsform von drei mittelalterlichen Universitaten in Bologna sprechen? Mit unserem
heutigen Wortgebrauch ware das wohl kaum in Einklang zu bringen. Ist der Begriff
,,Scholarenuniversitit™ angebracht? Wenn man sich vom mittelalterlichen Wortgebrauch von
,universitas® 10st, besteht dazu kein Anlass. Im Mittelalter wurde dieser Begriff fiir vielféltige
Sozialformen mit korporativem Charakter verwendet, darunter etwa auch die die kommunal
organisierte Stadtgemeinde, die ,,universitas civium*.1?® Er hatte damals keinen besonderen
Bezug zur Wissenschaft. Wenn sich Studenten zu ,,universitates* zusammenschlossen, so
ganz allgemein zur Wahrung ihrer Interessen. In Bologna waren ihre Interessen vor allem
durch die Kommune geféhrdet, der sie nicht angehdrten und auf deren Entscheidungen sie nur
durch Aktivitaten als Korporation Einfluss nehmen konnten. Es handelte sich also um eine
Organisationsform neben und zum Teil gegen die Kommune. Fir solche korporative
Zusammenschlisse gab es in der vom Kommunalismus gepréagten Stadtelandschaft
Oberitaliens viele Vorbilder und Ansatzpunkte. Gerade Bologna war eine Hochburg des
Assoziationswesens'?® - innerhalb wie auerhalb der Biirgergemeinde. Die Studenten — nicht
die Magister — standen aulRerhalb. Wie andere Fremde in der Stadt — etwa Kaufleute gleicher
Herkunftsgebiete — schlossen sie sich in ,,universitates* bzw. ,,nationes* zusammen.'3® Durch
die Wissenschaft und ihre Lehre bedingt waren solche Organisationsformen zundchst nicht.
Aber sie bildeten eine sozialstrukturelle Grundlage, in der sich akademisches Leben
unabhéngig entwickeln konnte.

Uber die Sozialformen des Studiums in Bologna im 12. Jahrhundert wissen wir wenig. Den
,universitates* und ,,nationes* sind ,,societates als Organisationsformen des Lehrens und
Lernens vorausgegangen.t3 An das Vorbild von Klosterschulen ist dabei nicht zu denken, eher
an das der stadtischen ,,consorzerie” — Geschlechterverbénde, wie sie bei der Entstehung der
Kommune eine wichtige Rolle gespielt haben. So war Irnerius, friihes Oberhaupt der
Lehrsozietit, zugleich auch Mitglied einer stidtischen ,,societas“.13? Die Magister gehdrten
groftenteils dem Laienstand an. Sie hielten Unterricht gegen Honorar. Die
Lehrveranstaltungen fanden in Privathdusern statt, in gemieteten Rdumen, in 6ffentlichen
Gebauden oder in Kirchen.'® Irnerius lehrte in der Klosterkirche San Procolo, sein Schiiler
Bulgarus im eigenen Haus, Placentinus im Palast einer Adelsfamilie. Ganz analog zur
Kommune wurden die Ratsversammlungen der Universitét in Pfarrkirchen, in Klosterkirchen
und auch in der Domkirche abgehalten. Erst im 15. Jahrhundert wurde ein Lehrsaalgeb&ude
errichtet.*3* Eine feste Bindung an Ortlichkeiten bestand also lange Zeit hindurch nicht, weil
gar kein baulicher Besitz gegeben war.™*® Die Universitit bezog ihre Kontinuitat nicht aus der
Bindung an einen bestimmten Gebaudekomplex, sondern aus ihrem Charakter als besonders
privilegierter Personenverband. Durch diese Freiheit von ortlicher Bindung besaR sie auch die
Moglichkeit der Abwanderung - eine starke Waffe gegen Versuche der Einmischung in
interne Belange seitens weltlicher und kirchlicher Méchte. Vom Druckmittel der Sezession
wurde gerade in der Fruhzeit der Universitaten ziemlich hdufig Gebrauch gemacht — gerade

128 \VERGER, Grundlagen, 50 f; Eberhard ISENMANN: Universitas. In: Lexikon des Mittelalters 8, Stuttgart
1999. Sp. 1247 f; Ernst PITZ: Universitas civium®, ebda., Sp. 1248 f.

129 | e Corporazioni di Bologna. Una Repubblica fondata sul Lavoro,
http://www.liceosabin.it/~veneziano/medioevo/miniature/corporazioni/O-inizio_centra.... (10.07.2007).

130 Landsmannschaftliche Zusammenschliisse von Scholaren finden sich schon lange vor den ,,universitates* und
,,nationes von Bologna, so bereits in den 1130er Jahren an der Kathedralschule von Reims (CLASSEN,
Studium, 19).

8L WALTHER, Anféange, 157.

132 COLLIVA, Bologna, Sp. 383.

133 Konrad RUCKBROD: Universitit und Kollegium. Baugeschichte und Bautyp, Darmstadt 1977, 34, 65.
134 RUCKBROD, Universitit, 71.

135 RUCKBROD, Universitt, 12.



http://www.liceosabin.it/

auch in Bologna.'® Durch Auszug aus der ,,Mutter der Rechte* ist 1204 die Universitit von
Vicenza entstanden, 1215 die von Arezzo, 1222 die von Padua. Von Padua aus kam es 1228
zur Abwanderung nach Vercelli. In einigen dieser Stadte waren bereits vorher Rechtsschulen
gegeben, an die die Universitat anknlipfen konnte. So spiegelt sich in den Zielorten der
Abwanderungsprozesse und den VVoraussetzungen, die sie dort vorfanden, die Weite jener
ober- und mittelitalienischen Wissenschaftslandschaft, zu deren unbestrittenem Zentrum
Bologna aufgestiegen war.

Eine dritte Wissenschaftslandschaft, die im Hochmittelalter fur die Entstehung der
europaischen Universitat groRe Bedeutung erlangte, lag im nérdlichen Frankreich.
Leitdisziplinen der Wissenschaftsentwicklung waren hier Theologie und Philosophie.
Dementsprechend wurde sie primér von Klerikern getragen, nicht wie in Italien primar von
Laien. Wie in allen friihen Wissenschaftslandschaften Europas spielte auch hier der Ruckgriff
auf die Antike eine entscheidende Rolle. Da kein unmittelbarer Kontakt zu benachbarten
Regionen bestand, in denen solche Traditionen weitergegeben wurden, erfolgte der Transfer
uber weite Distanzen — aus dem islamischen Raum vorwiegend (ber die Ubersetzungszentren
in Nordspanien bzw. ber Toledo.'® Zu einer unmittelbaren Koinzidenz von
Ubersetzungszentren und Wissenschaftszentren ist es also hier nicht gekommen. Wie in der
oberitalienischen Wissenschaftslandschaft standen auch in der nordfranzésischen zunéchst
mehrere bedeutende Schulzentren nebeneinander. Wie dort Bologna hat sich hier Paris zur
Universitat entwickelt und europaweit MaRstébe gesetzt.

Die Entstehung von Wissenschaftszentren bzw. Universitaten in Italien einerseits, in
Nordwesteuropa andererseits entspricht einer generell bipolaren Struktur des mittelalterlichen
Europa, die sich tiber die Wissenschaftsentwicklung hinaus in vielen gesellschaftlichen
Bereichen beobachten lasst. Sie kann hier nur andeutungsweise skizziert werden.**® Zu den
alten Zentren im Mittelmeerraum kamen im Frihmittelalter neue in den Kerngebieten des
Frankenreichs hinzu. Im Wesentlichen war es der Raum zwischen Seine und Rhein, in dem
sich diese zweite Zentralregion Europas ausbildete. Die 6konomische Basis ist in der
sogenannten ,,Agrarrevolution des Frithmittelalters* zu sehen, der neue Kulturpflanzen, neue
Ackerbaugerate und neue Formen der Agrarverfassung zugrunde liegen. Politischer Ausdruck
der neuen Bedeutung, die die Region gewann, sind die karolingischen Herrschaftszentren, die
hier entstanden sind. Die sogenannte ,,karolingische Renaissance* mit ihrer Aufwertung des
Schulwesens ist das Korrelat dazu im kulturellen Bereich.'®® Seit karolingischer Zeit hat

136 \VERGER, Les universités, 40; RUCKBROD, Universitit, 13; CLASSEN, Studium, 177.

137 Das so bedeutende Ubersetzungszentrum Toledo ist selbst nur begrenzt zum Wissenschaftszentrum bzw.
Lehrzentrum geworden. Gunnar WEIMANN: Intrakulturelle Bedingungsfaktoren der interkulturellen
Kommunikation: Die Ubersetzerschule von Toledo (http://uni-leipzig.de/media-analyst/tnehmer/weimann/01-
inhal.pdf, 19.08.2007), 99, formuliert dazu: ,,Ubersetzungen ins Lateinische waren daher fast ausschlieRlich fiir
den européischen ,Markt’ bestimmt. Sie hatten groen Einfluss in den entstehenden universitiren Zentren von
Paris, Bologna oder Oxford, nicht aber in dem Land, in dem sie entstanden waren und das fiir Europa die
duBerste Peripherie darstellte**. Anders verhilt es sich mit den Ubersetzungen aus dem Arabischen ins
Altkastilische seit der Mitte des 13. Jahrhunderts. Die Motive der Erzbischéfe von Toledo, die
Ubersetzungstatigkeit so stark zu férdern, werden neuerdings mehr in der Profilierung gegentiber um den Primat
konkurrierenden Hierarchen auf der Iberischen Halbinsel gesehen als in genuin wissenschaftlichen
Zielsetzungen. Vgl. dazu Dimitri GUTAS: What was there in Arabic for the Latins to Receive? Remarks on the
Modalities of the Twelfth-Century Translation Movement in Spain. In: SPEER/WEGENER (Hg.), Wissen (ber
Grenzen, 9-19, der insgesamt stark dazu tendiert, die Funktion von Ubersetzungsarbeit als
Herrschaftslegitimation zu betonen. Vgl. dazu oben Anm. 22. Stérker gemeinsame wissenschaftliche Interessen
der Ubersetzer betonend: BERSCHIN, Mittelalter, 275; FALLEND, Wissenschaftstransfer, 20-22.

138 Ausfiihrlicher dazu Michael MITTERAUER: Warum Europa? Mittelalterliche Grundlagen eines Sonderwegs,
Miinchen 2003, vor allem 17-28, 147, 179, 294.

139 Josef FLECKENSTEIN: Bildungsreform Karls des GroBen. In: Lexikon des Mittelalters 2, Stuttgart 1999, Sp.
187-9.



http://uni-leipzig.de/media-analyst/tnehmer/weimann/01-inhal.pdf
http://uni-leipzig.de/media-analyst/tnehmer/weimann/01-inhal.pdf

diese Bipolaritat des Kulturraums Europa mit seinen beiden Kernregionen im Suden und im
Nordwesten als ein Spannungsverhaltnis weitergewirkt, das besondere Dynamik ermdglichte.
In der Entwicklung des européischen Universitatswesens kommt diese besondere Dynamik
deutlich zum Ausdruck.

Die nordfranzdsische Wissenschaftslandschaft, in der im Hochmittelalter die Universitat Paris
entstand, stellte einen engeren Teilbereich innerhalb der nordwesteuropaischen Kernregion
dar.*® Auch hier muss sich die Darstellung von Querbeziehungen auf Andeutungen
beschranken. Der Raum zwischen Chartres und Soissons war landwirtschaftlich besonders
begiinstigt.}*! Getreidebau und Getreidehandel florierten hier. Die Agrarproduktion
ermoglichte ein starkes Wachstum der Stadte. Mit den Textilgewerbelandschaften nordlich
der Marne ergaben sich nur geringe Uberschneidungen. Ebenso lag das Gebiet der
Champagne-Messen — der groRen Zentren des Handelsaustausches zwischen dem Nordwesten
und dem Siiden — zwar nahe benachbart, aber doch auBerhalb. Mit den Ausgangsgebieten der
kommunalen Bewegung im Nordwesten ergeben sich nur teilweise Entsprechungen.'#2 Der
Kommunalismus dirfte hier auch flr die Entwicklung von Institutionen des Bildungswesens
keinen dhnlichen Einfluss gehabt haben wie in Oberitalien. Eine deutliche Ubereinstimmung
ist hingegen mit dem Einflussbereich des kapetingischen Kénigtums gegeben. Die neuen
hohen Schulen entstehen durchgehend bei Bischofssitzen, die mit dem Konig in Verbindung
stehen. Alle wichtigen Wissenschaftszentren der Region sind Kathedralschulen — Laon und
Reims, Chartres und Orléans und naturlich vor allem Paris. Wenn man nach rdumlichen
Ubereinstimmungen der nordfranzosischen Wissenschaftslandschaft mit Phanomenen aus
anderen Bereichen sucht, so fallt am starksten die Entsprechung zwischen Kathedralschulen
und Kathedralgotik auf. Sie ist nicht zufallig. Architekturentwicklung und
Wissenschaftsentwicklung stehen hier im Hochmittelalter in einem engen Zusammenhang.!4
Nicht nur theologische und philosophische Uberlegungen finden im Kirchenbau ihren
Niederschlag, ebenso auch naturwissenschaftliche Erkenntnisse. Die Sakralkunst als Kontext
kann die Anfange der Universitat im nordfranzsischen Raum besser verstehen helfen.

Am Beispiel der Lebenslaufe zweier Gelehrter, die in diesem nordfranzdsischen
Wissenschaftsraum gewirkt haben, sei dessen friithe Entwicklung in den Blick genommen —
insbesondere die Bedeutung des Wissenschaftstransfers aus dem islamischen Raum. Gerbert
von Aurillac, geboren um 950 in Aquitanien, erhielt seine erste Ausbildung in einem
cluniazensischen Kloster in Studfrankreich.'* Er wollte sie spater in Nordfrankreich erganzen,
bezeichnenderweise nicht in einem Kloster, sondern in einer Kathedralschule. Die geistige
Fuhrung war damals schon auf diesen Schultyp Ubergegangen, der im nordfranzdsischen
Raum ein besonders hohes Niveau erreichte. Zuvor aber ging Gerbert auf drei Jahre nach
Katalonien, wo er tiber mozarabische Christen mit der arabischen Wissenschaft in Bertihrung
kam.1*> Ohne selbst zu (ibersetzen, iibernahm er hier viel an arabischem und hellenistischem
Wissen, das er in seine Werke einarbeitete, vor allem auf dem Gebiet der Mathematik und der
Astronomie. Nach seiner Rickkehr aus Spanien setzte er seine Studien an der Kathedralschule

140 Zu den friihen Zentren dieser Wissenschaftslandschaft CLASSEN, Studium, 5.

141 Georges DUBY: Die Zeit der Kathedralen. Kunst und Gesellschaft 980-1420, Frankfurt a. M. 1992, 220, 295.
142 7u diesen Ernst PITZ: Europaisches Stidtewesen und Birgertum. Von der Spatantike bis zum hohen
Mittelalter, Darmstadt 1991, 355-360.

143 Georges DUBY: Die Zeit der Kathedralen, vor allem 170-233, hat solche sonst wenig beachteten
Zusammenhange in verschiedenen Bereichen uiberzeugend dargestellt. Mit dem Schwerpunkt Chartres dazu auch
Otto von SIMSON: Die gotische Kathedrale. Beitrége zu ihrer Entstehung und Bedeutung, Darmstadt 1968.

144 Hans-Henning KORTUM/Ute LINDGREN: Gerbert von Aurillac. In: Lexikon des Mittelalters 4, Stuttgart
1999, Sp. 1300-1302; PEDERSEN, Universities, 106-8.

145 NORTH, Grundlagen. In: RUEGG (Hg.), Geschichte, 305.



von Reims fort, deren Leitung er bald darauf tibernahm.'#® Sein Schuler Richer berichtet von
seinem Unterricht, welche Werke des Avristoteles er behandelte.!*” Mit ihm beginnt also die
Aristoteles-Rezeption in der nordfranzdsischen Wissenschaftslandschaft. Er beherrscht dessen
Logik, unternimmt Textvergleiche, glossiert Autoren, auf die er sich stutzt. Sowohl in seiner
Lehre als auch in seinen Werken zeigt er eine flir seine Zeit auRerordentliche
wissenschaftliche Breite. Seine geistliche Karriere fuhrte ihn schlie3lich als Papst Silvester II.
999 an die Spitze der Kirche. In Nordfrankreich wirkte er vor allem durch seine Schuler und
deren Schiler weiter, die das Studium an den Kathedralschulen dieses Raums nachhaltig
pragten, insbesondere durch Fulbert von Chartres.'48

Um 1080 wurde Adelard von Bath geboren.'*® Er besuchte zunéchst eine Klosterschule in
seinem englischen Heimatort, dann aber auch eine der grof3en nordfranzdsischen
Kathedralschulen, ndmlich die von Tours. 1105 unternimmt er seine erste grof3e Studienreise
in den Mittelmeerraum, bei der er Salerno besucht, das er als beriihmte Medizinschule preist,
weiters Sizilien, Griechenland und vielleicht auch schon Toledo. Bereits damals muss er mit
der arabischen Wissenschaft in Beriihrung gekommen sein. Nach seiner Ruckkehr lehrt er an
der Kathedralschule von Laon. In den damals verfassten ,,Quaestiones naturales® reflektiert er
auf subtile Weise das Spannungsverhaltnis zwischen den traditionellen ,,Gallicae sententiae*
und den neuen ,,Arabica studia“, wobei er allein die Vernunft als Richtmass akzeptiert.'>
Deutlich wird an dieser Gegenuberstellung die von Adelard als Einheit empfundene
franzosische Wissenschaft in ihrem Kontrast zu der von ihm als stérker rational gesehenen
arabischen. Diese ,,arabischen Studien® hat er durch weitere Reisen nach Sizilien Kleinasien,
Syrien, Spanien und vielleicht Nordafrika vertieft, von denen er Manuskripte mitbrachte, die
er ins Lateinische tibersetzte. Von seinen Ubersetzungen hellenistischer Autoren aus dem
Arabischen ist die des Euklid die wichtigste, von den von arabischen im engeren Sinne die der
astronomischen Tafeln des al-Hwarizmi. Wie Gerbert hat Adelard der abendlandischen
Wissenschaft arabisch-hellenistisches Wissen durch Verarbeitung in seinen eigenen Schriften
vermittelt. Anders als Gerbert hat er auf breiter Basis durch Ubersetzungen gewirkt — ein
qualitativer Entwicklungssprung in der Rezeption dieser Wissenschaftstradition, die iber die
,,Qallicae sententiae* seiner Zeit hinausfiihrte.

Die Grundlagen der nordfranzdsischen Wissenschaftslandschaft reichen weit zurlick.
Entscheidende Voraussetzungen waren sicher durch die Bildungsreformen der Karolingerzeit
gegeben. Sie hatten im Zentralraum des Reiches intensiver gewirkt als in Randgebieten, in
den hoher entwickelten stadtischen Zentren des Westens starker als im Osten. Laon, Reims,
Orléans waren Herrschaftsmittelpunkte der westfrankischen Karolinger, Paris dann die
bevorzugte Residenz der sie ablosenden Kapetinger. Die karolingischen Reformen
bezweckten eine Hebung des Bildungsniveaus in allen Zentren der Reichkirche — sowohl in
Klostern als auch in Domstiften. In der Bedeutung fir die wissenschaftliche Bildung ist es
zwischen diesen geistlichen Stétten zu einer Verschiebung gekommen: Die Klosterschulen

146 Zu Gerbert von Aurillac und anderen Lehrern der Schule von Reims als Bindeglieder zwischen der
,.karolingischen Renaissance® und der ,,Renaissance des 12. Jahrhunderts“ David E. LUSCOMBE: Dialectic and
Rhetoric in Ninth and Twelfth Centuries. In: Johannes FIED (Hg.): Dialektik und Rhetorik im frithen und hohen
Mittelalter, Miinchen 1997, 9.

147 PEDERSEN, Universities, 106 f.

148 PEDERSEN; Universities, 128.

149 Heinrich SCHIPPERGES/Erwin NEUENSCHWANDNER: Adelard von Bath. In: Lexikon des Mittelalters 1,
Stuttgart 1999, Sp.144; Adelard of Bath (c.1080-c1160), The first English scientist,
http://www.brlsi.org/adelard.htm (01.08.2007).

150 SPEER, Wissen uber Grenzen, XVIII.



http://www.brlsi.org/adelard.htm

treten zuriick, die Domschulen gewinnen an Niveau.'® Die Schulen von Stadtklostern
nehmen dabei eine Sonderstellung ein. Auch sie sind am Aufschwung beteiligt. Die
Urbanisierung der Gesellschaft und die Reaktion der Kirche auf diesen Prozess beeinflussen
das kirchliche Bildungswesen. Im Kloster hat Gelehrsamkeit eine andere Zielsetzung als beim
Kathedralklerus der Bischofsstadte, wo es um die Ausbildung der Seelsorger geht.
Idealtypisch gegenibergestellt fihrt die ,,lectio* der Bibel und der Viterschriften im einen
Fall iiber die ,,meditatio zur ,,oratio®, im anderen iiber die ,,disputatio** zur ,,praedicatio*.*>?
Papst Gregor VII. machte im Zuge der Kirchenreform 1077 die Klerusausbildung in
Kathedralschulen zur allgemein verbindlichen Norm.t®® Auf hochstem Niveau realisiert war
diese Forderung damals schon im nordfranzésischen Raum — seit karolingischer Zeit
kontinuierlich weiterentwickelt. Deshalb hatten die Kathedralschulen dieser Region von
weither Zulauf. Gerbert von Aurillac und Adelard von Bath sind dafir illustrative Beispiele.

Mit der Bedeutungsverschiebung zwischen den Bildungsinstitutionen Klosterschule und
Domschule kam es zu Verénderungen im Lehrer-Schiiler-Verhaltnis. Die Einzelbetreuung trat
zurlick, grofRe Schiilerzahlen wurden zur Regel. Der Domscholaster Anselm von Laon etwa
hatte um 1100 so groRen Zulauf, dass es in der Stadt zu einem Mangel an Studentenquartieren
kam.*®* Fiir Unterricht wurde Geld genommen, was von den franzosischen Bischofen zum
Unterschied vom kirchlichen Standpunkt anderwirts als unproblematisch angesehen wurde.!*®
So konnten auf Honorarbasis neben den Kathedralschulen auch andere entstehen. Diese Form
des Entgelts fihrte zwischen den Magistern zu Konkurrenzsituationen. Bedeutende Gelehrte
zogen von weither Studenten an.*®® Charismatische Lehrer konnten einer Schule zu raschem
Aufstieg verhelfen, aber auch durch ihren Abgang Schaden zufuigen. Und die Entwicklung der
hohen Schule war fiir die ganze Schulstadt von Bedeutung. Schon in der prauniversitaren
Phase zeichnet sich an den nordfranzésischen Kathedralschulen das spéterhin so
charakteristische Phanomen der studentischen Mobilitat ab.'®” Bei verschiedenen Magistern
an unterschiedlichen Schulen neues Wissen zu erwerben, wird zum Karrieremuster. Das fuhrt
zu Austausch, der die Wissenschaftsentwicklung stimuliert. Aber auch die Magister sind unter
Druck, Neues und Eigenstandiges zu bieten. Der Wissenstransfer durch Ubersetzungen
gewinnt in diesem Kontext an Bedeutung.

Von den groRen Kathedralschulen der nordfranzésischen Wissenschaftslandschaft ist nur eine
zum Ausgangspunkt fiir eine friihe Universitat geworden, ndmlich Paris. Der Schule von
Orléans wurden erst 1306 vom Papst die Privilegien einer Universitat verliehen. Die Frage:
Warum Paris? Hat in einer sehr grundsatzlichen Debatte tber die Entstehungsfaktoren der
mittelalterlichen Universitat eine interessante Rolle gespielt. 1956 formulierte Herbert
Grundmann in seinem beriihmten Vortrag bzw. Aufsatz ,,Vom Ursprung der Universitét im
Mittelalter” eine vielfach iibernommene These: %8 Primir aber und konstitutiv, wahrhaft
grundlegend und richtungsweisend fiir Ursprung und Wesen der Universitéten als ganz

151 PEDERSEN, Universities, 106; JOHANEK, Klosterstudien , 41; DUBY, Kathedralen, 194-204; LE GOFF,
Die Intellektuellen, 15-19; Heinrich FICHTENAU, Ketzer und Professoren. Haresie und Vernunftglaube im
Hochmittelalter, Miinchen 1992, 245-257.

152 JOHANEK, Klosterstudien, 42; Isnard Wilhelm FRANK: Kirchengeschichte des Mittelalters, Dusseldorf
1984, 134.

153 FICHTENAU, Ketzer, 247.

154 VERGER, Les universités, 23.

155 Jacques VERGER: Die Universitatslehrer. In: RUEGG (Hg.) Geschichte, 144; Detlev ILLMER, Die
Rechtsschule von Orléans und ihre deutschen Studenten. In: FRIED (Hg.), Schulen, 415; LE GOFF, Die
Intellektuellen, 101-104.

16 |_E GOFF, Die Intellektuellen, 28.

157 Joachim EHLERS: Domschulen. In: Lexikon des Mittelalters 3 Stuttgart 1999, Sp. 1229

158 Darmstadt 1957, 40.



neuartiger Gemeinschaftsbildungen, Lehr- und Lernstétten sind weder die BedUrfnisse der
Berufbildung oder der Allgemeinbildung, noch staatliche, kirchliche oder sozialoékonomische
Impulse und Motive, sondern — kurz gesagt — das gelehrte wissenschaftliche Interesse, das
Wissen- und Erkennen-Wollen®, der ,,amor sciendi“. Dieser idealistischen These stellte Peter
Classen 1964 eine eher sozialhistorisch orientierte gegentiber und verdeutlichte sie am
Beispiel von Paris und Chartres.'®® Die reine Liebe zur Wissenschaft hatte um 1150 Chartres
besser verkdrpert als Paris. So stellt sich die Frage, warum hier und nicht dort eine Universitat
entstand. ,,Es scheint, dass neben den geistigen auch andere Krafte und Motive mitgewirkt
haben, die erst die Universitat als neue soziale Form mdglich machten.* Und er zitiert als
Beleg fir solche weniger idealistischen Motive das Bekenntnis des groRen Pariser Theologen
und Philosophen Petrus Abaelardus, der in seiner Lebensgeschichte bekennt, er habe bis zur
tragischen Wende seines Lebens, nur aus Habgier und Ehrgeiz (,,pecunie et laudis cupiditas*)
gelehrt. Solche Interessen dem ,,Geist von Chartres*1®° entgegenzustellen, vereinfacht sicher.
Der so unterschiedliche Weg der beiden grofRen Schulen bleibt erklarungsbedurftig.

Chartres besaR eine eine sehr alte Kathedralschule.*! Ihr hohes Ansehen begriindete Fulbert
von Chartres, der namhafteste Theologe des beginnenden 11. Jahrhunderts. Sein Schiler-
Verhaltnis zu Gerbert von Aurillac wurde schon angesprochen. In Chartres war er zunachst
Kanzler und Leiter der Domschule, seit 1006 dann Bischof. Als solcher begann er den
grolRartigen Neubau der Kathedrale, deren Konzept mit den wissenschaftlichen Ideen der
Schule von Chartres eng verbunden ist. Der Ausbau der Bibliothek bedeutete fiir das von ihm
geschaffene Wissenschaftszentrum einen institutionellen Kontinuitatsfaktor. Bedeutende
Wissenschaftlerpersonlichkeiten folgten auf Fulbert, die innerhalb der Schule vielféltige
fachliche Akzente setzten. Ivo von Chartres genoss hohe Autoritét auf dem Gebiet des
Kirchenrechts. In der gregorianischen Kirchenreform diente seine Sammlung von Kanones als
Rechtshandbuch. Seine juridischen Distinktionen halfen, Grundsatzfragen des Investiturstreits
zu l6sen. Gilbert von Poitiers, seit 1126 Leiter der Domschule galt als einer der anregendsten
Theologen seiner Zeit. Um 1140/50 wurde Thierry von Chartres Kanzler, den ein Zeitgenosse
als den hervorragendsten Philosophen seiner Zeit bezeichnete. Im Bereich der medizinischen
Wissenschaft wurde tiber Salerno schon die erste Welle der Ubersetzungen aus dem
arabischen Raum rezipiert — gleichzeitig mit Montpellier dann auch die zweite. Bernhard von
Chartres, Kanzler der Schule etwa 1119/26, hat sich in seinen Schriften ausfihrlich mit dem
Verhiltnis von ,,antiqui‘‘ und ,,moderni*, also von antiker und mittelalterlicher Wissenschaft
beschéftigt und daflr das beriihmt geworden Bild von den Zwergen auf den Schultern von
Riesen gebraucht, das so anschaulich die Bedeutung der Antikenrezeption fir die
Wissenschaftsentwicklung seiner Zeit zum Ausdruck bringt:%? | Wir sind auf den Schultern
von Riesen hockende Zwerge. Wir sehen so mehr und weiter als sie, nicht weil unsere Sicht
scharfer oder unser Wuchs grofier ist, sondern weil sie uns in die Lifte heben und uns um ihre
ganze gigantische Grofle erhohen. ... Chartres war unter den nordfranzosischen
Kathedralschulen, die sich um diesen Wissenstransfer bemihten, fiihrend. Und trotzdem ist
hier keine Universitdt entstanden.

159 CLASSEN, Studium, 4-7. Vgl. dazu RUEGG, Themen, in RUEGG (Hg.), Geschichte, 29, sowie Rudolf
KOHN: Schulbildung und Trivium im lateinischen Hochmittelalter und ihr méglicher praktischer Nutzen. In:
FRIED (Hg.), Schulen, 208.

160 | E GOFF, Die Intellektuellen, 54.

161 Heinrich SCHIPPERGES: Chartres, Schule von, in: Lexikon des Mittelalters 2, Stuttgart 1999, Sp.1755-8,
LE GOFF, Die Intellektuellen, 54-65.

162 | E GOFF, Die Intellektuellen, 21.



Eine zweite sehr alte Kathedralschule des nordfranzdsischen Raums, die zundchst einen
Entwicklungsvorsprung vor Paris hatte, war die von Laon.*®® Ihre Bedeutung liegt weniger in
der Breite des Spektrums der behandelten wissenschaftlichen Facher als in der methodischen
Innovation. In Laon wurde erstmals die Bibel theologisch glossiert.*®* Es ging hier um eine
rationale, systematisch angelegte Gesamtsicht der Glaubenswahrheiten. Dazu sollten
theologische Erkenntnisse aufbereitet werden. Das Sammeln, Kompilieren und Glossieren
erbrachte fiir Lehrer und Schuler ein brauchbares und verlassliches Lehr- und Lernmaterial. In
der Schule von Laon wurde ein umfassendes Glossenwerk zum Alten und zum Neuen
Testament angelegt, die spater sogenannte ,,Glossa ordinaria“. Anselm von Laon, von ca.
1080 bis 1117 das Schuloberhaupt, und seine Mitarbeiter bearbeiteten éltere Kompilationen.
Sie erklarten den Text interlinear oder marginal mit Sentenzen von Kirchenvatern, aber auch
von zeitgendssischen Lehrern zu Inhalt, Stil, Grammatik und Logik. Dass neben den
Kirchenvatern auch Gelehrte der eigenen Zeit als Autoritaten anerkannt wurden, war neu und
bewirkte eine dynamische Weiterentwicklung. Die Theologie konnte sich so Uber eine bloRe
Bibelexegese hinaus zu einer Wissenschaft mit divergierenden Meinungen entfalten.'®*Mit
der Einflhrung von Quaéstionen in die Kommentare zur Heiligen Schrift wurde der Text zum
Ausgangpunkt dialektischer Erdrterungen theologischer Probleme. Dass die Methode des
Glossierens auf die Heilige Schrift selbst angewandt wurde, war ein wichtiger Schritt zur
rationalen Reflexion des geoffenbarten Glaubensguts — wie schon besprochen in allen
Offenbarungsreligionen ein schwieriges Spannungsfeld. Die Scholastik hat sich in der
westlichen Christenheit diesem Spannungsfeld zwischen Offenbarung und Vernunft gestellt
und damit die Entwicklung von Theologie und Philosophie als Wissenschaft ermdglicht.
Methodisch wurde dazu in der Schule von Laon wichtige VVorbereitungsarbeit geleistet. Auch
als Lehrer hatte Anselm von Laon Bedeutung. Nicht nur aus Frankreich kamen Schiler zu
ihm, auch aus England, Deutschland, Italien.'®® Der groRe Andrang zu seiner Schule fiihrte in
der Stadt zu Quartiernot. Die innovative Phase der Schule von Laon war allerdings nicht von
Dauer. Auch der Zulauf der Studenten lie nach. Laon entwickelte sich nicht vom
Wissenschaftszentrum zur Universitétsstadt.

Spéter als Chartres und Laon wird Paris zum Uberregional bedeutsamen
Wissenschaftszentrum. Der erste grof3e Lehrer, der hier die Studenten von weither anlockt, ist
der Theologe und Philosoph Wilhelm von Champeaux, ein Schiiler des Anselm von Laon.*®’
Um 1095 beginnt er an der Domschule von Notre-Dame zu lehren. Die Kathedralschule steht
also auch in Paris zunachst im Vordergrund. Das andert sich allerdings rasch. Die
fortschrittlichen Schulen entwickeln sich abseits der Kathedrale.®® Paris verfiigt damals schon
uber mehrere Stadtkloster, die Immunitét besitzen und auch fur ihre Schulen Unabhangigkeit
fordern — die Cluniazenser-Klgster St.Denis und St. Martin, vor allem die Kanonikerstifte
Ste.Geneviéve und St.Victor. In Ste.Geneviéve begriindet Abalard seine Schule.®® Heftige
Auseinandersetzungen mit seinem einstigen Lehrer und nunmehr erbitterten Gegner Wilhelm
von Champeaux hatten ihn gezwungen, Paris zu verlassen und in Corbeil bzw. Melun zu

163 Heinrich J. F. REINHARDT, Laon, Schule von, in: Lexikon des Mittelalters 5, Stuttgart 1999, Sp. 1712-14.
Zu den karolingischen Wurzeln der Schule von Laon sowie den Griechisch-Kenntnissen der gelehrten Iren, die
hier wirkten, BERSCHIN, Mittelalter, 167-9.

164 Zur Glosse als entscheidendem Schritt auf dem Weg der Verwissenschaftlichung in der Scholastik: Rolf
SCHONBERGER: Scholastik. In: Lexikon des Mittelalters 7, Stuttgart 1999, Sp. 1521-1526.

165 Monika ASZTALOS: Die Theologische Fakultit. In: RUEGG (Hg.), Geschichte, 360.

166 ASZTALOS, Theologische Fakultat, 360.

167 Klaus A. JACOBI: Wilhelm von Champeaux. In: Lexikon des Mittelalters 9, Stuttgart 1999, Sp. 167 f.

188 Joachim EHLERS: Paris. Die Entstehung der europaischen Universitat, in: DEMANDT (Hg.) Statten des
Geistes, 76.

169 Rolf PEPPERMULLER, Abaelard. In: Lexikon des Mittelaters 1, Stuttgart 1999, Sp. 7-10; LE GOFF, Die
Intellektuellen, 40; CLASSEN, Studium, 3; PEDERSEN, First Universities, 130



lehren. Scharenweise waren die Studenten dem charismatischen Lehrer gefolgt. Bald konnte
er wieder zurtickkehren. Die Lage seiner Schule bestimmte langfristig die Pariser
Universitatstopographie. Nicht die Ile de la Cité mit der Domkiche wurde zum Mittelpunkt
des akademischen Lebens, sondern die Montagne de Sainte Geneviéve am linken Seine-
Ufer.1’° Die Universitat Paris ist eben nicht primér aus der Domschule hervorgegangen.
Progressive Lehrer wie Abdlard, die die Studenten anzogen, haben mit der Standortwahl ihrer
Schulen diese Entscheidung herbeigefihrt. Fortschrittliche Wissenschaft war sicher der
malgebliche Grund, weshalb Paris im 12. Jahrhundert die tibrigen Kathedralschulen
Nordfrankreichs tiberholte. Darlber hinaus aber wirkte wohl die besondere Urbanitét dieser
Stadt fiir die Scholaren attraktiv.’* Paris wuchs damals zu einer der groBten Stadte Europas
an. Sicher ergab sich dieses Wachstum im Wesentlichen aus dem Residenzcharakter der
Stadt. Das kapetingische Konigtum war wohl die fortschrittlichste Monarchie der Epoche. Die
Entwicklung von Paris zum Wissenschaftszentrum lasst sich jedoch keinesfalls mit der zum
Herrschaftszentrum in einen unmittelbaren Bewirkungszusammenhang bringen. Die Magister
der Pariser Schulen waren alles andere als Hofgelehrte. Das Studium entwickelte sich hier
eigenstandig — als eine dritte Kraft neben Hof und Domkirche.

Die Vielzahl kirchlicher, aber auch privater Schulen im Paris des 12. Jahrhunderts, vor allem
aber die zahlreichen Studenten, die sie aufsuchten, bedurften gegentiber den alten
Domschulen neuer sozialer Organisationsformen. Erst mit zeitlicher Verzégerung folgten
diese den wissenschaftlichen Innovationen. In Paris sind jedenfalls erst Anfang des 13.
Jahrhunderts korporative Sozialformen belegt. In Privilegien dieser Zeit wird von
,universitas®, ,,communitas®, ,,societas* oder ,,consortium* gesprochen.!’? Uberraschend
erscheint, welche Funktionen solcher bruderschaftlichen Organisationsformen genannt
werden, etwa die Hilfe gegentiber kranken Magistern und Scholaren sowie das Begrébnis von
verstorbenen.*”® Die ,,universitas” im Verstdndnis der Zeit unterscheidet sich noch wenig von
Gilden und Ziinften bzw. von Landsmannschaften fremder Mitbewohner in der Stadt. Sie ist
keineswegs eine spezifisch wissenschaftliche Sozialform. Anders als in Bologna, wo es sich
bei den Magistern primar um Biirger der Stadtgemeinde handelt, sind die Professoren in Paris
von vornherein bei den korporativen Zusammenschliissen mit dabei. Auch sie sind ja in der
Stadt Fremde. So wird die ,,universitas* hier zu einer ,,universitas magistrorum et
scholarium*. Ob man deshalb von einer ,,Magisteruniversitit“ sprechen soll, sei
dahingestellt.1”* Anders als in Bologna ist in Paris die Universitit ein ,,corpus
ecclesiasticum*.}” Professoren wie Schiiler werden als Kleriker angesehen. Aus der Genese
der Universitat ist dieser Charakter verstandlich. Sie ist aus einer Vielzahl von Schulen
entstanden. Das unterscheidet sie von den anderen alten Kathedralschulen, die nicht zu
Universitaten wurden. Diese vielen Schulen, deren Magister und Scholaren sich zu einer
,universitas* zusammenschlossen, waren aber doch mehrheitlich geistliche Anstalten. Uber
sie alle beanspruchte die Domkirche die Kontrolle der Lehre. Mit der Hilfe des Papstes gelang
es, sich aus der Abhangigkeit von der Domkirche zu befreien. Dazu kam es in den anderen
Kathedralschulen nicht. Sie blieben, was sie bisher waren. Im Mittelpunkt der
Auseinandersetzung zwischen ,,universitas* und Domkirche stand die Vergabe der ,,licentia
docendi®. Wihrend sich Bologna seinen Charakter als autonome Korporation gegen die
Kommune erk&mpfte, gelang das in Paris gegen den Bischof und seinen Kanzler.

170 | E GOFF, Die Intellektuellen, 43.

11| E GOFF, Die Intellektuellen, 28-30.

172 Jacques VERGER: A propos de la naissance de 1’université de Paris: cotexte social, enjeu politique, portée
intellectuelle. In: FRIED (Hg.), Schulen, 75.

13 VERGER, A propos, 78.

17 Zur Problematik der Typologie ,,Magisteruniversitéit* versus ,,Scholarenuniversitit“ vgl. oben.

175 EHLERS, Paris, 77 und 79.



Die drei Wissenschaftslandschaften, in denen die Anfange der europdischen Universitét zu
suchen sind, zeigen im 11. und 12. Jahrhundert noch sehr unterschiedliche Strukturen des
hoheren Bildungswesens. Seit dem 13. Jahrhundert kommt es dann zu
Ausgleichstendenzen.!® Der raumliche Rahmen, innerhalb sich dessen diese Tendenzen
abspielen, ist die lateinische Christenheit, die Westkirche, die man wegen ihrer
Zentralisierung auf den Papst hin zu Recht als ,,Papstkirche* charakterisieren kann. Die
Entwicklung der européischen Universitét vollzieht sich ausschliellich im raumlichen
Rahmen der Papstkirche. Sie erscheint auf zwei Ebenen durch diesen Kontext bedingt — durch
intensivierte gesellschaftliche Kommunikation im GroBraum der Westkirche im allgemeinen
und durch gezielte Universitatspolitik der Papste im besonderen. Die europdische Universitat
ist ein spezifisches Kulturmuster, das sich ohne seine Wurzeln in der Papstkirche des Hoch-
und Spatmittelalters nicht begreifen lieRe

In keiner der behandelten Wissenschaftslandschaften l&sst sich von Anfang an ein Einfluss
des Papsttums beobachten. Die Entwicklung der wissenschaftlichen Lehre geht auf andere
Wurzeln zuruck. Auch wenn Zusammenhange mit der Kirchenreform erkennbar sind wie In
Montecassino bzw. Salerno — nirgendwo hat sie in ihrer Friilhphase von Rom her einen
entscheidenden Impuls bekommen. Eingriffe seitens der P&pste in die neuen Institutionen der
hoheren Bildung erfolgten erst in den letzten Jahrzehnten des 12. und im beginnenden 13.
Jahrhundert.}”” Die wesentlichen Motive der nun einsetzenden Universititspolitik der Papste
wird man vor allem in drei Bereichen zu suchen haben.'”® Zun4chst ging es um die
Rechtglaubigkeit. Die Entstehungszeit der Universitaten ist auch die Zeit des Aufkommens
von haretischen Bewegungen innerhalb der Westkirche. Die Universitaten sollten nun fur den
Kampf gegen die Ketzer in Dienst genommen werden. Zuvor aber ging es darum, sie selbst
von Ketzerei freizuhalten. Ketzertum und Friihscholastik gehéren zusammen, weil sie sich
vom Glauben ohne kritische Reflexion verabschiedeten. Auch die Katharer bemihten sich um
Rationalitat in Glaubensfragen.'”® Dann versuchten die Papste, tiber die Universitaten den
kirchlichen Zentralismus zu stérken. Die Lehrhoheit lag traditionell bei den Bischéfen. Wenn
der Papst ihnen die Kontrolle tiber die ,,licentia docendi* beziiglich der Universitéten entzog,
starkte er damit seine Zentralgewalt.'®° Die Vorgehensweise war dabei dhnlich wie bei den
grolRen Ordensgemeinschaften. Direkt dem Papst unterstellt schwéchten sie die regionale
Gewalt der Bischofe und starkten die universale des Kirchenoberhaupts.'®! SchlieRlich waren
die Universititen als qualifizierte Ausbildungsstatten kirchlicher Fiinrungskrafte wichtig.82
Sowohl fiir die rémische Kurie als auch fiir die Besetzung von Bischofstiihlen wurden
gebildete Theologen bzw. Juristen gebraucht. Die Papste beriefen akademisch Graduierte als
Kardindle. Papst Innozenz 111. (1198-1216) hatte in Bologna und in Paris studiert, schon vor
ihm Alexander I1l. (1159-81) in Bologna, wo er zun&chst Schiiler und dann Nachfolger des

176 Robert I. MOORE: Die erste europaische Revolution. Gesellschaft und Kultur im Hochmittelalter, Miinchen
2001, 188 f.

17 NARDI, Beitrag, in: RUEGG (Hg.), Geschichte, 87-91. Walter HOFLECHNER: Zur Entwicklung
wissenschaftlicher Institutionen, 3.1.2 und 3.1.3 http://gams.uni-graz.at:8080/fedora/get/owiss-wi-065-

1/bdef: TEIl/get/ (16.082007).

178 RUEGG, Themen, in; RUEGG (Hg.), Geschichte, 33; HOFLECHNER, Zur Entwicklung, 3.1.3.1.

19 FICHTENAU, Ketzer, 285.

180 VERGER, Les universités, 24.

181 | E GOFF, Die Intellektuellen, 78.

182 Jiirgen MIETHKE: Die Kirche und die Universitaten im 13. Jahrhundert. In: FRIED (Hg.), Schulen 292-309;
FRIED, Wissensgesellschaft 150; CLASSEN, Studium, 127-1609.



http://gams.uni-graz.at:8080/fedora/get/owiss-wi-065-1/bdef
http://gams.uni-graz.at:8080/fedora/get/owiss-wi-065-1/bdef

groRen Kanonisten Gratian war.'8 Das Phiinomen der ,,Juristenpipste** veranschaulicht,
welche Bedeutung die Rechtswissenschaft fiir die Fiinrung der Kirche gewann. 84

Eine systematische Universitatspolitik der Pépste begann mit Innozenz I11. und wurde von
dessen Nachfolgern konsequent fortgesetzt.!®® Sie bediente sich sehr unterschiedlicher
MafRnahmen. Im Mittelpunkt dieser Politik stand die Universitat Paris — damals schon die
bedeutendste der abendl&ndischen Christenheit, theologisch fiihrend und deshalb fiir die
Interessen des Papsttums besonders wichtig. Das ,,Modell Paris* sollte fiir die papstliche
Universitatspolitik maRgeblich werden.'®® Auf der Basis vorausgehender papstlicher
Privilegien und Regelungen gab Robert de Courzon, der Kardinallegat Papst Innozenz I11. und
frilher selbst Magister in Paris, 1215 der Universitat eine detaillierte Ordnung.'®’ Er legte die
Studienprogramme und Studienpléne fest, er regelte die akademischen Bréuche - von
offiziellen Versammlungen bis hin zu Todesfallen. Er bestatigte die Regeln fir die Examina
zur Erreichung der ,,venia docendi®, er ordnete die Universititsgerichtsbarkeit, die Festlegung
der Mieten in den ,,hospitia“, die Bestimmungen der Zeiten und Prozeduren fiir Vorlesungen
und Disputationen. Nirgendwo sonst wurden die Vorstellungen der Kirche tber die
Ordnungen es Universitétslebens so konkret und so ausfuhrlich niedergelegt. Etwa zur
gleichen Zeit wie in Paris griff auch in Oxford ein Kardinallegat ein und gab der Universitat
Statuten.'® Besonders wichtig fiir die Ausweitung des papstlichen Einflusses waren
Malnahmen in Bologna. Zum Unterschied von Paris und den an Paris orientierten
Generalstudien war Bologna eine Laienuniversitat. Auf der Seite der Scholaren in
Auseinandersetzungen mit der Stadtgemeinde eingreifend verfligte der Papst 1219, dass allein
der Archidiakon von Bologna dazu berechtigt sei, die Rechte der Kirche bei der Verleihung
der , licentia docendi auszuiiben.'® In dhnlicher Weise intervenierte damals der Papst auch
bei anderen Universititen, zum Beispiel im siidfranzésischen Montpellier.!%

Etwa zur gleichen Zeit, als die Papste unmittelbar in die Universitatsentwicklung einzugreifen
begannen, forderten sie auch die neu entstandenen Bettelorden, die ihrerseits mit den
Universitaten aufs Engste verbunden waren. Georges Duby hat diese Politik auf eine
Kurzformel gebracht: ,,Nach 1225 konstituierten sie auf Befehl des Papstes eine zweite
Armee des Wissens*.1®* Die Dominikaner hatten sich von Anfang an die Predigt zur Aufgabe
gemacht. Die Franziskaner sollten ihnen auf diesem Weg bald folgen. Predigt auf
wissenschaftlicher Basis war das Ausbildungsziel des Bettelordensstudiums.'®2 In allen
grofRen Universitatsstadten wurden sukzessive Generalstudien der Bettelorden aufgebaut
sowie Professuren mit Mendikanten besetzt. Vielfach kam es dartiber zum Konflikt.
Zugehdrigkeit zum Orden einerseits, zur Korporation der Universitat andererseits galt
manchen als unvereinbar. Wann immer es zur Auseinandersetzung kam — die Papste standen
auf der Seite der Mdnche. Rascher als die Universitaten haben sich die Kloster der
Bettelorden Uber den ganzen Raum der Westkirche verbreitet — mit ihnen verbunden auch die
Generalstudien der Orden. Mitunter ist aus einem solchen Studienhaus spéter die theologische

183 PEDERSEN, First Universities, 128

184 RUEGG, Themen, in: RUEGG (Hg.), Geschichte, 33.

185 NARDI, Beitrag, 87-91; VERGER, A propos, 95; LE GOFF, Die Intellektuellen, 77-79; MIETHKE, Die
Kirche, 309-320.

18 MIETHKE, Kirche, 316.

187 NARDI, Hochschultrager, 88.

188 NARDI, Hochschultrager, 89.

189 NARDI, Hochschultrager, 90.

1% NARDI, Hochschultrager, 91.

11 DUBY, Kathedralen, 246.

192 Kaspar ELM: Studium und Studienwesen der Bettelorden. Die ,,andere* Universitit? In: DEMANDT (Hg.),
Statten des Geistes, 111-126.



Fakultat einer Universitat entstanden. Bettelorden und Universitaten sind im Hoch- und
Spétmittelalter als ein spezifisch europdisches Kulturmuster eng verbunden. Es gibt sie beide
nur im Bereich der Westkirche — dem damaligen Kulturraum Europa — und sie haben beide
die wissenschaftliche Entwicklung in diesem Kulturraum nachhaltig beeinflusst.

Die Verbreitung von Universitaten im Raum der Westkirche erfolgte im Verlauf des Hoch-
und Spatmittelalters nach Teilregionen keineswegs gleichzeitig sowie in unterschiedlichen
Formen des Ruckgriffs auf Strukturelemente, wie sie in den drei behandelten
Ausgangslandschaften entstanden sind.'®® Besonders frith haben sich in England Universitéten
entwickelt. Zwischen England und Nordfrankreich hat es schon im 11. und 12. Jahrhundert
sehr enge Kontakte von Gelehrten gegeben. Man konnte in einem weiteren Verstandnis die
englischen Schulzentren der nordfranzdésischen Wissenschaftslandschaft zurechnen.
Allerdings sind die Universitaten von Oxford und Cambridge nicht aus Kathedralschulen
hervorgegangen. Und sie reichen auch als Wissenschaftszentren nicht so weit zuriick wie
Chartres oder Laon. Sehr friih sind auch auf der Iberischen Halbinsel Universitaten entstanden
—allen voran in Palencia und Salamanca. Hier steht die Initiative des Konigs im Vordergrund.
Parallel zu der von Friedrich Il. zur Ausbildung von Staatsbeamten gegriindeten Universitét
Neapel kénnte man in ihnen Anfange der Nationaluniversititen sehen.*®* Bei den
Universitatsgrindungen des Spatmittelalters tritt dieser Typus immer stérker in den
Vordergrund. Gegentiber der Internationalitat der Friihzeit kommt es dabei zu einer
Verschiebung zu starker territorial begrenzten Einzugsbereichen. Diese jlingeren
Furstenuniversitaten sind dann haufig in Residenzstadten angesiedelt. Aber auch die
Universalmacht Papsttum spielt fir die Universitatstopographie eine wichtige Rolle. Bedingt
durch das GroRe abendlandische Schisma kommt es seit 1378 mehrfach zu Gegengriindungen
gegen bestehende Universititen, die der Observanz des anderen Papstes folgen. 1% So fiillte
sich der europdische Raum mit Universitaten von uberregionaler, aber auch blol} regionaler
Bedeutung. Es bleibt bei dieser Entwicklung das ganze Mittelalter hindurch in der Verteilung
der Universitaten ein deutliches Suid-Nord bzw. West-Ost-Gefalle bestehen. In Italien und in
Frankreich gab es weit mehr hohe Schulen als in Mitteleuropa. Die Wurzeln dieses Gefalles
reichen wohl bis in karolingische Zeit zuriick.*®*® Man wird bei der Erklarung dieses
Ph&nomens auch grundsatzliche Besonderheiten in der Topographie von
Wissenschaftszentren zu bedenken haben. Sie unterscheiden sich in mancher Hinsicht von
politischen und kirchlichen Zentren. Jedenfalls fur die Entstehungszeit der européischen
Universitaten lassen sie sich als zentrale Orte durchaus mit Fernhandelsmessen oder mit
Wallfahrtorten vergleichen. Der Uberregionale Einzugsbereich steht gegenuiber dem
regionalen im Vordergrund. Zu Anselm von Laon, zu Abdlard in Paris, zu den groflRen
Doktoren in Bologna pilgerten Studenten aus ganz Europa und zahlten fir das dort erworbene
Wissen hohe Preise. Die grof3en Pilgerziele der Wissenschaft behielten oft Jahrhunderte
hindurch ihre alte Attraktivitat. Man konnte sie nicht ohne weiteres durch neue ,,heilige Orte
der Wissenschaft ersetzen. So blieben innerhalb des Raums der Westkirche, der zu einem
Wissenschaftsraum Europa zusammenwuchs, noch die alten Wissenschaftslandschaften
dominant, in denen die Entwicklung begonnen hatte.

Spezifische Strukturen, die sich im Raum der Papstkirche entwickelt haben, sind als der
historische Kontext zu sehen, in dem die europdische Universitat entstanden ist. Jiirgen
Miethke hat 1986 formuliert: ,,Jedenfalls war das Gebilde ,Universitét’, das sich im Laufe des

193 Die verschiedenen Entwicklungsphasen im Kartenbild wiedergegeben bei VERGER, Grundlagen, in:
RUEGG (Hg.), Geschichte, 72-78.

1% VERGER, Grundlagen, 63; LE GOFF, Die Intellektuellen, 148, 154.

1% VERGER, Entstehung, 66.

19 Johannes FRIED: Der Weg in die Geschichte. Propylaen Geschichte Deutschland 1, Berlin 1994. 830.



12. Jahrhunderts herauskristallisierte, eine origindre Neuschdpfung des Mittelalters. Es ist
heute weithin unumstritten, dass diese Bildungsinstitution in ihrer eigenartigen Kombination
von wissenschaftlicher Lehre, korporativer Autonomie und anstaltlicher Institutionalisierung
sich von allen Formen und Einrichtungen hoheren Unterrichts unterscheidet, die anderswo
und zu anderen Zeiten auBerhalb der damals begriindeten Tradition entstanden sind.“%” Zu
Recht wird in dieser generellen Aussage Uber die mittelalterliche Universitat, die wohl bis
heute Geltung beanspruchen darf, die wissenschaftliche Lehre vor der korporativen
Autonomie als Charakteristikum der neuen Bildungsinstitution genannt. Die hier
unternommene Analyse friher Wissenschaftslandschaften hat gezeigt, dass die erstere der
letzteren stets vorausgegangen ist. Wissenschaftszentren entstehen nicht durch bestimmte
Organisationsformen. Die zeitliche Abfolge bzw. der kausale Zusammenhang ist stets
umgekehrt. So erscheint es problematisch, die Entstehung von Universitaten mit dem
Zusammenschluss zu korporativen Verbanden und deren Privilegierung anzusetzen.*® Der
wissenschaftlichen Entwicklung — insbesondere dem tiefgreifenden Rationalisierungsschub,
der von der Scholastik ausging*®® - kommt vor der organisatorischen Entwicklung die Prioritat
zu. Die Kombination beider wurde dann allerdings fur die européische Universitat konstitutiv.
Ohne Autonomie konnte sich die Gemeinschaft der Lehrenden und Lernenden nicht
wissenschaftlich selbstandig weiterentwickeln. Der korporative Charakter der
mittelalterlichen Universitét ordnet sie in eine spezifisch europdische Sonderentwicklung ein.
Es wurde darauf hingewiesen, dass es sich bei den Universitaten um ein charakteristisches
Phanomen des im Hochmittelalter aufbliihenden St&dtewesens handelt — h&ufig in Parallele zu
der damals einsetzenden kommunalen Bewegung. Innerhalb der Stadt, aber vielfach im
Gegensatz zur stadtischen Kommune, begriindeten die auswartigen Scholaren bzw. Magister
oder beide zusammen ihre Korporationen. lhrer inneren Verfasstheit nach sind die
Universitaten eine typische Erscheinungsform des Kommunalismus: genossenschaftlicher
Zusammenschluss, selbstgewahlte Organe, autonome Selbstverwaltung.?®® Dieser
Kommunalismus ist ein auf die mittelalterliche Westkirche beschranktes Phanomen.?%! Er hat
kein Gegenstiick im Byzantinischen Reich oder in den Landern des islamischen Raums.
Deswegen fehlt er dort auch in den Bildungsinstitutionen. Die Madrasa ist ein Gebaude, kein
Personenverband, schon gar nicht ein sich selbst verwaltender. In seiner vergleichenden
Studie Uber Madrasa und Universitat hat George Makdisi darauf aufmerksam gemacht, dass
ein Muslim in einem anderen muslimischen Land nie ein Fremder sein konnte.?%? Fiir einen
Zusammenschluss der auswértigen Scholaren gegeniiber den Stadtbiirgern zu ,,universitates
bzw. ,,nationes fehlte im islamischen Raum jede gesellschaftliche Grundlage. Die Madrasa
bildete keine Korporation und sie stellte dementsprechend keine juridische Person dar — ein
rechtliches Konzept, das der Islam nicht kannte.?% Fiir die europaische Universitit war der

7 MIETHKE, Kirche, 285; BORGOLTE, Christen, 555.

198 S0 etwa auch in der neueren Uberblicksdarstellung Wolfgang E. J. WEBER, Geschichte der europaischen
Universitaten, Stuttgart 2002, 16-21.

199 Rolf SCHONBERGER, Scholastik. In: Lexikon des Mittelalters 7, Stuttgart 1999, Sp. 1521-1526.

200 Exemplarisch dafiir etwa das Modell der Bologneser Juristen-Universitates bei STEFFEN, Bologna, 92-97,
vor allem die hier gebotene graphische Darstellung.

201 peter BLICKLE: Der Kommunalismus als Gestaltungsprinzip zwischen Mittelalter und Moderne. In: Nikolai
BERNARD/ Quirinus REICHEN (Hg.): Gesellschaft und Gesellschaften, Festschrift fir Ulrich im Hof, Bern
1982, 95-113; BORGOLTE, Christen, 579; MITTERAUER, Warum Europa?, 284-7.

202 George MAKDISI: Madrasa and University in the Middle Ages. In: Studia Islamica 32 (1970), 257. Zu
Unterschieden zwischen Madrasa und Universitét allgemein auch Toby E. HUFF: Islam, China; and the West,
2.A Cambridge 2003, 147-160. Zur Diskussion um George Makdisis Thesen (iber die Beeinflussung der
européischen Universitat des Mittelalters durch die Madrasa: Tim GEELHAAR: Stiftungszweck Bildung? Die
mittelalterlichen Pariser Universitatskollegien im interkulturellen Vergleich mit der islamischen Madrasa. In:
Jonas FLOTER/Christian RITZI (Hg.), Bildungsmézenatentum, Kéln-Weimar-Wien 2007, 41-72.

203 MAKDISI, Madrasa, 264; HUFF, The Rise, 133.



korporative Charakter wichtig. Insgesamt hat der Kommunalismus im Raum der Westkirche —
unmittelbar und vermittelt — die innere Ordnung der Universitat beeinflusst.

Jeno Sziics hat in seiner Studie ,,Die drei historischen Regionen Europas® die spezifisch
européische Entwicklungsdynamik aus Prozessen erklart, die er ,,produktive Separationen®
bzw. ,,produktive Trennungen® nennt.?%* Dieses Konzept ist auch zum Verstandnis der
europdischen Universititsgeschichte hilfreich. Als die wichtigste dieser ,,produktiven
Trennungen“ sieht er die zwischen geistlicher und weltlicher Sphére an, ,,ohne die weder die
zukiinftigen ,Freiheiten’ und die grundsitzliche Emanzipation der ,Gesellschaft’ noch die
spateren Nationalstaaten, die Renaissance und die Reformation vorstellbar sind.* Mit dem
Investiturstreit und der an ihn anschlielenden Ausformung der Papstkirche erreicht sie einen
ersten Hohepunkt. In der Auseinandersetzung zwischen geistlicher und weltlicher Gewalt hat
der Kommunalismus starke Impulse gewonnen, und mit ihm die ,,universitas* als soziale
Organisationsform. Im 13. Jahrhundert nennt Alexander von Roes neben ,,sacerdotium® und
,regnum* das ,,studium* als dritten Grundpfeiler der christlichen Gesellschaft.?% Der Prozess
der ,,produktiven Trennungen* ist nun weiter fortgeschritten. Die Wissenschaft und ihre Lehre
hat sich emanzipiert. Wie gerade auch die sozialrdumliche Analyse der friihen
Wissenschaftslandschaften zeigt, gewinnen die grofRen Schulen in Stditalien, Oberitalien und
Nordfrankreich ihre internationale Bedeutung aus eigener Kraft - nicht aus kirchlicher oder
weltlicher Autoritat, sondern haufig gegen diese?® Die Eigenstindigkeit des Studiums als
dritte Sdule abendlandischer Gesellschaftsordnung, die Alexander von Roes so betont, ist
keineswegs blolR akademische Spekulation eines Gelehrten. Auf den Konzilien des
Spéatmittelalters sitzen nicht nur viele akademisch gebildete Personlichkeiten zusammen,
sondern — neben kirchlichen Hierarchen und Reprasentanten von Firsten - auch offizielle
Vertreter der Universitaten. Sie sind mit dabei, wenn es um die grof3en Probleme der
westlichen Christenheit geht. In der Bewegung des Konziliarismus, den man als
Kommunalismus im Rahmen der Papstkirche verstehen kann, sind sie tonangebend. Das
Studium ist zur Gromacht geworden. Nirgendwo sonst haben Institutionen der
Gelehrsamkeit damals einen solchen gesellschaftlichen Einfluss erreicht — nicht in Byzanz
und nicht in den islamischen Reichen. Wo sich ,,regnum® und ,,sacerdotium* — wenn
Uberhaupt vorhanden — nicht auseinanderentwickelt haben, dort konnte sich das ,,studium
nicht als ein selbstandiger dritter Gesellschaftsbereich etablieren.

Man darf das Konzept der ,,produktiven Trennungen* — auf die Universitatsgeschichte
bezogen — zu einem Konzept der ,,produktiven Spannungsfelder* ausweiten. Uberall, wo im
Bereich der Wissenschaft und ihrer Lehre Unterschiede zugelassen wurden, dort kam es zu
dynamischen Entwicklungen. Das zeigt sich sehr deutlich im islamischen Raum an der Blite
der Wissenschaft im Abbasidenreich nach der Rezeption hellenistischer
Wissenschaftstraditionen. Das zeigt sich ebenso im Westen seit den Ubersetzungsarbeiten des
Hochmittelalters. Die Konfrontation mit der Antike zwang zur Auseinandersetzung. Das
wichtigste Spannungsfeld war dabei das zwischen Offenbarung und Vernunft. Jede
Offenbarungsreligion hatte sich diesem Konfliktpotential zu stellen. Die Begegnung mit der
griechischen Philosophie machte die Auseinandersetzung unumganglich. In der islamischen
Welt schalteten die Vertreter der Orthodoxie die rationalistische Richtung sukzessive aus. Die
Madrasa war gerade nicht der Ort, an dem solche Gegensétze fruchtbar gemacht worden
waéren. Im Gegenteil — sie machte sich die Durchsetzung der Rechtglaubigkeit zum Ziel. Und
mit dieser Zielsetzung konnte es weder zu einer neuen Auseinandersetzung mit der Antike —
vergleichbar den verschiedenen ,,Renaissancen® im Westen — noch mit der sich weiter

204 Frankfurt a. M. 1994, 20, 26.
205 Jacques VERGER, Studium. In: Lexikon des Mittelalters 8, Stuttgart 1999, Sp. 255; Classen, Studium, 195.
206 \/gl. dazu auch PEDERSEN, First universities, 133; LE GOFF, Die Intellektuellen, 74.



entwickelnden européischen Wissenschaft kommen. Aus religidsen Griinden waren die
Grenzen fiir einen solchen Transfer auf lange geschlossen.?®” Auch im Westen eréffnete die
Rezeption der Antike vielfaltige Spannungsfelder. Auch in der westlichen Christenheit stand
auf dieser Basis das Verhaltnis von Offenbarung und Vernunft zur Diskussion. Die Scholastik
hat versucht, solche Spannungsfelder fruchtbar zu machen — und nicht nur im Bereich von
Theologie und Philosophie.?®® Der Titel von Gratians Kirchenrechtssammlung ,,concordantia
discordantium canonum® ist gleichsam das Leitmotiv der hochmittelalterlichen
Wissenschaftsentwicklung.?® Spannungsverhéltnisse fruchtbar zu machen, war von den
Anfangen her ein essentielles Moment européisches Universitatsgeschichte. In veranderte
Zeiten Ubersetzt behélt es wohl seine Giiltigkeit.

207 Religiose Griinde haben dann auch im ausgehenden Mittelalter eine Ubernahme des Buchdrucks mit
beweglichen Lettern im islamischen Raum verhindert — ein Faktor, der die Unterschiede der
Wissenschaftsentwicklung in den beiden Raumen verstérkte. Vgl. dazu MITTERAUER, Warum Europa? 238 f.,
258 f. sowie DERSELBE: Schreibrohr und Druckerpresse. Transferprobleme einer Kommunikationstechnologie.
In: Festschrift fur Alfred Kohler (im Druck).

208 71 den ,,scholastischen Wissenschaften* im Hochmittelalter Johannes FRIED: Vom Nutzen der Rhetorik und
Dialektik fur das Leben. In: DERSELBE (Hg.): Dialektik und Rhetorik im friihen und hohen Mittelalter.
Rezeption, Uberlieferung und gesellschaftliche Wirkung antiker Gelehrsamkeit vornehmlich im 9. und 12.
Jahrhundert (Schriften des Historischen Kollegs, Kolloquien 27), Miinchen 1997, XI|I.

209 Isnard Wilhelm FRANK: Kirchengeschichte des Mittelalters, Diisseldorf 1984, 133.



