DIE WITWE DES BRUDERS

Leviratsehe und Familienverfassung

Wenn sich Sozialhistoriker mit Familienbeziehungen in Gesellschaften der Vergangenheit beschaftigen,
dann behandeln sie in der Regel Beziehungen unter Lebenden. Verpflichtungen gegenuiber verstorbenen
Familienangehdrigen sind nur selten ein Thema. Solche Verpflichtungen wirden in der Historischen
Familienforschung mehr Beachtung verdienen - nicht nur weil sie einen Zugang zu heute fremden
Konzepten des Familienzusammenhangs tber den Tod hinaus erschlieBen, sondern auch weil sie die
Ruckwirkung solcher Konzepte auf familidre Beziehungen und Verhaltensweisen unter Lebenden erklaren.
Familienleben und Familienformen kdnnen sehr stark von Jenseitsvorstellungen beeinflusst sein. Wenn
Ahnen fiir ihr gliickliches Weiterleben nach dem Tod bestimmter Begrabnis- und Opferriten bedrfen, die
von einem mannlichen Nachkommen vollzogen werden missen, dann wird sich das Heiratsverhalten bzw.
das generative Verhalten an der Nachwuchssicherung orientieren. Gesellschaften, die keine solchen
kultischen Verpflichtungen gegenliber den Ahnen kennen, sind diesbeziliglich viel freier. Wenn die
Vorstellung herrscht, dass gegenuiber einem getoteten Verwandten die Pflicht zur Blutrache besteht, um
seinen Geist zur Ruhe kommen zu lassen, so konnen Blutrachefehden Uber Generationen die
Familiengeschicke bestimmen. Besonders stark von Verpflichtungen gegentiber einem toten
Familienangehdrigen bedingt ist die Stellung der Witwe. Ihr weiterer Lebensweg héngt davon ab, wie die
Gattenbeziehung lber den Tod hinaus konzipiert wird: Muss sie dem Verstorbenen folgen? Muss sie ihm
die Treue halten, indem sie sich nicht mehr wiederverehelicht? Und wenn sie sich wiederverehelichen darf
- muss der zweite Gatte aus der Hausgemeinschaft bzw. dem Verwandtschaftsverband des ersten stammen
oder st umgekehrt gerade eine solche Konstellation verboten? Der klassische Fall der
Wiederverehelichung innerhalb der Verwandtschaft ist die Schwagerehe, das so genannte ,,Levirat". Die
Pflicht zur Schwagerehe steht fur ganz bestimmte Vorstellungen tber die Familie als Einheit von
Lebenden und Toten. Die christlichen Kirchen haben das ganze Mittelalter hindurch und bis weit herauf in
die Moderne das Levirat auf das Heftigste bekdmpft - offenbar aufgrund eines prinzipiell anderen
Konzepts von Ehe und Familie.



Trotz dieses erbitterten Kampfes hat sich in manchen Teilen Europas das Levirat erhalten. Das deutet auf
eine starke Beharrungskraft konkurrierender Traditionen.

Im Jahr 745 verurteilte Papst Zacharias auf einer Kirchenversammlung in Rom einen im Frankenreich
wirkenden Geistlichen namens Clemens als Irrlehrer. > Diesem Clemens wurde unter anderem
vorgeworfen, dass er ,,judische Brauche* einfihre. Er lehrte ndmlich, dass ein Mann die Witwe seines
Bruders heiraten musste. Damit stand er in krassem Widerspruch zur Lehre der romischen Kirche. Diese
lehnte ndmlich nicht nur die obligatorische Schwagerehe ab, sondern stellte die Ehe mit der Witwe des
Bruders grundsatzlich unter Sanktion.® Unter den sich im Verlauf des Friihmittelalters zunehmend
verschéarfenden Verboten von Verwandtenheiraten gehort in der Westkirche das Verbot des Levirats zu
den dltesten, das auch immer wieder vorrangig angefiihrt wird. Im Frankenreich scheint es zur Zeit, als
Clemens hier mit seiner Lehre auftrat, schon weitgehend durchgesetzt gewesen zu sein. Clemens war
seiner Herkunft nach kein Franke. Er stammte aus Irland. Obwohl die irische Kirche sich gegeniiber der
romischen im Mittelalter lange Sondertraditionen erhielt, lasst sich sein Eintreten fur das Levirat wohl nur
in vermittelter Form aus dieser Wurzel erklaren. Zwar hatte die irische Kirche in ihrer Verfassung viele
Elemente aufgenommen, die mit der spezifischen Stammesverfassung der keltischsprachigen Bevolkerung
dieser Region in Zusammenhang stehen, das Levirat gehort aber wohl nicht zu diesen Einrichtungen. *In
der irischen Kirche wurde jedoch dem Alten Testament eine besondere Bedeutung beigemessen.6 Es
kdnnte sein, dass der Ire Clemens in dieser Tradition stehend ,jldische Briuche* als religiose
Verpflichtung ansah.

Aus dem auRersten Westen der friihmittelalterlichen Christenheit kommend war der Ire Clemens fiir den
,judischen Brauch" des Levirats eingetreten und deshalb als Irrlehrer verurteilt worden. Auch im
auBersten Osten der Christenheit wurde damals dieser Kampf gegen den , jiidischen Brauch™ des Levirats
gefuhrt. Aus der nestorianischen Kirche im Perserreich findet sich ein anschauliches Zeugnis dazu schon
aus der

! Dies gilt vor allem fiir den westlichen Balkanraum. Die hier vorgelegte Studie ist aus einem Forschungsprojekt
,,Patriarchale Sozialstrukturen auf dem Balkan‘ entstanden, das vom ,,Fonds zur Férderung der wissenschaftlichen
Forschung in Osterreich* gefordert wird.

2 Monumenta Germaniae historica, Epistolae selectae 1, Nr. 57, S. 105, Nr. 59, S. 112. \/gl. dazu Aaron J.
Gurjewitsch, Mittelalterliche Volkskultur, Miinchen 1987, S. 110 f.

% Jack Goody, Die Entwicklung von Ehe und Familie in Europa, Berlin 1983, S. 72 ff. G. Delling, Atrt.
Ehehindernisse, in: Lexikon fur Antike und Christentum, Sp. 687 ff.

* Im frankischen Konigshaus kamen auch nach der Christianisierung zunachst noch EheschlieBungen mit Witwen
von Agnaten vor. So heiratete Chlothar I. nach dem Tod seines Bruders Chlodomer 524 dessen Witwe Guntheuka,
555 nach dem Tod seines Grof3neffen Theudebald dessen Witwe Waldrada. Bei dieser zweiten EheschlieSung
innerhalb der VVerwandtschaft konnte sich die frankische Geistlichkeit bereits gegen den Kénig durchsetzen und ihn
zwingen, Waldrada zu entlassen (Erich Z6lIner, Geschichte der Franken bis zur Mitte des sechsten Jahrhunderts,
Minchen 1970, S. 102). Bei der Ehe mit Guntheuka handelte es sich keineswegs um eine Leviratsverbindung im
Sinne des Alten Testaments. Der verstorbene Chlodomer hatte schon drei Séhne. Es galt also nicht, ihm
stellvertretend Nachkommen zu schaffen. Chlothar war daran auch nicht interessiert. Vielmehr brachte er zwei seiner
drei Neffen bzw. Stiefsohne eigenhdndig um (Z6lIner, Geschichte, S. 81).

> Zur Besonderheit der irischen Kirchenverfassung Arnold Angenendt, Das Friihmittelalter. Die abendlandische
Christenheit 400-900, Stuttgart 1990, S. 203ff. Zum irischen Verwandtschaftssystem T.M. Charles-Edwards, Early
Irish and Welsh Kinship, Oxford 1993. In Irland hielt sich als Mittel zur Sicherung der Familienkontinuitat trotz
kirchlichen Widerstands die Adoption bis weit ins Mittelalter (Charles-Edwards, S. 77 f.), ebenso eine dem
griechischen Epiklerat verwandte Form der Erbtochterehe mit einem nahe verwandten Agnaten (ebda., S. 83). Wo
Adoption gegeben ist, fehlt in der Regel das Levirat, weil es sich um eine alternative Strategie zur Erhaltung der
Patrilinie handelt. Goody, Entwicklung, S. 176, schreibt tber ,,allgemeinen Widerstand* gegen die (rémischen)
Heiratsvorschriften in Irland. Seitens des Klerus wurden auch tber Verbindungen mit Witwen aus der
Verwandtschaft Klagen geflihrt. Ein Beleg Uber die Existenz des Levirats in Irland findet sich bei ihm jedoch nicht.
® Leslie Hardinge, The Celtic Church in Britain, London 1972, S. 51.



Mitte des 6. Jahrhunderts. Mar Abha, der Patriarch von Seleukia-Ktesiphon, spricht in seinen
eherechtlichen Kanones von ,tierischen Menschen", die ,,die Ehe verwirrt" haben. Zu ihnen zahlt er
,Leute, die es wagen, sich zu nahen dem Weibe ihres Vaters, ihres Vatersbruders, ihrer Tante, Schwester,
Schwiegertochter, Tochter, Stiefenkelin oder Stieftochter wie die Magier, oder ihrer Schwégerin wie die
Juden™.” An erster Stelle wird hier also gegen Formen der Verwandtenehe vorgegangen, wie sie bei den
Anhangern der zoroastrischen Staatsreligion des Sassanidenreichs gebrauchlich waren. Bemerkenswert
erscheint, dass die Reihe der verbotenen Partnerinnen mit der Stiefmutter und der angeheirateten Tante
beginnt und dann erst die Tante und die Schwester, also die blutsverwandten Frauen, folgen. Offenbar war
die Ubernahme von Witwen in einem patrilinear strukturierten GroRhaushalt das vorrangige Problem.®
Sicher wurde auch die Witwe des Bruders in diesem Zusammenhang mitgemeint, die dann erst in
Abgrenzung gegentiber den Juden als verbotene Partnerin genannt wird. Die Frage der Leviratsehen lag
Mar Abhd sehr am Herzen. Er widmete ihr besondere Ausfuhrungen und traf diesbeziglich
Sonderregelungen: ,,Beziglich der glaubigen Laien, die in Unwissenheit in diese Suinde der Verbindung
mit der Schwagerin verstrickt wurden, indem sie aus Unkenntnis der Worte der heiligen Schriften, die sie
nicht verstanden, das nicht nur nicht fir etwas Stindhaftes, sondern sogar fir etwas Gutes hielten, geben
wir solche Entscheidung, indem wir es ihrem Willen Uberlassen, sich selbst loszusagen von dieser
ungesetzlichen Ehe auf die Ermahnung der Priester, wie es ihnen zu ihrer Besserung notwendig ist. Wenn
es ihnen aber zu schwer wird und sie ihr Weib nicht entlassen kénnen wegen der langen Jahre, die sie mit
ihm gelebt oder wegen der Kinder, die ihnen von demselben geboren wurden, so bestimmen wir tber
beide, dass sie gemeinsam ein volles Jahr fasten und Gott bitten sollen wegen ihrer Siinde und dass sie als
Losung ihrer Sinde den Armen und Bresthaften der Kirche ihrer Stadt oder ihres Dorfes einen
genugenden Teil ihres Erbes, das sie besitzen, geben sollen und dann sollen sie entsiihnt werden." Anders
als im Frankenreich waren Schwagerehen im Sassanidenreich des 6. Jahrhunderts eine weit verbreitete
gesellschaftliche Erscheinung - auch unter Christen. Bei schon bestehenden Ehen dieses Typs wére das
Gebot der Trennung wohl gar nicht durchsetzbar gewesen. Nur bei den neu eingegangenen liely der
Patriarch daher keine Milde walten. Die beiden Partner wurden vom Kirchenbesuch, vom
Sakramentenempfang und vom Verkehr mit den Glaubigen ausgeschlossen. In seinen Strafbestimmungen
kommt der Patriarch abschlielend wieder auf das eingangs gewahlte Bild von den ,.tierischen Menschen”
zuriick: ,,Wie sie sich durch ihr Tun vom christlichen Leben losgesagt und wie vernunftlose Tiere in
ungesetzlicher Ehe verunreinigt, so sollen sie auch im Tode fremd sein aller Gemeinschaft mit den
Glaubigen. Das Begrabnis eines Esels sollen sie erhalten wie die Tiere, denen sie im Leben geglichen."9

" Oskar Braun, Das Buch der Synhados, Stuttgart 1900, S. 131. Dazu Michael Mitterauer, The Customs of the
Magians: The Problem of incest in historical societies, in: Roy Porter und Mikulas Teich (Hgg.), Sexual Knowledge,
Sexual Science, The History of Attitudes to Sexuality, Cambridge 1994, S. 231 ff. Derselbe, Christentum und
Endogamie, in: Historisch-anthropologische Familienforschung, Wien 1990, S. 53 ff.

& Zur Witwenvererbung in Kulturen des Orients Jack Goody, Production and Reproduction. A comparative study of
the domestic domain, Cambridge 1976, S. 83; derselbe, The Oriental, the Ancient and the Primitive. Systems of
marriage and the family in the pre-industrial societies of Eurasia, Cambridge 1990, vor allem, S. 470 ff. Claus
Wilcke, Familiengriindung im Alten Babylonien, in: Ernst Wilhelm Miuller (Hg.), Geschlechtsreife und Legitimation
zur Zeugung (Veroffentlichungen des Instituts fiir Historische Anthropologie 3), Freiburg 1985, S. 303 ff., Harald
Motzki, ,,Dann machte er daraus die beiden Geschlechter, das ménnliche und das weibliche ... ", Die historischen
Wurzeln der islamischen Geschlechterrollen, in; Jochen Martin und Renate Zoepffel (Hgg.), Aufgaben, Rollen und
Raume von Frau und Mann (Verdffentlichungen des Instituts fur historische Anthropologie 5/2), Freiburg 1989, S.
616. Zu den Verwandtenheiraten der Zoroastrier allgemein Nikolaus Sidler, Zur Universalitét des Inzesttabus,
Stuttgart 1971, S. 86 ff. A.D. Lee, Close-Kin Marriage in Late Antique Mesopotamia, in: Greek, Roman and
Byzantine Studies 29, 1988, S. 405 ff.

° Braun, Das Buch der Synhados, S. 133.



Mag die Drastik der Verurteilung des Levirats bei Mar Abha einmalig sein, das Verbot dieser Form der
Verwandtenehe ist allen christlichen Kirchen des Frihmittelalters gemeinsam. Wir finden es ohne jede
Einschrankung in Byzanz wie in den germanischen Landeskirchen des Westens, bei den Kopten genauso
wie bei den Armeniern.™ Im Vergleich zu diesen vielfachen Verboten lassen die eherechtlichen
Bestimmungen des Mar Abha eine bemerkenswerte Differenzierung erkennen. Zwar deutet er es als ein
Zeichen der Unkenntnis der heiligen Schriften - die Mdglichkeit, aus ihnen das Levirat nicht als stindhaft
sondern im Gegenteil sogar als besonders verdienstvoll zu deuten, gesteht er jedoch zu. Das fuhrt uns zu
jenem Sachverhalt, auf den sich wohl auch der Ire Clemens in seiner von der romischen
Kirchenversammlung verurteilten Irrlehre” stltzte, namlich der inneren Widersprichlichkeit der
Bestimmungen, die sich im Alten Testament tber die Schwagerehe finden.

Die christlichen Verbote von Verwandtenheiraten basieren im Wesentlichen auf den generellen
Anweisungen, die sich im Alten Testament Uber verbotene Sexualbeziehungen zu Verwandten finden. Die
entscheidende Stelle ist diesbezlglich das Kapitel 18 des Buchs Levitikus. Hier heif3t es in analoger
Formulierung zum Verbot des Verkehrs mit eingeheirateten Frauen - der Stiefmutter, der Frau des
Vatersbruders, der Schwiegertochter - beziiglich der Schwégerin: ,,Die Scham der Frau deines Bruders
darfst du nicht entbldRen, denn sie ist die Scham deines Bruders.""* Urspriinglich diirfte mit dieser Stelle
der Geschlechtsverkehr innerhalb der Hausgemeinschaft angesprochen worden sein.'? So erklart es sich,
dass jene Frauen aufgezahlt sind, mit deren Prdsenz in einem patrilinear-komplexen GrofRhaushalt
gerechnet werden durfte. Die Auflistung ist asymmetrisch. Etwa fehlt die Frau des Mutterbruders, die bei
einer Orientierung an Verwandtschaftsgraden zu erwarten ware. Aber schon in judischer Tradition und ihr
folgend in christlicher wurde die sexualethische Norm des Verbots von Geschlechtsverkehr innerhalb der
Hausgemeinschaft als Heiratsverbot unter Verwandten unabhédngig von der Form des Zusammenlebens
gedeutet. Und aus dieser Sicht war die Schwagerehe verboten.™

Im Gegensatz zu dieser allgemeinen Norm steht eine spezielle, die im Buch Deuterononium formuliert
wird (25, 5 ff.): ,,Wenn zwei Bruder zusammen wohnen und der eine von ihnen stirbt und keinen Sohn hat,
soll die Frau des Verstorbenen nicht die Frau eines fremden Mannes auflerhalb der Familie werden. Ihr
Schwager soll sich ihrer annehmen, sie heiraten und die Schwagerehe vollziehen. Der erste Sohn, den sie
gebiert, soll mit dem Namen des verstorbenen Bruders aufwachsen. So soll dessen Name nicht erléschen
in Israel.” Unter besonderen Bedingungen ist also die Schwagerehe nicht nur gestattet, sondern sogar
geboten, namlich wenn der verstorbene Bruder keinen Sohn hinterlassen hat, der seinen Namen
weiterflhrt. Es geht also um die Fortsetzung der Patrilinie. ,,Seinem Bruder

10 Zu den Eheverboten unter Verwandten in den einzelnen christlichen Kirchen zusammenfassend Jos. Zhishman,
Das Eherecht der orientalischen Kirchen, Wien 1864, Karl Eduard Zachariae von Lingenthal, Geschichte des
griechisch-rémischen Rechts, Berlin 1892, Joseph Freisen, Geschichte des canonischen Eherechts bis zum Verfall
der Glossenliteratur, Tlbingen 1888. Arsen Klidschian, Das armenische Eherecht und die Grundzige der
armenischen Familienorganisation, in: Zeitschrift fur vergleichende Rechtswissenschaft 25,1911, S. 332 ff.

1 evitikus 18, 6-18. Den hier formulierten Verboten von Unzucht unter Verwandten ist die einleitende Anweisung
vorangestellt: Ihr sollt nicht tun, was man in Agypten tut, wo ihr gewohnt habt; ihr sollt nicht tun, was man in
Kanaan tut, wohin ich euch fihre. Ihre Briuche sollt ihr nicht befolgen.* Das auserwahlte Volk sollte sich also
gerade durch seine besondere Sexualethik von den Kulturen seiner altorientalischen Umwelt unterscheiden.

'2 Eine solche Deutung wird durch den Umstand nahe gelegt, dass in der Parallelstelle Levitikus 20, 11 ff., an der
Spitze der Unzuchtverbrechen der Beischlaf mit der Frau des Vaters und mit der Schwiegertochter genannt wird. Vgl.
dazu Raphael Patai, Sitte und Sippe in Bibel und Orient, Frankfurt 1962, Tamar Somogyi, Die Braut im Alten
Testament, in: Gisela V6lger und Karin von Welck (Hgg.), Die Braut. Geliebt — verkauft — getauscht - geraubt. Zur
Rolle der Frau im Kulturvergleich 1, Kéln 1985, S. 139

3 Artikel ,,incest", in: The Jewish Encyclopedia 6, S. 571 ff., sowie Artikel ,,marriage", ebda. 8, S. 336. Artikel
,-Ehehindernisse", in: Lexikon fir Antike und Christentum, Sp. 680 ff.



das Haus bauen“ wird dieser Auftrag wenige Satze spater mit anderen Worten formuliert. Die
Verpflichtung zum Levirat galt allerdings zur Zeit der Abfassung des Buchs Deuteronomium nicht mehr
bedingungslos. Wollte der Bruder die Ehe mit der Schwagerin nicht eingehen, so konnte er sich durch
einen Ritus der Verpflichtung entziehen: Die Schwagerin zog ihm vor den Augen der Altesten den Schuh
aus und spuckte ihm ins Gesicht. Dieser als ,,Chalitza“ bezeichnete Schandritus zeigt, in welchem
Zwiespalt sich die Beurteilung des obligatorischen Levirats schon damals befand. **

Eine zweifellos &ltere Entwicklungsschicht des Levirats ist in einer Geschichte angesprochen, die im Buch
Genesis erzahlt wird.™ Juda, einer der Stammvater der zwolf Stamme Israels, hatte drei Séhne Er, Onan
und Schela. Seinem Erstgeborenen Er gab er eine Frau namens Tamar. Als Er starb sagte Juda zu Onan:
,Geh mit der Frau deines Bruders die Schwagerehe ein und verschaffe deinem Bruder
Nachkommen!* Onan verweigerte dies, indem er mit Tamar nur ,,coitus interruptus* praktizierte. 'Was er
tat missfiel dem Herrn, und so liel? er auch ihn sterben‘ heif3t es hier Uber die spater ganz anders gedeutete
,,Slinde Onans*.*® Tamar hétte nun von Juda an den dritten Sohn Schela gegeben werden miissen. Dieser
war allerdings noch nicht erwachsen. So schickte Juda die junge Witwe in ihr Elternhaus zuriick. Als
Dirne verkleidet verfiihrte nun Tamar ihren Schwiegervater und empfing von ihm die Zwillingsséhne
Perez und Serach. Als Juda von der Schwangerschaft Tamars erfuhr gab er zu: ,,Sie ist mir gegenlber im
Recht, weil ich sie meinem Sohn Schela nicht zur Frau gegeben habe.”“ Das eigenartige Rechtsdenken,
dass dieser Form der Fortsetzung der Patrilinie zugrunde liegt, wurde auch spéaterhin nicht in Zweifel
gezogenl.7 Die Stammesfolge die von Juda Uber Perez zum Konigshaus der Davididen fiihrte, galt als vollig
legitim.

So widerspriichlich die im Pentateuch Uberlieferten Bestimmungen Uber die Schwagerehe auf den ersten
Blick erscheinen, sie haben ihre Wurzel im gleichen Grundmuster der Familienverfassung. Sowohl die
Verpflichtung zur Ehe mit der Witwe des Bruders als auch das Verbot des Verkehrs mit der Frau des
Bruders, das als Heiratsverbot gedeutet wurde, sind in einer patrilinear-komplexen Familienstruktur
begriindet.'® Bei den Bestimmungen des Buchs Levitikus kann dieser Zusammenhang indirekt erschlossen
werden, bei denen des Buchs Deuteronomium ist er explizit angesprochen und die Erzdhlung Uber die
Familie des Juda im Buch Genesis schildert solche Verhéltnisse. Der Sinn des obligatorischen Levirats ist
eine familidre Verpflichtung gegeniiber einem Toten. Dem verstorbenen Bruder sollen in fiktiver Weise
mannliche Nachkommen gezeugt werden. Es geht also um eine Erhaltung der Patrilinie aus kultischen
Grinden. Dieses Prinzip der Patrilinearitat aber fiihrt wiederum zur Entstehung patrilinear-komplexer
Familien, in denen sich das Risiko des Geschlechtsverkehrs mit einheiratenden Frauen als ein strukturelles
Problem stellt.

Die enge Verbindung zwischen Levirat und patrilinear-komplexer Familienverfassung bedeutet nicht, dass
sich die Schwagerehe im Kontext solcher Familienstrukturen monokausal erkldaren lieRe. Das jlidische
Levirat dient offenbar urspriinglich der Aufrechterhaltung der Familienkontinuitat in mannlicher Linie aus
kultischen Grunden. Um Ahnenkult im eigentlichen Sinne handelt es sich hier freilich nicht. Man wird
eher

' Deuteronomium 25, 5-10. Vgl. dazu Artikel ,,jabam®, in: Theologisches Worterbuch zum Alten Testament 3,
Stuttgart 1977, 393 ff., K.H. Rengstorf, Jebamot (Die Mischna 111/1) 1929, Patai, Sitte und Sippe, Goody, Die
Entwicklung, S. 72 ff., Shlomo Goitein, A mediterranean society, Berkeley 1978, S. 210 ff.

1> Genesis 38, 1-26.

18 Julian Pitt-Rivers, The fate of Shechem or the Politics of Sex. Essays in the Anthropology of the Mediterranean,
Cambridge 1977, S. 169, Leonard Mars, What was Onan's Crime, in: Comparative Studies in Society and History 26
(1984), S. 429 ff.

7 v/gl. etwa die beiden Stammbaume Jesu bei Matthaus (1,3) und Lukas (3,33).

18 patai, Sitte und Sippe, S. 98, Somogyi, Die Braut im Alten Testament, S. 139.



von einem stark religiés motivierten Abstammungsdenken sprechen diirfen.'® In Gesellschaften, die
Ahnenkult praktizieren, kommt dem Erhalt der Patrilinie elementare Bedeutung zu. So findet sich in
solchen Gesellschaften nicht selten das Muster eines Zusammenhangs von Levirat und patrilinear-
komplexer Familienverfassung. ®° Es gibt freilich auch ganz andere Griinde fir einen derartigen
Zusammenhang. So kann die Schwagerehe ohne jeden religiésen Hintergrund aus 6konomischen, sozialen
oder besitzrechtlichen Griinden bei einer Dominanz solcher Familienformen begegnen. Der Verbleib im
Haus und die Wiederverehelichung mit dem Bruder des Verstorbenen stellte eine nahe liegende Form der
Versorgung der Witwe, gegebenenfalls auch der Kinder dar. Ein anderes Motiv flr ein solches
Arrangement konnte es sein, dass man die Witwe der Hausgemeinschaft als Arbeitskraft erhalten wollte.
Vor allem wenn die Familie fir sie einen Brautpreis bezahlt hatte, spielten besitzrechtliche Momente eine
Rolle. Die Witwe wurde dann als Teil der Erbschaft nach dem Verstorbenen betrachtet, der an den
nachsten mannlichen Verwandten, meist den Bruder, mitunter aber auch einen Cousin oder Neffen fiel.
Die praferentielle Zweitheirat mit einem anderen agnatischen Verwandten ist eine der Schwagerehe
durchaus analog konzipierte Sitte. In Gesellschaften, in denen das Levirat in Verbindung mit patrilinear-
komplexen Familienformen auftritt, lasst sich allerdings selten feststellen, welchem dieser Motive die
entscheidende Bedeutung zukommt. Meist treten mehrere miteinander verbunden in Erscheinung. Der
Grundsatz: ,,Die Frau des Verstorbenen soll nicht die Frau eines fremden Mannes werden*?! kann in
gleicher Weise durch religidse wie durch soziodkonomische Faktoren bedingt sein. Die Realisierung
6konomischer Interessen an einer solchen Zweitheirat setzt freilich voraus, dass sie religids zumindest als
zul&ssig erscheint.

Religidse Normen (iber gebotene, erlaubte und verbotene Formen der Verwandtenheirat sind &uferst
langlebig. Sie behalten haufig ihre Geltung auch dann noch, wenn sich die gesellschaftlichen Bedingungen
ihrer Entstehungszeit schon l&ngst veréndert haben. Das judische Levirat mag seine Wurzeln in den
gesellschaftlichen Verhaltnissen friher Hirtennomadenstdmme haben. Als sakralrechtliche Institution
wurde an ihm bis hinein in Gesellschaften der Moderne festgehalten,?? Diese Zahigkeit des Festhaltens am
Levirat ist umso erstaunlicher, als ihm in den Inzestverboten des Levitikus eine gegensatzliche generelle
Regel gegenlberstand. Dieses Spannungsverhéltnis beeinflusste die Diskussion um das Levirat, die sich

19 Als Indizien fiir das Fortwirken von Vorstellungen des Ahnenkults im geschichtlichen Israel fiihrt Paul Volz, Die
biblischen Altertiimer, Wiesbaden 1914, S.176, an: ,,den kultischen Zusammenschluss der Familie 1 Sam 20,6, die
Aufnahme der Sklaven in die hdusliche Kultgemeinschaft Ex 21,6, das Wertlegen auf ménnliche Nachkommenschaft,
die Ahnlichkeit der Trauerriten mit kultischen Zeremonien, das Befragen der Toten, die Familiengottheit

Terafim.“ Das Fortbestehen des Ahnenkults hielt er jedoch fiir unbewiesen. Zur Gliederung in patrilineare
Geschlechter- und Stammesverbénde ebda., S.444. Zu religios bedingtem Abstammungsdenken in spatjudischer Zeit
vor allem Joachim Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu, Gottingen 1958.

% Ein solcher Zusammenhang findet sich in ganz unterschiedlichen Gesellschaften. In Japan war das Levirat seit
alters verbreitet, wurde jedoch in der Tokugawa-Zeit fiir den Adel verboten. Die Meji-Regierung untersagte es 1875
in Anlehnung an die Regelungen im Adel generell, musste es aber unter dem Druck der Bevélkerung ab 1882 in
Sonderféllen wieder gestatten (Renate Herold, Geschlechtsreife und Legitimation zur Zeugung. Jugend, Sexualitét
und Heiratsverhalten im Japan der Tokugawa- und Meji-Zeit, in: Wilhelm E. Miiller, Hg., Geschlechtsreife und
Legitimation zur Zeugung, Verdffentlichungen des Instituts fur Historische Anthropologie 3, Freiburg 1985, S.710 f).
Auch in verschiedenen Regionen Indiens hat das Levirat in Verbindung mit Ahnenkult und patrilinear-komplexen
Familienformen eine weit zuriickreichende Tradition. In Unterschichten erhielt es sich bis ins 20. Jahrhundert, in
hoher gestellten Bevdlkerungsgruppen war es hingegen verpont und wurde schon im Mittelalter bekdmpft. Die Sitte
lasst sich bis in vedische Zeit zuriickverfolgen (Goody, The Oriental, vor allem S.203). Unter den altorientalischen
Kulturen ist dieser Zusammenhang zuerst in Babylonien fassbar (Wilcke, Familiengrindung, S.303ff.). Historische
Kulturen, in denen das Levirat verbreitet war, in vergleichendem Uberblick bei Goody, The Oriental, S.470).

2! Deuterononium 25,5

22 Shlomo D. Goitein, Zur heutigen Praxis der Leviratsehe bei orientalischen Juden, in: Journal of the Palestine
Oriental Society 13, 1933, S.159ff.



im mittelalterlichen Judentum entwickelte. Zur totalen Verurteilung in Hinblick auf die Bestimmungen
des Levitikus entschlossen sich nur die Karéer, eine Mitte des 8. Jahrhunderts in Babylon entstandene
Reformgruppe.® Unter den Rabbaniten, die zum Unterschied von den Karéern den Talmud anerkannten,
gab es in der Einstellung zum Levirat sehr unterschiedliche Richtungen. Manche von ihnen empfahlen
grundsétzlich, den Chalitza-Ritus zu praktizieren, wodurch die Ausnahme zur Regel gemacht wurde.
Andere vertraten den Standpunkt, dass die Leviratsverpflichtung dem sich im Mittelalter immer mehr
durchsetzenden Bigamieverbot unterzuordnen sei. Der Zwang, die Witwe des Bruders zur Frau zu nehmen,
flihrte ja - wenn der jiingere Bruder schon verheiratet war - notwendig zur Bigamie, es sei denn er trennte
sich von seiner ersten Frau. Ein anschauliches Bild, welche nahezu unlésbaren Rechtsprobleme die
Einhaltung des Levirats in stadtischen Gesellschaften des Mittelalters bewirken konnte, zeigt das reiche
Quellenmaterial, das in der ,,Geniza“ der Ben-Ezra-Synagoge in Fustat/Alt-Kairo gefunden wurde.?* Trotz
solcher Komplikationen hielt der gro3e Religionsphilosoph Moses Maimonides (1135-1204) an der vollen
Geltung der Bestimmungen des Buches Deuteronomium fest. VVor allem seine Autoritat hatte zur Folge,
dass - insbesondere unter den orientalischen Juden - das Levirat weiterhin praktiziert wurde, und zwar bis
hinein in die Moderne.

Die christlichen Kirchen haben den ,,judischen Brauch* des Levirats grundsatzlich abgelehnt. Die Verbote
der Schwagerehe reichen bis in die ausgehende Antike zuriick.” Sie wurden vor allem im Friihmittelalter
immer wieder erneuert und behielten bis in neueste Zeit ihre Geltung. Wenn die Leviratsproblematik in
ihrer Entstehung und Entwicklung in besonderer Weise mit patrilinear-komplexen Familienformen in
Zusammenhang gebracht werden kann, so stellt sich die Frage, was die strikte Ablehnung des Levirats an
Ruckschlissen auf charakteristisch christliche Einstellungen zu Ehe und Familie zul&sst. Christliche
Autoren des Mittelalters hatten es nicht leicht, die Ablehnung des Levirats aus der Heiligen Schrift zu
belegen. Natlrlich konnte man sich auf das Alte Testament berufen. Dann aber stand der Belegstelle im
Levitikus die kontrare aus Deuteronomium gegentber. Das Neue Testament gab wenig Ansatzpunkte.
Papst Gregor der GroRe zitierte in seinem Verbot die Stelle aus dem Markus-Evangelium, in der tber die
Enthauptung Johannes des T&ufers berichtet wird (6, 17-29).% Johannes hatte Kénig Herodes vorgehalten:
,,DU hast nicht das Recht die Frau deines Bruders zu heiraten.* Herodes hatte namlich Herodias, die Frau
seines Bruders Philippus geheiratet, die Ubrigens zugleich auch beider Nichte war. Wegen seiner
Vorhaltungen liel Herodes den Johannes einkerkern und schlieB8lich téten. Um eine Leviratsehe hat es
sich hier jedoch keineswegs gehandelt. Herodias war nicht Witwe, Philippus noch am Leben. Und so war
auch Johannes nicht ein Martyrer flr christliche Leviratsgegnerschaft.

Ebenso wenig eignet sich eine andere Evangelienstelle als biblischer Beleg gegen das Levirat. Im
Matthausevangelium wird (22, 23-33) berichtet, ,,einige der Sadduzder, die behaupteten, es gebe keine
Auferstehung® hatten Jesu folgende Frage vorgelegt: ,,Meister, Mose hat gesagt: Wenn einer kinderlos
stirbt, dann soll sein Bruder seine Frau heiraten und fur seinen Bruder Nachkommen zeugen. Bei uns
lebten einmal sieben Brider. Der erste heiratete und starb, und weil er keine Nachkommen hatte,
hinterlieR er seine Frau seinem Bruder. Ebenso der zweite und der dritte und so weiter bis zum siebten.
Als letzte von allen starb die Frau. Wem von den sieben wird sie nun bei der Auferstehung als Ehefrau
gehoren?* Die Zurlckweisung dieser Frage durch Jesus bedeutet keine Ablehnung des Levirats. Sein
Hinweis ,,.Denn bei

% Goitein, A mediterranean society, S.210f.

** Ebda.,S.211.

% Das Verbot des Levirats wurde erstmals 393 n.Chr. auf der Synode von Neocaesarea ausgesprochen. Dazu sowie
zur weiteren Entwicklung Goody, Die Entwicklung, S.724, Emil Eyben, Geschlechtsreife und Ehe im griechisch-
romischen Altertum und im frihen Christentum, in: Miller (Hg.), Geschlechtsreife, S.452.

% Ebda., S.73. Zur Ehe des Herodes Antipas mit Herodias Mitterauer, Christentum und Endogamie, S.41ff.



der Auferstehung werden sie nicht mehr heiraten, sondern wie die Engel im Himmel sein®, ist eine
eschatologische Aussage, keine Regel bezlglich Verwandtenheiraten im Diesseits. Jesus stand dem
Levirat offenbar neutral gegenuiber. Die Stelle ist blof3 ein Beleg fiir die Bedeutung dieser Institution im
judischen Umfeld des friihen Christentums. Eine Neuorientierung gegeniiber der jidischen Tradition lasst
sie nicht erkennen. %

Woher kam aber dann die strikte Ablehnung des Levirats durch die christlichen Kirchen, wenn sich im
Neuen Testament keine ablehnende Stellungnahme nachweisen lasst? Man konnte dem Gedanken
nachgehen, ob vielleicht aus vorchristlichem Substrat Traditionen gegeben waren, die von den christlichen
Kirchen in ihrer Ehegesetzgebung aufgegriffen wurden. Tatsachlich war die Institution der Schwagerehe
im Raum des Imperium Romanum kaum verankert. Soweit man hier um die Erhaltung von
Familienkontinuitat in der Patrilinie bemiht war, erreichte man das im Fall der Sohnelosigkeit durch
Praktiken, die als Alternativen zum Levirat angesehen werden kénnen.?® Fir den Westen st diesbezlglich
vor allem auf die altrémische Tradition der Adoption zu verweisen. Sie war hier - anders als sonst in
vielen Gesellschaften mit starkem patrilinearen Abstammungsdenken - nicht auf agnatisch Verwandte
beschrankt. 2° In der Tradition des griechischen Ostens hatte das Epiklerat eine &hnliche Bedeutung fiir die
Sicherung der Familienkontinuitat. Der mit der Erbtochter verheiratete Schwiegersohn sollte hier aus dem
Kreis der Agnaten stammen.® Die Adoption spielte auch eine Rolle, nicht hingegen die fiktive Zeugung
von Nachwuchs fir den verstorbenen Bruder in der Schwagerehe. Diese war innerhalb des
Verbreitungsgebiets des friilhen Christentums nur im Vorderen Orient relativ haufig anzutreffen. Dort
reicht das Levirat wie im Judentum so auch in anderen Kulturen weit zurtick, bei den Persern, den
Assyrern, den Hethitern und anderen.* Die starke Verankerung des Levirats in diesem Kulturraum scheint
dazu gefuhrt zu haben, dass der Islam die Schwagerehe erlaubte, allerdings nicht vorgeschrieben hat. Die
Bestimmungen des Korans Gber Verwandtenehen lassen die Ubernahme von Witwen zu, jedoch nur mit
deren Zus.timmung.32

%" Goody, Die Entwicklung, S.73.

%8 Uber solche Familienstrategien ausfiihrlich Goody, Production, S.66ff., derselbe, The Oriental, S.206f. et passim.
Goody spricht in diesem Zusammenhang meist von ,strategies of heirship“ (z.B. S.471) oder ,,strategies of
continuity® (z.B. S.206). Dass dabei Kontinuitdt des Familienkults hdufig eine wesentliche Rolle spielt, wird weder
aus seiner Terminologie noch aus seinen Ausfiihrungen erkennbar. Uberzeugend scheint hingegen Goodys Nachweis
(The Oriental, S.206f., 265, 473 und 477), dass in vielen Kulturen das Levirat durch die Adoption abgeldst wird.
Man darf daher vielleicht auch fiir den Mittelmeerraum annehmen, dass das Levirat hier in &lterer Zeit starker
verbreitet war. Wo es sich bis in die Moderne gehalten hat, kann es wohl als ein Relikt aus archaischen
Gesellschaftsverhdltnissen angesehen werden.

2 Uber die rémische Adoption im interkulturellen Vergleich Goody, Production, S.66ff., derselbe, Die Entwicklung,
S.81ff., derselbe, The Oriental, S.416 und 426ff. Dass in Rom auch Nicht-Agnaten adoptiert werden konnten, zeigt
deutlich, wie stark man sich hier bereits von einem religios fundierten Geblutsdenken geldst hatte. Im nachvedischen
Indien etwa war das Levirat zwar in den htheren Kasten auch schon durch die Adoption ersetzt, es sollte jedoch im
Fall der S6hnelosigkeit nach Mdglichkeit der Sohn des Bruders adoptiert werden, also ein Agnat gleichen Grades,
wie es der in der Leviratsehe gezeugte fiktive Sohn des Verstorbenen in Wirklichkeit war. Der Adoptierte sollte ,,a
reflexion of a natural son“ sein, was beim Neffen am ehesten gewihrleistet schien (Goody, The Oriental, S.206).
Auch in China wurde - jedenfalls im Norden - die Adoption von Agnaten bevorzugt (ebda., S.109).

% Goody, Production, S.71, derselbe, The Oriental, S.389ff., W.K. Lacey, Die Familie im Antiken Griechenland,
Mainz 1968, S.131ff., Renate Zoepffel, Geschlechtsreife und Legitimation zur Zeugung im Alten Griechenland, in:
Miiller (Hg.), Geschlechtsreife, S.387ff. Bei der Institution des Epiklerats spielte die Erhaltung der agnatischen
Geblutslinie eine viel starkere Rolle als bei der romischen Adoption. Das Epiklerat war mit den Heiratsregeln des
romischen Verwandtschaftssystems unvereinbar, da es Endogamie innerhalb der Patrilinie bis hin zur Nichtenheirat
implizierte (Goody, The Oriental, S.120).

3 Artikel ,Jabam‘ in: Theologisches Worterbuch zum Alten Testament 3, Stuttgart 1977, Sp. 398ff; Volz, Die
biblischen Altertimer, S.343, vgl. 0. Anm. 8.

%2 In Sure 4 (20) heift es: ,,0 Gliubige, es ist nicht erlaubt, Frauen durch Erbschaft gegen ihren Willen sich
anzueignen.* Vgl. dazu Motzki, Dann machte er daraus die beiden Geschlechter ... S.616.



Ganz anders verhielten sich die christlichen Kirchen des Orients. Sie machten gegeniiber den
diesbezliglichen Traditionen der Substratreligionen keinerlei Zugestandnisse. Ebensowenig wie sich im
Vorderen Orient ein Fortwirken des Levirats im Christentum nachweisen lasst, scheinen die alternativen
Strategien zum Levirat im Mittelmeerraum nach dessen Christianisierung nachhaltig weitergewirkt zu
haben. Die altrémische Adoption hat unter christlichem Einfluss ihre Funktion gewandelt bzw. véllig
eingebii’t, das griechische Epiklerat ist ganz verschwunden. So wird die geringe Verankerung des
Levirats in diesem Raum vielleicht als Begunstigung fur die ablehnende Haltung des Christentums
angesehen werden durfen, sicher aber nicht als dessen entscheidende Ursache.

Trotzdem die Schriften des Neuen Testaments keine Aussage machen, die explizit als Ablehnung des
Levirats gedeutet werden konnten, enthielt die neue Religion implizit einige wesentliche Elemente, die
einen prinzipiellen Gegensatz zur Institution der Schwagerehe bedeuteten. Vor allem zwei Momente
verdienen in diesem Zusammenhang Erwahnung, weil sie insgesamt fur die Entwicklung christlich
beeinflusster Familienverfassungen groRe Bedeutung erlangten. Das erste betrifft die religiose Bewertung
von Abstammung. Das judische Levirat hatte nach den Formulierungen im Pentateuch den Sinn, aus
kultischen Griinden die Patrilinie des séhnelos verstorbenen Bruders fortzufiihren. Im Judentum spielte
das Abstammungsdenken insgesamt eine zentrale Rolle: die Heilsbedeutsamkeit der Abstammung von
Abraham, mit dem Gott den Bund geschlossen hatte, die ,Verdienste der Vater<, die an die
,,.S6hne* weitergegeben gedacht wurden, das Erbcharisma der Priester- und Levitendynastien.** Gegen den
Glauben an die Heilsbedeutsamkeit der Abstammung hatte sich Jesus genauso wie vor ihm Johannes der
Téaufer wiederholt ganz dezidiert ausgesprochen. ** Die Zuwendung zur Heidenmission verstrkte
notwendig diese Tendenz. Vor allem aber war es das Moment der Heilsvermittlung durch die Taufe, die
im Christentum jeder Form des religiosen Abstammungsdenkens entschieden entgegenwirkte. Nicht auf
die ,,Geburt dem Fleische nach*, sondern auf die ,,Geburt dem Geiste nach* kam es jetzt an. Das bedeutete
gegenuber den Traditionen der judischen Mutterreligion einen sehr radikalen Bruch. Erhalt der Patrilinie
spielte im Christentum keine Rolle mehr. Das Levirat hatte damit seinen Sinn verloren. Es liegt auf der
Hand, dass die ihm entgegenstehenden Inzestverbote des Levitikus nun die Oberhand gewannen. Die
strikte Ablehnung religioser Bedeutsamkeit von Abstammung hatte zur Folge, dass auch alternative
Strategien zum Erhalt der Patrilinie, wie etwa die Adoption, aus christlicher Sicht nicht akzeptiert wurden.

Noch wichtiger als die Tendenzen zur Abwertung des Abstammungsdenkens scheinen verschiedene
Elemente der christlichen Ehekonzeption fur die Bek&mpfung des Levirats geworden zu sein. Die
Verpflichtung, die Witwe des sohnelosen Bruders zu heiraten, implizierte - wenn der (iberlebende Bruder
bereits verheiratet war - die Verpflichtung zur Bigamie. Im Judentum war die Bigamie bis ins Mittelalter
hinein gestattet, obwohl sie schon seit der Zeit der Propheten immer wieder bekdmpft wurde.® In der
innerjiidischen Debatte spielte die Unvereinbarkeit von Levirat und Monogamie eine wesentliche Rolle.*
Das Christentum hatte sich in einer fiir die lte Welt einmalig radikalen Weise auf die unauflosliche Einehe
festgelegt.’” Im Kontext dieser Ehekonzeption war ein Kompromiss mit der Institution der Schwagerehe
ausgeschlossen. Dieser wirkte weiters die Vorstellung entgegen, dass durch die Ehe Mann und

% Zusammenfassend dazu Mitterauer, Christentum und Endogamie, S.61ff. im Anschluss vor allem an Jeremias,
Jerusalem.

% \/gl. Matth&us 3,7-9, Johannes 8,39-40.

% Rachel Monika Herwy, Die jiidische Mutter, Darmstadt 1994, S.40f, Volz, Die biblischen Altertiimer, S.334.
% Goitein, A mediterranean society, S.210f.

¥ Artikel Ehe I (Institution), in: Lexikon fiir Antike und Christentum, Sp.657.



Frau ,,ein Fleisch* werden - ein Gedanke, der aus der judischen Tradition stammt.® Nach dem ,,una caro*-
Prinzip, war die Frau des Bruders der eigenen Schwester gleichzuhalten. Im Judentum hat die Richtung
der Karéer aus dieser Vorstellung Eheverbote unter Heiratsverwandten von extremer Reichweite
entwickelt. ** Die urspriinglich wohl aus anderen Motiven konzipierten Inzestverbote des Levitikus
unterstutzten ein solches Denken. Auch in einzelnen christlichen Kirchen - vor allem in der
byzantinischen - ist es auf dieser Grundlage im Mittelalter zu sehr weit reichenden Verboten der
EheschlieRung unter Heiratsverwandten gekommen.*® Die wichtigste dieser Beziehungen, ndmlich die
Schwagerehe, war nach dem ,,una-caro“-Prinzip in allen christlichen Kirchen untersagt.

Das Levirat widersprach schlieflich dem Konsensprinzip, das sich - vor allem im lateinischen Westen -
mehr und mehr zu einem zentralen Grundsatz des christlichen Ehekonzepts entwickelte. Unter Berufung
auf das romische Recht fand es in der Westkirche im Hochmittelalter seine deutlichste Ausformulierung
und wurde zu einem fiir die ganze europdische Eherechtstradition bestimmenden Faktor.* In seinen
Wourzeln geht es weit zurlick. Das Levirat war mit ihm unvereinbar, bedeutete es doch sowohl fir die
Witwe wie flr den Bruder eine verpflichtende Bindung, die freie Entscheidung ausschloss. Mit seiner
Aufwertung der Gattenbindung begunstigte das christliche Ehekonzept gattenzentrierte Familienformen.
Die Abwertung der Abstammungsbindungen wirkte so Verwandtschaftssystemen mit starken
Abstammungsbindungen entgegen. Dadurch schuf das Christentum insgesamt ein Klima, das der
Ausbildung patrilinear-komplexer Familienstrukturen nicht gunstig war. Mit solchen Familienstrukturen
aber erscheint das Levirat funktional aufs Engste verbunden.

Obwohl von den Bestimmungen des Kirchenrechts strikt abgelehnt, hat sich das Levirat in einigen
wenigen Regionen der Christenheit bis in die jlngste Vergangenheit halten kdnnen. Es handelt sich dabei
durchwegs um Raume, in denen auch patrilinear-komplex strukturierte ,,joint families* auftreten. Solche
Verteilungsmuster deuten auf den postulierten Zusammenhang zwischen diesen beiden Phanomenen. Es
gibt wissenschaftliche Erklarungsversuche, die — mehr oder minder plausibel- fur eine Entstehung dieser
joint-families* erst in neuerer Zeit eintreten.*” Es gibt allerdings keinen einzigen Erklarungsversuch, der
eine so spate Entstehung des Levirats annimmt. Tatsachlich l&sst sich auch schwer ein Argument dafur
finden, wie das Levirat als eine

% Genesis 2,24

* Mitterauer, Christentum und Endogamie, S.69f.

%0 Zhishman, Eherecht, S.319ff.

! Artikel Ehe, in: Lexikon des Mittelalters 3, Sp.1617, 1620, 1623. In Byzanz ist sowohl die Zustimmung der
Partner als auch ihrer Gewalthaber gefordert: ebda, Sp.1642.

*2 Rudolf Andorka und Tamas Farag, Pre-industrial household structure in Hungary, in: Richard Wall, Jean Robin
und Peter Laslett (Hgg.), Family forms in historic Europe, Cambridge 1983, S.304, formulieren fur Ungarn die
Hypothese ,.that the comparatively large household and the relatively complicated household structure in pre-
industrial Hungary as compared with Western Europe was not permanent feature, but that it evolved during the
eighteenth and nineteenth centuries ... This does not, of course, exclude the possibility that some elements of the
functions and customs relating to large and complex households had in fact existed for several centuries.* Fiir den
Balkanraum formuliert Maria Todorova, Balkan Family Structure and the European Pattern. Demographic
Developments in Ottoman Bulgaria, Washington 1993, S.151, uber das Alter komplexer Familienformen: ,,One
could put forward an alternative explanation, that the historically known and scholarly described Zadruga could have
been only a phenomenon of the late eighteenth to the early twenteenth centuries, whose appearance and decline is to
be explained by different factors typical of this period only. Among the variety of factors, some are applicable only
to specific regions. One of the explanations, which seems plausible for part of the Ottoman territories, is the critical
decentralization of the Ottoman Empire in the latter half of the eighteenth century. This had special repercussions in
specific regions of the Balkans, particularly in the western Bulgarian territories. The response to this challenge might
have been the emergence of the Zadruga as a more viable means of survival.“ Vgl. &hnlich dieselbe, Slava and
Zadruga, in: Historische Anthropologie 1, 1993, S.128, in Kommentierung von Karl Kaser, Ahnenkult und
Patriarchalismus auf dem Balkan, ebda, S.93ff.



gesellschaftlich befolgte Norm im Geltungsbereich entgegenstehender kirchenrechtlicher Bestimmungen
neu entstanden sein sollte. Wo es in diesem Kontext auftritt, darf man also wohl mit ziemlicher Sicherheit
nicht mit einer Neubildung, sondern mit einem Relikt aus vorchristlicher Zeit rechnen. Auch wo die
Belege erst aus dem 18. oder 19 . Jahrhundert stammen, ist dementsprechend ein hohes Alter anzunehmen.
Dasselbe gilt dann auch fur die korrespondierenden ,,joint family“-Formen.

In ihrer grundlegenden Studie Gber ,,The joint family in Hungary* hat Judit Morvay 1965 ganz generell
fomuliert: ,,The institution of levirate was deeply rooted in the joint families ** Allerdings handelte es
sich in den von ihr untersuchten Verbreitungsgebieten patrilinear-komplexer Familien in Ungarn offenbar
nicht um die im Alten Testament beschriebene Form der Schwagerehe. War die junge Witwe kinderlos, so
kehrte sie namlich in der Regel ins Elternhaus zuriick. Nur wenn schon Kinder da waren, kam es zur
Heirat mit dem Bruder oder einem anderen Agnaten des verstorbenen Mannes. Die Zeugung von
méannlichen Nachkommen flir den Toten kann also hier nicht der primére Zweck der Institution gewesen
sein. Auch die Sitte, dass haufig die Braut vom jlingeren Bruder ibernommen wurde, wenn der altere starb,
muss nicht unbedingt in diesem Sinne gedeutet werden. Aufschlussreich fiir das Verstandnis der in
Ungarn begegnenden Leviratsformen erscheint es, dass in manchen ,,joint family“-Gebieten der jingere
Bruder des Gatten, ebenso aber auch dessen Vetter als ,mein junger Gatte (,,kisebbek uram®)
angesprochen wurde.* Wenn die junge Witwe unverheiratet in der GroRfamilie ihres verstorbenen
Mannes verblieb, dann soll es haufig zu sexuellen Beziehungen zu dessen hier lebenden Briidern, aber
auch zu dessen Vater gekommen sein. Auch zu Lebzeiten des Gatten waren solche Beziehungen maéglich,
etwa wenn dieser Militardienst machte oder sonst langere Zeit von zuhause weg war. Offenbar handelte es
sich dabei nicht bloB um einen Missbrauch der Situation des Zusammenlebens unter einem Dach, sondern
um Kontakte, die unter bestimmten Voraussetzungen als legitim angesehen wurden.* Zum Verstindnis
der Rahmenbedingungen des Levirats sind solche Informationen wertvoll.

Besondere Beachtung verdient unter jenen Reliktzonen, in denen sich in Europa das Levirat erhalten hat,
der Westen der Balkanhalbinsel.”® Auch hier ist der Zusammenhang mit komplexen Familienformen und
patrilinearem Verwandtschaftssystem ganz offenkundig.*” Die Kernzone der Verbreitung des Levirats
bilden die Gebiete mit Stammesverfassung in Nordalbanien und in Montenegro. Vor allem in Albanien
war die Schwagerehe zu Beginn des 20. Jahrhunderts noch weithin geiibte Praxis.*® Das Levirat begegnet
aber auch im albanischen Kosovo.* Mit Sicherheit lasst es sich ferner in der 6stlichen Herzegowina, in
der

*3 Judit Morvay, The joint family in Hungary, in: Europa et Hungaria. Congressus ethnographicus in Hungaria,
Budapest 1965, S.234. Vgl. auch Bela Gunda, The ethno-sociolocical structure of the Hungarian extended family, in:
Journal of family history 7, 1982, S.45. Zsuzsa Szeman, Die Herausbildung und Auflésung der Grof3familie in
Ungarn, in: Zeitschrift fiir Soziologie 10,1981, S.107. Dieselbe, Die arbeitende Frau in Ungarn, in: Martin und
Zoepffel (Hgg.), Aufgaben, Rollen und Raume, S.984.

* Gunda, Structure, S.45.

** Darauf deutet etwa der Sachverhalt, dass bei den Palozen solche sexuellen Kontakte des Familienoberhaupts mit
einer seiner Schwiegertdchter mit Billigung seiner Ehefrau erfolgten (Gunda, Structure, S.45).

“® Dazu Karl Kaser, Hirten, Kampfer, Stammeshelden. Urspriinge und Gegenwart des balkanischen Patriarchats,
Wien 1992, S.267f., derselbe, Familie und Verwandtschaft auf dem Balkan, Wien 1995, S.163ff.

* Zur Verbreitung komplexer Familienformen in dieser Region um 1850 und heute vgl. die Karte 17 in: Kaser,
Familie, S.268.

* Mary Durham, Some tribal origins, laws and customs of the Balkans, London 1928, S. 203ff. Fiir die Mitte des 20.
Jahrhunderts Walther Peinsipp, Das Volk der Shkypetaren, Geschichte, Gesellschafts- und Verfassungsordnung,
Wien 1985, S.96f.

“ Vera St. Erlich, The Last Big Zadrugas: Albanian Extended Families in the Kosovo Region, in: Robert F. Byrnes
(Hg.), Communal Families in the Balkans, Notre Dame und London 1973, S. 247.



Bucht von Kotor, in Teilen Dalmatiens und Bosniens, gelegentlich in Serbien sowie unter serbischen
Siedlern im Slawonien nachweisen - hier vor allem um Pakrac, wo schon aus dem ausgehenden 18.
Jahrhundert ausfiihrlich dariiber berichtet wird.® Der Brauch ist weder auf eine ethnische Gruppe noch auf
eine Religionsgemeinschaft beschrankt. Er findet sich bei Albanern, Montenegrinern, Serben, Kroaten und
Muslimen. dass er erst unter dem Einfluss des Islams aufgekommen ware, darf mit Sicherheit
ausgeschlossen werden. Auch muslimische Gruppen praktizierten ihn in einer vom Koran abweichenden
Form, nédmlich als obligatorische Schwagerehe. Allerdings mag die jahrhundertelange Torkenherrschaft
das Uberdauern der Institution begiinstigt haben. Aus neuerer Zeit lasst sich nachweisen, dass katholische
und orthodoxe Christen, die eine solche kirchenrechtlich verbotene Ehe schliefen wollten, sich an den
Kadi wandten.”* Das mag auch frilher so gewesen sein. Sicher war es fir die christlichen Kirchen im
Reich eines islamischen Herrschers weniger leicht, ihre eherechtlichen Normen in der Bevolkerung
durchzusetzen. Das mag fur die Entwicklung des Levirats im westlichen Balkanraum wohl von Bedeutung
gewesen sein. Seine Entstehung verdankt es jedoch weder dem Islam noch einer der anderen heute hier
existierenden Religionsgemeinschaften. Es gehort viel mehr zu jenem ,patriarchalen Muster”, das in
diesem Raum wohl schon seit vorchristlicher Zeit eine spezifische Sonderentwicklung der Familien- und
Gesellschaftsentwicklung bewirkt hat, die bis in die Gegenwart nachwirkt.>?

Die Verbreitung des Levirats im westlichen Balkanraum stimmt im Wesentlichen mit jenem Gebiet
iiberein, in dem seit alters auch der Brautkauf iiblich war.>® Dementsprechend findet sich hier auch die
Sitte des Brautlevirats, bei dem die gekaufte Braut im Falle des vorzeitigen Todes des Brdutigams an
dessen Bruder ubergeht, bzw. die Witwenerbschaft in allgemeinerer Form, bei der nicht nur der Bruder,
sondern auch andere Agnaten des Verstorbenen als zweiter Gatte in Frage kommen. Die Ethnologin Mary
Durham berichtet 1907 vom Fall eines katholischen Albaners der zunéchst die Witwe seines Onkels, dann
die seines Bruders iibernahm und sich schlieRlich noch mit einer Frau eigener Wahl verband.>* Diese enge
Beziehung zwischen Levirat und Brautkauf schlief3t freilich nicht aus, dass die Schwagerehe neben der
Sicherung des erworbenen Besitzes auch einer anderen Funktion diente, ndmlich der der stellvertretenden
Zeugung von Nachwuchs flir den verstorbenen Bruder. In Albanien wurde das erste Kind einer Witwe, das
innerhalb der Frist von vier Jahren nach dem Tod des Gatten zur Welt kam, als von diesem stammend
betrachtet, auch wenn die Witwe sich auflerhalb der Hausgemeinschaft wiederverehelichte. * Eine solche
Vorstellung hat sicher nichts mit Unwissenheit iber die tatsachliche Dauer der Schwangerschaft zu tun,
sondern wohl

%0 Milenko Filipovi¢, Levirat i sororat kod Srba, Hrvata i Arbanasa, in: Rad Vojvodjanskih Muzeja 3, 1954, S.139ff.
*! Derselbe, Marriage and Divorce of Christians by Moslem Magistrates during the Turkish. Period, in: E.A. Hammel
u.a. (Hgg.), Among the People. Native Yugoslav Ethnography. Selected Writing of Milenko F. Filipovi¢, Ann Arbor
1982, S.15.

52 Kaser, Hirten, S.269ff., derselbe, Familie, S.62ff., derselbe, Ahnenkult, S.112ff. Kaser spricht in diesem
Zusammenhang mehrfach von ,,illyrischem Erbe®. Uber autochthone Traditionen hinaus konnte dieses vorchristliche
Substrat auch auf zugewanderte slawische Stamme zuriickzufiihren sein. Vgl. dazu Michael Miltterauer, Edin
arhaicen relik?. ,,Balkanskoto semejstvo* w diskusija, in: Balkanistic Forum 2, 1994, S.15ff.

%% Kaser, Familie, S.160ff. Zum Brautlevirat: Peinsipp, Das Volk der Shkypetaren, S.88 und 96.

> Durham, Some tribal origins, S.203. Ahnlich berichtet Erlich, The Last Big Zadrugas, S.247, noch in den
sechziger Jahren von zwei Witwen in einer Zadruga, von denen die eine mit dem Bruder die andere mit dem Onkel
des verstorbenen Gatten verheiratet wurde.

% peinsipp, Das Volk der Shkypetaren, S$.96. Dementsprechend wurde jede Witwe innerhalb der ersten vier Jahre
nach dem Tod des Gatten von der Hebamme untersucht, ,,damit sie nicht einen Nachkommen des Verstorbenen im
Leibe wegtragt (ebda, S.97).



mit der Fiktion der posthumen Zeugung von Nachkommenschaft durch einen Stellvertreter, die fur das
Phanomen des Levirats so charakteristisch ist.

Das Prinzip der stellvertretenden Zeugung von Nachkommenschaft begegnet im Verbreitungsgebiet von
Levirat und patrilinear-komplexen Familienformen im westlichen Balkanraum in verschiedenen Varianten.
Milenko Filipovi¢ hat ihm fiir die serbisch bzw. kroatisch besiedelten Gebiete eine eigene Untersuchung
gewidmet.”® Wurde von bzw. fiir kinderlose Frauen ein ,,Zeugungshelfer* auRerhalb der Familie gesucht,
so wandte man sich oft an einen heiligen Mann - einen Ménch oder einen Popen. > In
GroRfamilienhaushalten diirfte es jedoch - ahnlich wie dies aus Ungarn berichtet wird®® - viel haufiger
gewesen sein, dass die stellvertretende Zeugung von einem Bruder oder auch vom Vater des Gatten
vorgenommen wurde. *® Fiir sexuelle Beziehungen zwischen Schwiegervater und Schwiegertochter
innerhalb der Hausgemeinschaft verfligen die slawischen Sprachen Uber einen eigenen Begriff, namlich
,.snochatchestvo“.” Solche Beziehungen sollen in Zadrugas friiherer Zeiten haufig vorgekommen sein.
Filipovi¢ bringt sie vor allem mit dem Brauch in Zusammenhang, Knaben vor der Geschlechtsreife mit
bereits geschlechtsreifen Frauen zu verheiraten. Aufkommen und Verbreitung dieses Brauchs sieht er vor
allem als Gegenstrategie der christlichen Bevolkerung gegen die unter der Tirkenherrschaft Gbliche
,,Knabenlese®, durch die unverheiratete S6hne ihren Eltern weggenommen und in das Janitscharenkorps
eingegliedert wurden. Okonomische Griinde hatten dann zur Persistenz dieses Brauches beigetragen. Das
Interesse an weiblichen Arbeitskraften hatte in den groen Hausgemeinschaften dazu gefuhrt, die eigenen
Soéhne moglichst frih, die Téchter aber mdglichst spat zu verheiraten.®" Die altersungleichen Ehen in
Zadrugas des westlichen Balkanraumes waren aber wohl nur einer der Griunde fiir die Haufigkeit von
,,snochatchestvo®. Ebenso wirkte wahrscheinlich die lange Abwesenheit junger Eheménner durch
Wanderarbeit in diese Richtung. Wie auch immer - ,,snochatchestvo* war, wie allein schon die Existenz
einer speziellen Bezeichnung andeutet, eine sexuelle Beziehung innerhalb der Hausgemeinschaft, die nicht
als grundsatzlich widerrechtlich angesehen wurde. Kinder, die aus solchen Beziehungen hervorgingen,
galten als legitim und wurden dem rechtlichen Vater zugerechnet. Ebenso verhielt es sich bei
stellvertretender Zeugung, die von einem in Hausgemeinschaft lebenden Bruder im Falle der

% Milenko Filipovi¢, Vicarious Paternity Among Serbs and Croats, in: Among the People, S.117ff.

> Filipovi¢é, Vicarious Paternity, S.119ff. Der stellvertretenden Zeugung durch einen ,heiligen Mann® liegt offenbar
die Vorstellung zugrunde, dass durch ihn die Gottheit wirkt. Zu solchen Vorstellungen analog zur Ersatzzeugung im
Levirat fur Indien Werner F. Menski, Geschlechterrollen bei den Hindus, in: Martin und Zoepffel, Aufgaben, Rollen
und Raume, S.314f., D.F.S. Fernando, Marriage and Remarriage in some Asian Civilizations, in: Jacques Dupaquier
et al. (Hgg.), Marriage and Remarriage in the Past, London 1981, S.92.

%8 Gunda, Structure 45.

% Filipovi¢, Vicarious Paternity, S.121.

% Der Begriff bzw. der ihm zugrunde liegende Sachverhalt scheint vor allem in RuBland weit verbreitet gewesen zu
sein (Mark O. Kosven, Semejnaja obs¢ina i patronimija. Izdatel'stvo Akademii nauk SSSR, Moskau 1963, S.75) . In
seinen ,,Studien iiber die inneren Zusténde, das Volksleben und insbesondere die ldndlichen Einrichtungen
RuBlands* berichtet 1847 Freiherr von Haxthausen: ,,Bei diesen frithen Heirathen, wo einem Knaben, einem Kinde,
ein junges mannbares Weib angetraut wurde, entwickelte sich meistens und in der Regel ein skandal@ses Verhéltnis.
Der Schwiegervater ndmlich lebte dann mit der Schwiegertochter im Concubinat.“ (Haxthausen 1, Hannover 1847,
S.129). Schon im ausgehenden 18. Jahrhundert wenden sich vier kaiserliche Edikte gegen ungleiche Heiraten von
Knaben mit erwachsenen Frauen, weil sie unvermeidlich zu Suinde, Inzest und mitunter sogar zu Vatermord filhrten
(Peter Czap, Jr., Marriage and Peasant Joint Family in the Era of Serfdom, in: David L. Ransel (Hg.), The Family in
Imperial Russia. New Lines of Historical Research, Urbana-Champain 1976, S.109. Das Phdnomen des
»snochatchestvo® begegnet also auch hier im Zusammenhang mit patrilinear-komplexen Familienformen, allerdings
nicht mit dem Levirat.

8 Filipovi¢, Vicarious Paternity, S.121f.



Zeugungsunfahigkeit des Gatten vorgenommen wurde. ® Die letztere diirfte in Serbien schon im
Mittelalter Ublich gewesen sein. Ein Verbot der Serbischen Kirche, das einer kinderlosen Frau untersagte,
das Bett einer anderen Frau zu beniitzen, um schwanger zu werden, kann wahrscheinlich in diesem Sinn
interpretiert werden®. | Snochachestvo und stellvertretende Vaterschaft durch Bruder oder Vater des
Gatten basieren jedenfalls auf demselben Denkmodell, das zwischen auBerehelichen Beziehungen
innerhalb und auRerhalb der Patrilinie unterscheidet. Beide gehdren in eine Vorstellungswelt, der sich
auch das Levirat zuordnen lésst.® Wird ,snochatchestvo® praktiziert, bevor der junge Gatte die
Geschlechtsreife erreicht hat, so erfullt er vor der Pubertat dieselbe Aufgabe, die nach dem Tod das
Levirat erfullt. Auch stellvertretende Vaterschaft erscheint als eine solche Vorwegnahme. Der Gedanke,
dass der Gatte durch einen Agnaten vertreten werden kann, ist fur das Konzept des Levirats essentiell. Er
gehort in ein umfassenderes Muster einer von patrilinearem Abstammungsdenken gepragten Mentalitt.
Dass sich im westlichen Balkanraum trotz der Gegnerschaft der christlichen Kirchen die archaische
Institution des Levirats so lange erhalten hat, deutet auf eine besondere Stérke und Beharrungskraft eines
solchen Denkens in diesem Raum.

Ein Gebiet am &auRersten Rand der christlichen Okumene gelegen, in dem Levirat im Kontext einer
patrilinear-komplexen Familienverfassung begegnet, ist die Kaukasusregion.® Mit dem westlichen
Balkanraum hat sie viele Gemeinsamkeiten. Vom Naturraum her eine schwer zugéangliche Gebirgsregion,
wirtschaftlich vom Pastoralismus bestimmt, gesellschaftlich noch starker durch das Uberleben archaischer
Stammesverfassungen gepragt. Wie auf dem Balkan haben Christianisierung und Islamisierung auf diese
alten Ordnungen eingewirkt, hier allerdings mit noch geringerer Tiefenwirkung. Vor allem der Einfluss
des Christentums war in vielen Regionen des Kaukasusgebiets nur in einer mehr oder minder langen
Ubergangsphase wirksam und blieb dementsprechend oberflachlich.®® Fiir das Uberdauern von Levirats-
traditionen ist dieser Umstand sicher bedeutsam.

Das Levirat findet sich in der Kaukasusregion in historischen Zeiten bei allen im Gebirge lebenden
Stdmmen, und zwar - ebenso wie auf dem Balkan - unabhéngig von sprachlicher, ethnischer und religioser
Zugehorigkeit.®” Die Vielfalt solcher Gruppen ist im Kaukasus noch weit hoher als auf dem Balkan. \Von
den religiosen Einflussen scheint hier eher der des Islams bedeutsam als der des Christentums. Unter dem
Einfluss des Islams hat sich ndmlich in neuerer Zeit eine Entwicklung vom obligatorischen Levirat, wie er
sich in Bestimmungen der alteren Stammesrechte findet, zum optionalen abgespielt. Eine Weitergabe von
Witwen in der Familie gegen ihren Willen ist ja durch den Koran untersagt. Der Islam hat also hier auf
eine schon bestehende Institution modifizierend

82 Aus dieser Tradition diirfte es zu erkléren sein, dass beim Aufkommen der kiinstlichen Befruchtung in der jiingsten
Vergangenheit sehr hdufig ganz selbstverstandlich der Bruder des Gatten als Samenspender gewahlt wurde. Die
stellvertretende Vaterschaft* des niachsten patrilinear Verwandten wird in verdnderter Form weiter gefiihrt
(Filipovi¢, Vicarious Paternity, S.124).

® Ebda, S.124.

8 Zu solchen Zusammenhangen zwischen Geschlechtsverkehr mit Agnaten des Gatten in komplexen Familien,
stellvertretender Vaterschaft des Bruders und Levirat an Beispielen im interkulturellen Vergleich Goody, The
Oriental, S.151f. Unter Einbeziehung des Witwenkonkubinats derselbe, Production, S.43. Beim Witwenkonkubinat
bringt die Frau, fur die der Brautpreis bezahlt wurde, nach dem Tod in dessen Namen Kinder zur Welt, gleichglltig
ob sie mit einem nahen Verwandten zusammenlebt oder nicht. Die eigenartigen Zurechnungsverhaltnisse in
Albanien (Peinsipp, Das Volk der Shkypetaren, S.96f) konnten auf diesem Hintergrund eine Erklarung finden. Zum
Witwenkonkubinat bei den Osseten vgl. u. Anm.69.

% Louis Luzbetak, Marriage and the Family in Caucasia. A contribution to the Study of North Caucasian Ethnology
and Customary Law, Wien-Mdédling 1951, S.71ff.

% |uzbetak, Marriage, S.191f.

®" Ebda., S.73.



gewirkt. Fir ihre Entstehung ist er sicher nicht als Erklarung heranzuziehen.

Wie im westlichen Balkanraum gibt es auch in der Tradition der Stammesgesellschaften des Kaukasus
eine Entsprechung zwischen Levirat und Brautkauf. Die junge Frau, fiir die der Brautpreis bezahlt wurde,
wird als Eigentum jener Familie angesehen, die ihn erbracht hat.®® Dementsprechend ist nicht nur die
Schwagerehe, sondern auch die Witwenerbschaft insgesamt sehr verbreitet. Die Stiefmuttererbschaft
begegnet haufig, seltener die Schwiegertochtererbschaft. Man wiirde dem Phanomen von Schwagerehe
und Witwenerbschaft allerdings nicht gerecht, wenn man es nur von der besitzrechtlichen Seite betrachtet.
Bei den Osseten lassen sich die Verhaltnisse, wie sie vor dem Ubergang vom obligatorischen zum
optionalen Levirat weiter verbreitet gewesen sein diirften, am besten fassen.®® Der Witwe war es nicht
erlaubt, aulerhalb der Familie ihres verstorbenen Gatten eine zweite Ehe einzugehen. Der Vater, Bruder
oder Sohn des Verstorbenen musste sie als Frau tibernehmen, auch wenn er selbst schon verheiratet war.
Die zweite Ehe wurde bloR als Fortsetzung der ersten gedacht und das war nur mit einem nahen Agnaten
moglich. Die Kinder aus der zweiten Ehe galten als Séhne und Tochter des Verstorbenen. Sie erhielten
seinen Namen und wurden seine rechtmaligen Erben. Wenn die Witwe keinen Schwager, Schwiegervater
oder Stiefsohn hatte, so musste sie unverheiratet bleiben. Allerdings konnte sie ein rechtlich anerkanntes
Konkubinat eingehen. Wie die Kinder aus der Zweitehe mit einem Agnaten des Verstorbenen wurden
auch die aus einem solchen Konkubinat dem Toten zugerechnet. Das galt keineswegs nur fiir den ersten
Sohn oder die innerhalb einer bestimmten Jahresfrist geborenen Kinder, wie dies aus Albanien berichtet
wird, sondern lebenslénglich. Louis Luzbetak, der den Familienverhdltnissen der Bergstimme im
Kaukasus eine interkulturell vergleichende historisch-anthropologische Studie gewidmet hat, deutet diese
traditionelle Situation der Witwe bei den Osseten als ein Zeichen dafiir, dass die Ehe grundsatzlich als
durch den Tod unauflosbar angesehen wurde. In Anspielung auf die alttestamentlichen Formulierungen
des Zwecks der Schwagerehe formuliert er: ,,The marriage and concubinage had only one purpose: to
'raise se7(gd' and 'build up the house' of the deceased till the wife would once again join him in the other
world."

Ganz ahnlich wie im westlichen Balkanraum findet sich auch in der Kaukasusregion ein Zusammenhang
zwischen Witwenibertragung innerhalb der patrilinear-komplexen Haushaltsgemeinschaft nach dem Tod
des Gatten und erlaubten Sexualbeziehungen zu dessen Lebzeiten. Die von russischen Ethnographen fr
diese Institution gebrauchte Bezeichnung ist sogar dieselbe wie die bei den slawischen Balkanvélkern
iibliche, namlich ,snochatchestvo".”* Die Ausgangssituation ist die Verheiratung eines Knaben vor der
Pubertdt mit einem erwachsenen Madchen. Dem Schwiegervater ist es nun erlaubt, mit der
Schwiegertochter Geschlechtsverkehr zu haben wie mit seiner eigenen Frau. Das Verhdltnis wird als ein
rechtmaRiges Konkubinat angesehen und darf fortgesetzt werden, bis der Sohn miindig ist. Die aus diesem
Konkubinat hervorgehenden Kinder werden rechtlich dem noch nicht herangewachsenen Sohn
zugerechnet, manchmal auch zur Hélfte ihm und zur Halfte dem Vater. Die Institution erscheint hier als
eine klare Parallele zur Witwenerbschaft im Allgemeinen und zum Levirat im Besonderen. Auch hier liegt
die Idee der stellvertretenden Zeugung von Nachkommenschaft zugrunde. Der Vater vertritt den Sohn,
solange er noch nicht zeugungsfahig ist. Und er wird es vielleicht wieder tun, wenn der Sohn verstirbt. Im
Normalfall aber ist das dann schon die Aufgabe eines Bruders.

% Ebda., S.74.

% Ebda., S.132.
" Ebda., S.132.
™ Ebda., S.74f.



Die Institution des ,,snochatchestvo" als erlaubte Sexualbeziehung unter Nichtverheirateten innerhalb der
Hausgemeinschaft hat nichts mit sexueller Freizligigkeit zu tun. Sexuelle Beziehungen waren und sind bei
den Bergstimmen der Kaukasusregion sehr streng geregelt.” VerstéRe gegen sie wurden &uRerst hart
geahndet. Genauso wenig wie Witwenerbschaft und Levirat hat die Institution des ,,snochatchestvo™ etwas
mit Gruppenehe oder Polyandrie zu tun. Die ehelichen Rechte werden sukzessive, nicht gleichzeitig
ausgeubt. Die grundséatzliche Zurechnung der Kinder zur ersten Ehe bei den Osseten deutet sogar auf eine
sehr dauerhafte Konzeption der individuellen Ehebeziehung tber den Tod hinaus.” In die Ehe als
individuelle Beziehung koénnen freilich agnatisch verwandte Manner unter besonderen Umstanden
eintreten - sei es schon zu Lebzeiten, sei es nach dem Tode, stets mit der Aufgabe der ersatzweisen
Zeugung von Nachkommen. In dieser Aufgabe der Reproduktion der Patrilinie ist eine wechselseitige
Vertretung unter den Mannern der patrilinear-komplexen Hausgemeinschaft méglich. Die gemeinsame
Verantwortung, aus der ein solches Stellvertreterdenken stammt, ist durchaus analog jener Solidarhaftung
der Ménner zu sehen, die in einem ganz anderen Lebensbereich in den Praktiken der Blutrache zum
Ausdruck kommt. In den Bergstdmmen des Kaukasus hat ja auch die Blutrache eine besonders starke
Tradition. ™ Aus der Sicht einer individualisierten Gesellschaft sind solche Ausdrucksformen der
Identifikation des einzelnen mit der Gruppe der Agnaten schwer verstandlich. Der paradoxe Begriff des
,.Gruppen-Ego”, den die Ethnopsychoanalyse verwendet, kann ein Versuch sein, sie verbal zu fassen.”
dass gerade die Fortsetzung der Patrilinie eine so wesentliche Aufgabe ist, dass sie zu stellvertretender
Zeugung durch nachste Anverwandte flhrt, erklart Luzbetak fir die Kaukasusregion aus religitsen
Wourzeln: ,,The most sacred duty of the individual and of the individual family is, or at least had been, to
perpetuate itself, and thus to perpetuate the cult of the ancestors. It is a fact throughout North Caucasus
that only a son can perpetuate the family and prevent the greatest calamity imagineable, the extinction.""®
Die Parallelen in der Familienverfassung zwischen der Kaukasusregion und dem westlichen Balkanraum
beschrénken sich nicht auf die Verbreitung des Levirats. Viele andere Elemente, die sich zu einem
funktional zusammenhangenden Muster fligen, begegnen hier wie dort. Das patrilineare
Verwandtschaftssystem ist in diesem Zusammenhang zu nennen, die Patrilokalitat, der Patriarchalismus,
die starke Polarisierung von Geschlechterrollen und geschlechtsspezifischer Arbeitsteilung, die
ausgepragte Bevorzugung von Sohnegeburten, die in beiden Regionen zu einen ungewdhnlich
unausgewogenen Geschlechterverhéltnis zugunsten von Mannern fiihrt, ”” die Hochbewertung von
Fruchtbarkeit insgesamt, die aus der Sorge um ein Aussterben der mdnnlichen Linie resultiert, der
Ahnenkult, der sich in christlicher Uberformung auch auf dem Balkan

"> Ebda., S.180ff.

" Ebda., S.132.

™ Ebda., S.70 et passim, fiir den Balkanraum Kaser, Hirten, S.275ff., Kaser, Familie, S.227ff., speziell fur Albanien
Peinsipp, Das Volk der Shkypetaren, S.149ff.

"> paul Parin, Der Widerspruch im Subjekt, Ethnopsychoanalytische Studien, Hamburg 1992, S.153ff.

78 Luzbetak, The Marriage, S.44.

" Ebda., S.45ff. Kaser, Familie, S.140ff. Die von Richard Wagner, Children and Change in Orasac, 1870-1975: A
Serbian Perspective on Fertility Decline, Amherst 1992, gebotene Erklarung fir das Uberwiegen des mannlichen
Bevolkerungsanteils aus der herrschenden Mannerideologie diirfte auch fir den Kaukasus zutreffen. Diese kommt
nicht bei den ersten, sondern bei den letzten Geburten einer Frau zum Tragen. Zumeist ist es der Wunsch nach einem
Sohn oder nach einem zusétzlichen Sohn, der die familiale Reproduktion weitertreibt. Nach der Geburt des
erwinschten Sohnes wird die Reproduktion eingestellt. Um diese These zu Uberpriifen, muss man also die
Letztgeburten auf ein Uberwiegen von Knabengeburten iberpriifen.



findet,® die Blutrache als besondere Ausdrucksform des Zusammengehérigkeitsbewusstseins in der
Patrilinie, vor allem aber die patrilinear-komplexe Struktur der Hausgemeinschaft, die wir als eine
wesentliche soziale Rahmenbedingung des Levirats kennen gelernt haben. Manche dieser Elemente und
manche Zusammenhange zwischen ihnen sind im Kaukasus deutlicher zu fassen. Das mag damit
zusammenhangen, dass hier Uberformungsprozesse spater einsetzten oder weniger intensiv verliefen.”
Beziiglich des Levirats gilt das vor allem fur den Einfluss des Christentums. Jedenfalls kénnte eine
interkulturell vergleichende Betrachtung aus Ubereinstimmungen und Unterschieden Aussagen
ermdglichen, die aus einer isolierten Sicht nicht ohne weiters zuldssig sind. Vor allem gilt dies fur die
Frage des Alters der spezifischen Formen der Familienverfassung in den beiden Gebirgsregionen. Wenn
neuerdings etwa fir den Balkanraum die Auffassung vertreten wird, ,,joint families* wéren hier erst unter
der Tirkenherrschaft seit dem 18. Jahrhundert entstanden,® so kann der Vergleich mit den Verhéltnissen
im Kaukasus bewusst machen, wie wenig wahrscheinlich eine solche Annahme ist. Die Diskussion um
das Alter gewisser Elemente der Familienverfassung in Stidosteuropa wére durch eine solche komparative
Vorgehensweise wohl sehr klar zu entscheiden.

Methodisch gewagt mag es erscheinen, aus dem interkulturellen Vergleich im historischen Langsschnitt
Uber Jahrhunderte, ja Jahrtausende hin Schllsse zu ziehen. Lassen sich ethnographische Berichte iber das
Levirat aus dem 19. und 20. Jahrhundert mit Erzahlungen und Rechtsnormen des Alten Testaments
sinnvoll in Verbindung bringen? Sicher - die Geschichte von Tamar, die sich als Dirne verkleidet abseits
des Weges flr ein Ziegenbdckchen ihrem Schwiegervater Juda hingibt, ist kein ,,snochatchestvo”-Fall.
Wieso aber wurden die aus dieser Begegnung hervorgegangenen Zwillingsséhne als legitim angesehen?
Wieso konnte einer von ihnen sogar zum Tréager jener Stammlinie werden, der derart heilsbedeutsame
Versprechungen gemacht wurden? Im Buch Deuteronomium ist nur von der Schwagerehe die Rede, auf
die in der Tamar-Erz&hlung auch ausdriicklich Bezug genommen wird. Bedenkt man die Rolle agnatischer
Verwandter in der stellvertretenden Zeugung zur Fortsetzung des Mannesstammes in patrilinearen
Gesellschaften der Moderne, so wird der soziale Kontext der Geschichte verstandlich. Die Analogie
erschlieBt zumindest mogliche Denkmuster der Interpretation. Der mentale Hintergrund von
Leviratspraktiken ist heutigem Denken insgesamt so fremd, dass es eines solchen Zugangs bedarf. Das
bedeutet naturlich nicht, dass die eigenartige Institution des Levirats, wo immer sie begegnet, auf analoge
Motive zuriickgefiihrt werden dirfte. Es geht bloR darum, das Spektrum moglicher Erklarungen
abzustecken. Und diesbezlglich konnte auch der hier vorgelegte skizzenhafte Vergleich einige
Schwerpunkte erkennen lassen.

Geht man der Frage der Bedeutung des Todes fur die Familie im interkulturellen Vergleich bzw. im
epochenibergreifenden Langsschnitt nach, so fihrt die Institution des Levirats in sehr fremde
Vorstellungswelten. Die christlich-européische Ehekonzeption basierte durch zwei Jahrtausende auf einer
Bindung ,,bis dass der Tod euch scheidet”. In Jesu Antwort auf die Sadduzéerfrage ist etwa diese Grenze
deutlich angesprochen. Das Levirat hingegen setzt ein Denken voraus, das die Frau tUber den Tod des
Mannes hinaus an ihn und seine Familie bindet. Es steht damit fur eine grundsétzlich andere Auffassung
Uber das Leben nach dem Tod. Vorstellungen Uber das Jenseits bestimmen soziale Beziehungen im
Diesseits. Die relativ grof’e Entscheidungsfreiheit Gber den weiteren Lebensweg, der Witwen in der
europdischen Tradition zugestanden wurde, war nur auf dem Hintergrund eines Konzepts der Ehe mdglich,
in dem diese durch den Tod als beendet gedacht wurde.

"8 Kaser, Ahnenkult; Mitterauer, Edin archaicen relik? )
™ Solche Uberformungsprozesse fiir den Kaukasus im Uberblick bei Luzbetak, Marriage, S.189ff.
% Todorova, Balkan Family Structure. Vgl. 0. Anm. 43.



