Heilige Jahre

Die Vorstellung, dal’ bestimmte Zeiten besonders heilig sind, findet sich weltweit in Kulturen
der Vergangenheit und Gegenwart. VVor allem sind es heilige Tage, die im Ablauf des Jahreszyklus,
aber auch der Woche oder des Monats, als religios besonders bedeutsam gedacht und
dementsprechend festlich begangen werden. Im Tagesablauf kénnen wieder bestimmte Tageszeiten
als besonders heilig gelten. Ebenso werden Einheiten von einer Mehrzahl von Tagen als heilige
Zeiten aufgefaBt. Uber den Jahreszyklus hinaus kénnen heilige Zeiten in — regelmaRigen oder
unregelmaRigen — Abstanden von mehreren Jahren auftreten. Auch ganze Jahre, die als heilig
angesehen werden, kommen vor. Im interkulturellen Vergleich gesehen begegnet jedoch dieser

Typus heiliger Zeiten relativ selten.

Im europdischen Christentum haben sich verschiedene Formen heiliger Jahre entwickelt.
Eine von ihnen hat jedoch so Uberragende Bedeutung erlangt, dafl auf sie die allgemeine
Bezeichnung als Eigenname Ubergegangen ist. Wenn wir heute von einem ,,Heiligen Jahr,, sprechen,
so ist jenes jeweils 25. Jahr eines Jahrhunderts gemeint, das der Papst in Rom durch die Offnung der
»Porta Santa,, im Petersdom am Weihnachtstag in feierlicher Weise er6ffnet und durch eine analoge
Zeremonie am folgenden Weihnachtstag wieder beschlieft. Dieses im Spéatmittelalter entstandene
Heilige Jahr der katholischen Kirche stellt also tatsachlich eine heilige Zeit dar, die den ganzen
Zeitraum eines Jahres erfalt. Das unterscheidet es von scheinbar analogen Formen, bei denen in

Abstanden einer Mehrzahl von Jahren heilige Zeiten gefeiert werden.

Solche Formen begegnen schon in der Antike mehrfach. Die wohl bekannteste sind die
Olympischen Spiele, die alle vier Jahre beim Zeusheiligtum von Olympia auf der Peloponnes
abgehalten wurden. Die Olympiade als der Zeitraum zwischen der Feier dieser Spiele wurde zur
Grundlage einer religios fundierten Zeitrechnung, der Olympiaden-Ara. Das Jahr, in dem jeweils in

Olympia Spiele gefeiert wurden, war aber nicht als ganzes heilig. Die heilige Zeit beschrénkte sich



auf wenige Tage im August oder September, in denen das Fest abgehalten wurde.- Im alten Agypten
feierten Konig und Volk dreiRig Jahre, nachdem der Pharao durch seine Inthronisation zum Sohn des
Gottes Re geworden war, das ,,Cheb-sjed,,, das ,,Dreifigjahrfest,,. Die Zahl 28 bzw. 30 stand fiir den
periodischen Lauf des Monds . Sie wurde von einer Periode von Tagen auf eine Periode von Jahren
ubertragen — ein Modell, das sich hdufig bei der Feier heiliger Zeiten in groReren Zeitintervallen
findet. Aber nicht das ganze dreiRigste Jahr war heilige Zeit, nur der Jahrestag der Thronbesteigung.-
Im antiken Rom wurden - wohl in etruskischer Tradition - nach Ablauf eines ,,Saeculums,, die ,,Ludi
saeculares,, gefeiert. Als ,,Saeculum,, galt urspriinglich eine variable Zeitspanne, die an der Dauer
des Menschenlebens bemessen wurde. Wenn der letzte einer ,,Saat von Menschen,, d. i. des
Geburtsjahrgangs, der die letzte Sakularfeier miterlebt hatte, verstorben war, dann sollte die néchste
abgehalten werden. Der Abstand zwischen den ,,Ludi saeculares,, wurde jedoch im Lauf der
Entwicklung formalisiert und mit hundert Jahren festgelegt — ein Intervall, das allerdings aus
aktuellen politischen Anléssen immer wieder abgedndert wurde. Die religids gepragten Spiele
dauerten nur drei Tage. Auch bei diesen Sakularfeiern im alten Rom erstreckt sich die heilige Zeit

also nicht auf das ganze Jahr.

Als einzige Parallele zum Heiligen Jahr der rémischen Kirche kann aus der Antike das
judische Jobeljahr angefiihrt werden, zu dem auch begriffliche und inhaltliche Zusammenhéange
bestehen. Das von den Pépsten seit dem Spétmittelalter ausgerufene ,,Heilige Jahr,, wird seit seinen
Anfingen als ,annus iubilaeus,, als Jubeljahr bezeichnet. Der Zusammenhang mit dem
alttestamentlichen Vorbild ist offenkundig. Im Buch Levitikus, dem dritten der finf Blicher Mose,
heil3t es (25,8): ,,Du sollst sieben Jahreswochen, siebenmal sieben Jahre zéhlen; die Zeit von sieben
Jahreswochen ergibt flr dich neunundvierzig Jahre. Im siebten Monat, am zehnten Tag des Monats
sollst du das Signalhorn ertdnen lassen, am Versohnungstag sollt ihr das Horn im ganzen Land
ertonen lassen. Erklart dieses flinfzigste Jahr fir heilig und ruft Freiheit fir alle Bewohner des
Landes aus! Es gilt euch als Jubeljahr. Jeder von euch soll zu seinem Bodenbesitz zurtickkehren,

2



jeder soll zu seiner Sippe heimkehren. Dieses flinfzigste Jahr gilt euch als Jubeljahr. Ihr sollt nicht
séen, den Nachwuchs nicht ernten, die nichtbeschnittenen Weinstdcke nicht lesen. Denn es ist ein
Jubeljahr, es soll euch als etwas Heiliges gelten.,, Wie beim Heiligen Jahr der romischen Kirche von
Weihnachten an, erstreckt sich hier ab dem Verséhnungstag die heilige Zeit auf ein ganzes Jahr. Das
,Widderhorn,,, mit dem am Versohnungstag jedes fiinfzigsten Jahres die heilige Zeit angekindigt
wurde, hieB3 ,,jobel,,. Die Bezeichnung des jiidischen Jubeljahres, des christlichen ,,annus iubilaeus,,

und schlief’lich auch des modernen Jubildums ist von diesem Widderhorn abgeleitet.

Der Levitikustext verweist auf den Zusammenhang des Jubeljahres mit einem zweiten Typus
von heiligem Jahr, der im alten Israel gefeiert wurde, namlich dem Sabbatjahr. Alle siebenmal
sieben Jahre sollte das Jobeljahr ausgerufen werden. Seine Grundlage ist das Sabbatjahr, das alle
sieben Jahre begangen wurde. Das Sabbatjahr bertrégt die Heiligkeit des siebenten Wochentages
auf das siebente Jahr. Siebenmal sieben Jahre bedeutet eine zusatzliche Steigerung der Heiligkeit.
Dem Termin des Jubeljahres liegt ein Analogiedenken zwischen heiligen Jahren und heiligen Tagen
zugrunde. Das fir den Bund zwischen Gott und seinem auserwahlten Volk zentrale Gebot der

Sabbatheiligung bildet den Ausgangspunkt.

Das Sabbatjahr ist aus dem Brauch entstanden, im siebenten Jahr den Boden nicht zu
bestellen und abzuernten, sondern brach liegen zu lassen. Damit sollte Gott als der eigentliche
Eigentimer des Landes anerkannt werden. Aus diesem agrarischen Brachjahr entwickelte sich das
soziale ErlaRRjahr, wie es im Buch Deuteronomium beschrieben wird (15, 1-16; 12-18): Die Brache
wurde auf wirtschaftliche Rechtsgeschafte tibertragen. So kam es zur Forderung nach Ruhenlassen
bzw. Loslassen von Schuldfordungen an den Bruder aus dem eigenen Volk wéhrend des siebenten
Jahres, bzw. nach Freilassung von hebrédischen Sklaven, die sich infolge der fortschreitenden
Uberschuldung selbst in die Schuldknechtschaft hatten begeben miissen. Nach der Riickkehr aus der
babylonischen Gefangenschaft kam es zu einer Neuregelung. Die agrarwirtschaftliche und die

soziale Komponente wurden getrennt. Die erste blieb mit dem Sabbatjahr verbunden, die letztere

3



ging auf das mit groRerem Zeitabstand eingerichtete Jobeljahr tber, wie es im Buch Levitikus
beschrieben wird. Das biblische Jubeljahr ist also seinem Ursprung nach eine sakralrechtlich

geregelte soziale bzw. 6konomische Institution.

Die agrarwirtschaftliche Wurzel des Sabbatjahrs als Brachjahr macht klar, warum sich die
heilige Zeit in diesem Fall auf ein ganzes Jahr erstreckte. Das Jobeljahr als weiterentwickelte Form
des Sabbatjahres behielt die Dauer der geheiligten Zeit bei. Im Vergleich zu heiligen Zeiten anderer
Kulturen der Antike, die im Abstand von mehreren Jahren festlich begangen wurden, wird der
Sondercharakter der heiligen Jahre im alten Israel deutlich. Weder im Sabbatjahr noch im Jobeljahr
gab es eine kultische Gemeinschaftshandlung, wie sie etwa die Olympischen Spielen der Griechen
oder die ,,Ludi saeculares,, der Romer darstellten. Die sakralrechtlich vorgeschriebenen Aktivitdten
waren vielmehr individuell zu verrichten - das Nichtbestellen des Bodens, die Freilassung von
Sklaven, der Erlal von Schulden. Dementsprechend konnten sie ber den Zeitraum eines ganzen
Jahres verteilt erbracht werden. Im Rahmen einer Typologie von heiligen Zeiten sind heilige Jahre
dieser Art etwas ganz anderes als religidse Feste, die im Abstand von mehreren Jahren abgehalten

werden.

Auch die heiligen Jahre, wie sie sich im Mittelalter in der westlichen Christenheit ausgebildet
haben, gehdren zu diesem besonderen Typ von heiligen Zeiten. Auch bei ihnen steht nicht eine grolRe
kultische Gemeinschaftshandlung im Mittelpunkt des Geschehens. Die heilsbedeutsamen
Handlungen werden vielmehr individuell verrichtet und kénnen so auf den Zeitraum eines ganzen
Jahres verteilt werden. Ein allgemeiner Grundsatz wird bei einer solchen typologischen Betrachtung
erkennbar: Die Heiligkeit heiliger Zeiten ist im Kontext heilsbewirkender Handlungen zu sehen.
Kultisches Gemeinschaftshandeln fiihrt in der Regel zu heiligen Zeiten, die an bestimmte Tage
gebunden sind. Heilige Jahre weichen von diesem Typus ab. Die geforderten religiosen Handlungen

machen eine Koprasenz der Glaubigen nicht notwendig.



Zwischen judischen und christlichen heiligen Jahren gibt es nicht nur typologische Parallelen,
sondern auch begriffliche und inhaltliche Zusammenhénge. Begrifflich ist die Verbindung
offenkundig: Die Bezeichnung ,,annus iubilaeus/,,Jubeljahr, die von Anfang an fiir das heilige Jahr
der Papste gebraucht wird, ist auf das Alte Testament zurlickzufiihren. Die Bezugnahme Jesu auf das
Jobeljahr gab auch im Neuen Testament einen Anknlpfungspunkt. Nach dem Bericht des
Lukasevangeliums (Lk. 4, 16ff) schlug Jesus bei seinem ersten Auftreten in Galilda in der Synagoge
seiner Heimatstadt Nazareth die Stelle im Buch Jesaja auf, wo geschrieben steht: ,,Der Geist des
Herrn ruht auf mir, denn er hat mich gesalbt. Er hat mich gesalbt, um den Armen die Heilsbotschaft
zu bringen, um den Gefangenen die Befreiung und den Blinden das Augenlicht zu verkinden, um
die Zerschlagenen in Freiheit zu setzen und ein Gnadenjahr des Herrn auszurufen,,. Schwieriger ist
die Frage inhaltlicher Zusammenhénge zu beurteilen. Im sogenannten ,,Buch der Jubilden,, aus dem
ersten Jahrhundert vor Christus wird die Abfolge der Jobeljahre in ein apokalyptisches
Geschichtsbild eingeordnet. Sie wiirden solange weitergehen, bis das Volk Israel von aller Schuld,
aller Untreue, allem Irrtum erlost sei. Das Jobeljahr gewinnt hier den Charakter einer BuBzeit, der
Talmud flgt dem hinzu, dal dieses Jahr mit vollkommener Stindenvergebung verbunden sei. Er
fordert den BuRenden auf, eine Pilgerfahrt zu unternehmen. In solchen weiterentwickelten Formen
war das judische Jobeljahr von den wesentlichen Inhalten christlicher heiliger Jahre des
Spéatmittelalters nicht weit entfernt. Pilgerfahrt zu heiligen Orten zu einer bestimmten heiligen Zeit
als Voraussetzung fir den Nachlaf? von Siinden bzw. Siindenstrafen war ja auch hier das wesentliche
Element. Der Gedanke der ,,remissio,,, also des Erlasses von Schuld bzw. von Schulden, stellte ganz
allgemein eine Bricke zu &lteren Formen des Jobeljahres her. Im Bemiihen um Legitimation ihres
Jubeljahres aus der Heiligen Schrift haben Pépste diesen Gedanken immer wieder bemuiht. Trotz
solcher ideeller Verbindungslinien und inhaltlicher Parallelen ist an einen unmittelbaren

Kontinuitatszusammenhang zwischen judischen und christlichen heiligen Jahren nicht zu denken.



Deutlich zeigen das die Ereignisse, die im Jahr 1300 zur Einrichtung des Heiligen Jahres in Rom

gefiihrt haben.

Am 1. Janner 1300 fillte sich die Peterskirche in Rom mit Pilgern. Besondere Erwartungen
hatten sie herbeigefiihrt. Es hieR, dal} das beginnende hundertste Jahr besondere Kraft habe. Wer die
Basilika der Apostelfirsten aufsuche, dem sei der vollkommene Nachlal3 seiner Stinden versprochen.
Die Kurie wurde von diesem plétzlichen Pilgerzustrom vollig Uberrascht, ebenso von den
Hoffnungen der Glaubigen. Man wuf3te nichts von solchen Traditionen. Auch Nachforschungen in
alten Bichern konnten die Situation nicht klaren. Nun wurde der Papst aktiv. Am 22. Februar, dem
Fest der Cathedra Petri, publizierte Bonifaz VIII. die Bulle ,,Antiquarum habet fida relatio,,. Sie
wurde den Erwartungen der Glaubigen gerecht, ging jedoch tber den unmittelbaren Anlafall weit
hinaus. Der vollkommene Ablal? wurde fir die Pilger dieses Jahres gewahrt, und zwar riickwirkend
ab dem Weihnachtstag, nicht ab dem 1. Janner, wie es dem Volksglauben entsprochen héatte. Fremde
Pilger hatten zumindest durch 15 Tage wenigstens einmal taglich die Kirchen beider Apostelfursten
aufzusuchen, um den vollkommenen Ablal zu gewinnen, Romer durch 30 Tage. In jedem
hundertsten Jahr sollte auch in Zukunft ein solches Gnadenjahr stattfinden. Obwohl sich Bonifaz das
Jobeljahr des Alten Testaments zum Vorbild nahm, wich er von den 50-Jahre-Intervallen bewuft ab.
Zwei Grinde waren nach zeitgendssischem Bericht daftir malgeblich — einerseits der Volksglaube,
der den AnstoR zur Einrichtung des Heiligen Jahres gegeben hatte, andererseits die Uberlegung, kein
Mensch sollte zweimal in seinem Leben durch die Pilgerfahrt nach Rom in einem Heiligen Jahr

einen vollkommenen AblaR gewinnen kdnnen.

Die Ereignisse zu Beginn des Jahres 1300 die zur Einrichtung der Heiligen Jahre in Rom
fUhrten, lassen zumindest zwei treibende Kréfte erkennen. Sicher kam Papst Bonifaz VIII. ein
maligeblicher Anteil an der Entstehung der neuen Institution zu. Dal} er, wie spéterhin viele seiner
Nachfolger, mit der Ausrufung des Heiligen Jahres spezifische Interessen des Papsttums verband,

kann wohl nicht bezweifelt werden. Eine Erkl&rung nur aus solchen Interessen wére aber sicher eine

6



Verkirzung des Sachverhalts. Der unmittelbare AnstoR zur Schaffung dieses spezifischen Typus
einer heiligen Zeit ging von einer Volksbewegung aus. lhr gegentiber war der Papst zunéchst blof3
reagierend. Und erst in dieser Reaktion spielt das biblische Vorbild des Jobeljahres fur die

Entstehung des Jubeljahres der romischen Kirche eine Rolle.

Bonifaz VIII. war nicht der erste, der nach dem Beispiel des Alten Testaments einen
Jubelablal’ verkiindete. Im Jahr 1220 lieR Erzbischof Stephan Langton von Canterbury die Reliquien
seines 50 Jahre zuvor am 29. Dezember 1170 ermordeten VVorgangers Thomas Becket aus seinem
Erdgrab in der Krypta der Kathedrale in einen Prunkschrein in einer neuerrichteten Kapelle erheben.
In einer Predigt aus diesem AnlaR erklérte er die Zahlenkonstellation des Jahres 1220 mit Bezug auf
den Levitikus-Text. Die Jubilidumszahl 50 sei die Zahl des Erlasses. Der heilige Thomas wirde
dadurch, dal3 er im 50. Jahr nach seinem Tod transferiert wurde, sichere Hoffnung geben, dal} er bei
Gott die Gnade der Vergebung fir die Glaubigen erlange. In diesem Jubelabla von Canterbury
glaubte die Forschung das entscheidende Vorbild fur das romische Jubeljahr gefunden zu haben —
zumal sich Verbindungslinien zwischen dem Kreis um Stephan Langton und Talmud-Gelehrten der
Zeit nachweisen lielRen. Gegen eine solche Ableitung wurde ins Treffen gefuhrt, dal schon dreifig
Jahre zuvor in Bamberg die Translation eines Heiligen, namlich die des 1139 verstorbenen Bischofs
Otto, ebenfalls im 50. Jahr nach seinem Tod stattgefunden hatte und auch bei diesem Akt von den
Zeitgenossen ein Zusammenhang zwischen ,,iubilaeum,, und ,,remissio,, in Anlehnung an das Alte
Testament hergestellt wurde. Auch weitere Beispiele deuten darauf hin, daf} schon vor dem groRen
Jubelablal? von 1300 eine mit dem 50. Jahr verbundene Jubildumsfrommigkeit herrschte. Alle diese
Zeugnisse konnen freilich nur erklaren, warum das 50-Jahr-Intervall des jludischen Jobeljahres in
dieser Zeit solche Bedeutung gewann. Damit ist die Entwicklungslinie angesprochen, die zu jenem
institutionellen Rahmen fiihrte, den Papst Bonifaz YIII. 1300 fiir das Heilige Jahr in Rom vorgab.

Die Volksbewegung, der er damit Rechnung trug, hatte aber wohl darliber hinausgehende Wurzeln.



Kollektive GrolRwallfahrten sind ein Phdnomen, das sich schon lange vor 1300 nachweisen
lakt. Zunachst handelt es sich um einen Ausdruck millenaristischer Endzeiterwartungen. Solche
GroRwallfahrten begegnen im 11., 12. und 13. Jahrhundert in verschiedenen Jahren, denen von
Autoren und Predigern eine besondere Bedeutung beigemessen wurde — keineswegs nur in 50-oder
100 Jahres—Intervallen. So war etwa das Jahr 1260, das von Joachim von Fiore als Beginn des
dritten Zeitalters, des Zeitalters des Heiligen Geistes, vorausgesagt wurde, ein Jahr besonders
intensiver Laienbewegungen. Als ortliches Ziel solcher GroRwallfahrten hatte nicht nur Rom
besondere Bedeutung, wie das zu Beginn des Jahres 1300 der Fall gewesen zu sein scheint. Rom war
zwar seit alters ein wichtiges Pilgerziel, vor allem zum Fest der Apostelfirsten Petrus und Paulus am
29. Juni, seine flhrende Stellung im Wallfahrtswesen der westlichen Christenheit erlangte es jedoch
erst nach dem Verlust des Heiligen Landes. Das urspringliche Ziel der GroRwallfahrten, mit den zu
bestimmten heiligen Jahren besondere Heilserwartungen verbunden wurden, war sicherlich

Jerusalem.

Eine starke Zunahme von GroRwallfahrten nach Jerusalem in bestimmten besonders
bedeutsam geglaubten Jahren 1aBt sich vor allem seit der Jahrtausendwende beobachten. Mit einer
spezifischen Bedeutungszuweisung an Jahrhundert— oder Jahrtausendschwellen im heutigen
Verstandnis hat das freilich nichts zu tun. Das Jahrhundert wurde damals noch gar nicht als eine
besondere Zeiteinheit interpretiert, schon gar nicht in religiésem Sinn. Anders lagen die Dinge beim
Jahrtausend. Das Millennium hatte durch die Nennung dieser Zeitspanne in der Apokalypse religiose
Bedeutsamkeit. Vielfaltige Angste und Hoffnungen waren mit ihm verbunden. Den Menschen des
Hochmittelalters ging es jedoch in ihren millennaristischen Erwartungen nicht um die runde Zahl des
Kalenderjahres, sondern um die seit bestimmten Ereignissen im Leben Jesu verstrichene Zeit. So
wurde Jerusalem im Jahr 1033, als seit dem Tode Jesu tausend Jahre vergangenen waren, in viel
starkerem MaRe Ziel von Massenwallfahrten als im Jahr 1000, in dem die Geburt Jesu Bezugspunkt
millennaristischer Vorstellungen war. 1064 steigerte sich neuerlich der Zustrom der Pilger. In

8



diesem Jahr fiel der Ostersonntag auf den 26. Mérz, den man damals fur den Kalendertag des Todes
Christi hielt. In einer solchen Konstellation heiliger Zeiten erblickte man eine besondere religitse
Bedeutsamkeit des ganzen Jahres, so dal’ sich viele auf den Weg ins Heilige Land machten. So
konnten unterschiedliche Deutungsmuster in bestimmten Jahren Heilserwartungen wecken, die
religiése Erregung bewirkten und zu Volksbewegungen bzw. Massenwallfahrten flihrten. Solche
GroRwallfahrten sind eine wichtige Vorstufe der Kreuzzilige, die von den Zeitgenossen als eine
besondere Form der Wallfahrt aufgefaBt wurden. Mit ihnen verband der Papst seit 1095 den
KreuzzugsablalR. Die Heilserwartungen an die bewaffnete Wallfahrt nach Jerusalem erhielt damit
eine sehr konkrete Form — fur die Entwicklung des AblaBwesens ein wichtiger Schritt. Als ein
halbes Jahrhundert nach dem Ersten Kreuzzug neuerlich zur Kreuzfahrt aufgerufen wird, spricht
Bernhard von Clairvaux, der grofle Propagator dieses Unternehmens, von einem ,,annus ... placabilis
Domino et vere iubilaeus,,. Der Jubeljahrbegriff ist hier also eindeutig auf die Jerusalem-Fahrt
bezogen. Es gibt auch Hinweise, dall die besondere Bedeutung der Zahl 50 als Symbol der
Vergebung, der Verséhnung und der ewigen Ruhe — begrindet nicht zuletzt auch durch die
Aussagen des 50. Psalmes und die Frist zwischen der Auferstehung Jesu und der AusgieBung des
Heiligen Geistes — in Jerusalem lebendig war. Die von den Kreuzfahrern erweiterte Grabeskirche
wurde am 15. Juli 1149 eingeweiht, am 50. Jahrestag der Einnahme der Stadt im Ersten Kreuzzug.
Die Grabeskirche war jener heilige Ort in der heiligen Stadt, mit dem seit alters der Glaube
verbunden war, sein Besuch mache von allen Siinden frei: So finden sich in Jerusalem viele
Vorformen und Parallelen, die zum Verstandnis jener Ereignisse beitragen helfen, die im Jahr 1300

zur Einrichtung des Heiligen Jahres in Rom gefihrt haben.

Entgegen den Bestimmungen Papst Bonifaz VIII. vom 22. Februar 1300 lie} Clemens VI.
schon 1350 ein zweites Jubeljahr mit vollkommenem Ablal feiern. Ein solches Jubeljahr sollte ab
nun alle finfzig Jahre stattfinden. Bei dieser Regelung hatte der Papst das biblischeVorbild fur sich.
Sie hielt aber ebenso nicht lange. Urban VI. legte 1389 ein Intervall von 33 Jahren fest und

9



begriindete dies mit der Lebensdauer Christi. Ausgangspunkt sollte gleich des folgende Jahr 1390
sein, das zum Jubeljahr erklart wurde. Das néchste fand dementsprechend 1423 statt. Die neuen
Termine scheinen nicht voll akzeptiert worden zu sein. Im Vergleich zu 1350 liel der Pilgerzustrom
nach Rom deutlich nach. Er setzte 1450 wieder verstarkt ein, als diese Jahr zum Heiligen Jahr erklart
wurde. Zu einer neuerlichen Veranderung der Intervalle kam es unter Papst Sixtus 1V. Er verkindete
fir 1476 ein Jubeljahr und bestimmte, dal ab nun Heilige Jahr in 25-Jahresabstdnden stattfinden
sollten. Dabei blieb es dann weiterhin durch die Jahrhunderte bis zur Gegenwart. Offizielle
Begriindung dieser endgiiltigen Festlegung des Intervalls war die ,,Kiirze des menschlichen Lebens,,.
Jeder Christ sollte zumindest einmal im Leben die Chance haben, einen vollkommenen Abla3 zu

gewinnen.

Der starke Wechsel in den Terminen der Heiligen Jahre in Rom wahrend des Spatmittelalters
zeigt, daB die biblische Grundlage in der Festlegung keine allzu groRRe Rolle spielte. Der Levitikus-
Text diente als Legitimation, wenn es pafte, wurde aber dann auch wieder vernachléssigt, wenn
andere Interessen im Vordergrund standen. Uber das Mittel der Gewdéhrung eines vollkommenen
Ablasses fur die Rompilger setzten die Péapste den jeweiligen Termin nach ihrem Gutdiinken fest .
Wie sie Uber die Heiligkeit von Personen oder Orten entschieden, so auch ber heilige Zeiten. Diese
im interkulturellen Vergleich einmalige Entscheidungsgewalt Uber heilige Zeiten ist Ausdruck der
ebenso einmaligen Machtfille, die das Papsttum mit den Reformen des Hochmittelalter erlangt
hatte. Nicht zuféllig ist es Bonifaz VIII. gewesen der die Tradition des Heiligen Jahres begriindete -
jener Papst, der den Machtanspruch des Papsttums in geistlichen wie in weltlichen Belangen zu

einem einmaligen Hohepunkt fuhrte.

Heilige Jahre blieben im Spatmittelalter nicht auf die heilige Stadt Rom beschrankt. Auch in
anderen grofRen Pilgerzentren wurden in grof3eren Zeitabstanden Jubeljahre abgehalten, in denen in
gleichem oder dhnlichem Ausmall AblaR gewonnen werden konnte wie in Rom. Neben dem schon

erwahnten Canterbury ist in diesem Zusammenhang vor allem Santiago di Compostela zu nennen,

10



das als Ziel von Fernwallfahrten wohl ebenso durch den Rickgang der Jerusalem-Wallfahrt
profitierte wie Rom. Flr die Terminfrage interessant erscheint, dal hier nicht in regelméRigen
Abstanden besonders gefeiert wurde, sondern immer in den Jahren, in denen das Jakobsfest auf
einen Sonntag fiel. Das war im Durchschnitt etwa vierzehnmal im Jahrhundert der Fall. Die der
Terminwahl zugrundeliegende Idee ist klar. Der Sonntag ist als Tag des Herren heilig, der Jakobstag
als der Tag des ortlichen Reliquienheiligen. Eine Koinzidenz der beiden Festtage bedeutete eine
Potenzierung der Heiligkeit, die auf das ganze Jahr wirkend gedacht wurde. Es war dies eine ganz
andere Methode, besonders heilige Zeiten zu konzipieren — eine Methode, die freilich keineswegs
nur lokal beschrankt Anwendung fand. Auf den jeweiligen Patron und seinen Festtag bezogen findet
sie sich in verschiedenen sidfranzdsischen Wallfahrtsorten, in Montmajour, Comminges, Le Puy
sowie St. Jean in Lyon. Analogien zu dieser Berechnungsweise begegnen schon 1064 bei der
Jerusalem-Wallfahrt. In Santiago fand 1182 eine Konigswallfahrt zu einem solchen
Jakobssonntagsfest statt und bereits 1126 wurde eine Konigsurkunde bei analoger Konstellation
»beato iubilei anno tempore,, datiert. Der biblische Begriff Jobeljahr/Jubeljahr scheint hier schon

frih auf ein heiliges Jahr ganz anderer Berechnungsart angewendet worden zu sein.

Aachen als der wichtigste Wallfahrtsort des Reiches verfligte zwar im Spatmittelalter nicht
uber ein heiliges Jahr mit vollstandigem Ablal? wie Rom und Santiago, auch hier gab es jedoch
besonders geheiligte Zeiten Uber mehrjahrige Distanz. Die groRen Heiltumsfahrten fanden jeweils
alle sieben Jahre statt. Dieser Brauch ist fir die Mitte des 14. Jahrhundert gesichert, konnte aber
schon ins 13. Jahrhundert zurtickgehen. Nach dem Vorbild von Aachen entstanden Heiltumsfahrten
mit einem Intervall von sieben Jahren in Trier, Corneliminster, Maastricht, Tongern, Alteneyck,
Dusseldorf und anderen Orten des Niederrheingebiets. Sieben von ihnen wurden nach dem Vorbild
der sieben Hauptkirchen Roms zu einer Einheit zusammengefat. Uber den Ursprung des auch sonst
im Reich nachweisbaren Siebenjahreszyklus von Heiltumsfahrten ist nichts bekannt. Dem Intervall
nach erscheint eine Entsprechung zum biblischen Sabbatjahr gegeben, dem Inhalt nach allerdings

11



nicht. Ein Anklang an das biblische Jobeljahr lai3t sich in Deutschland bei Wallfahrtszyklen

nirgendwo finden. Dieses scheint vorbildgetreu bloR in Canterbury nachgeahmt worden zu sein.

Schon diese wenigen Streiflichter auf heilige Jahr der Spatmittelalters machen deutlich, dal
damals eine neue und relativ starken Tendenz bestand, an bestimmte Jahre in gréRerem Zeitabstand
besondere Heilserwartungen zu richten. Wie diese besonders heilbringenden Zeiten zu berechnen
waren, dartiber gab es allerdings wenig Ubereinstimmung. Das biblische Vorbild des jeweils nach 50
Jahren gefeierten Jobeljahres war durchaus nicht allgemein verbindlich. Die Papste selbst brachten
neben diesem Modell verschiedene andere ins Spiel. Dartiber hinaus gab es verschiedene regionale
Varianten. Heilige Jahre waren ja durch ihren Charakter als Wallfahrts- und Ablai3jahre prinzipiell
ortsgebunden. Das durch ein Jubeljahr bewirkt gedachte Heil konnte nicht an einem beliebigen Platz
der christlichen Okumene gewonnen werden, sondern nur an einem ganz bestimmten. Auch das vom
Papst fur Rom proklamierte Heilige Jahr war in diesem Sinn kein universales sondern ein lokales. So
gab es in der Westkirche im Spéatmittelalter eine bunte Vielfalt heiliger Jahre, die keineswegs
miteinander Ubereinstimmten. Ein gemeinsames Bewuf3tsein, dall nach Ablauf einer bestimmten

Zahl von Jahren ein besonders heilbringendes wiederkehre, war offensichtlich nicht gegeben.

Die Tendenz zur Ausbildung von besonderen heiligen Jahren ist im Kontext einer
umfassenderen Tendenz der spatmittelalterlichen Frémmigkeit zu sehen, Heil Gber die Beobachtung
bestimmter heiliger Zeiten zu gewinnen. Im Vordergund standen dabei die groflen Festtage im
Ablauf des Kirchenjahres. Neben den Herrenfesten aus altchristlicher Tradition nahmen damals die
Heiligenfeste an Bedeutung zu. Die Kraft des Heiligen glaubte man nicht mehr nur tber raumliche
N&he zum Ort seiner Reliquien gewinnen zu kodnnen, sondern auch zeitlich durch die Feier seines
Festtages. Uber den Glauben an die besondere Wirkkraft des Heiligen an seinem Tag gewann der
Heiligenkalender an Bedeutung. Die damals aufkommende Datierung nach Heiligenfesten ist
Ausdruck eines wesentlich verdnderten religiosen ZeitbewuRtseins. Analog zu solchen

Veranderungen in der Konzeption des Jahresablaufs kam es auch zu einer Sakralisierung der

12



Wochentage, die diesen je unterschiedliche religiése Bedeutsamkeit verlieh . Durch die besondere
Heiligung des Sonntags als Tag des Herrn war ja eine sakrale Sinngebung des Wochentagszyklus
seit alters grundgelegt. Heilige Zeiten im Tagesablauf, die im Spétmittelalter zunehmend an
Bedeutung gewannen, orientierten sich an der Vergegenwartigung bestimmter Stationen im Leben
Jesu. Heilige Zeiten des Tages, der Woche, des Jahres konnten auf einen traditionellen Kontext
zeitlicher Gliederung zuriickgreifen. Uber das Jahr hinausgehend war das nicht der Fall. Man muRte
groRere Einheiten konstruieren, fir die in der Uberkommenen Zeitrechnung kein Ansatzpunkt
gegeben war. Als Grundlage solcher Konstruktionen wéhlte man Analogiebildungen — Analogien
zum heiligen Tag der Woche, zur Lebensdauer Christi, zum Jobeljahr des Alten Bundes. Aus keiner
dieser Analogien konnte man (berzeugend die besondere Heiligkeit eines bestimmten Jahres

ableiten. Das Dilemma des ,,richtigen,, Zeitintervalls blieb ungelost.

Die im Spéatmittelalter wesentlichste Heilswartung an ein Heiliges Jahr war der Gewinn eines
vollkommenen Ablasses. Das AblaBwesen entwickelte sich in der Westkirche wahrend des
Hochmittelalters als Auswirkung der Umgestaltung des BuRwesens. Mit dem Ubergang von der
offentlichen zur privaten BuRe wurden Siindenvergebung und BuRstrafen voneinander getrennt. Die
Ableistung bzw. der NachlalR der BuRstrafen entwickelte sich losgelést vom Bulsakrament weiter.
Der als ,,AblaB,, bezeichnete Nachla3 der BuBstrafen unterlag genauso wie die Siindenvergebung der
Schlisselgewalt der kirchlichen Amtstrager: des BuBpriesters, des Bischofs, letztlich des Papstes.
Dieser AblaR wurde jedoch nun in gesonderter Form gewahrt. Eine neue Entwicklung trat ein, als
Papst Urban Il. den AblaR mit der Kreuzzugzugsidee verband. Auf der Synode von Clermont
verklndete er 1095 gleichzeitig mit dem Aufruf zum Ersten Kreuzzug einen vollkommenen Ablal}
fur alle Kreuzfahrer. Auch dem Umfang nach war das gegeniber der bisherigen Praxis begrenzter

Nachlasse von Bulistrafen eine Neuerung.

Der Kreuzzugsablal als vollkommener Ablal war seinem Ursprung nach eine

aulRergewohnliche und einmalige Sache, die nur einem sehr beschrénkten Personenkreis zugute kam

13



— namlich jenen, die zur bewaffneten Wallfahrt nach Jerusalem aufbrachen. Das Bedrfnis, einen
Ablall zu gewinnen — speziell einen vollkommenen — war aber allgemein grofl und nahm immer
mehr zu. Einer der wichtigsten Faktoren in dieser Entwicklung durfte die Entfaltung des
Fegefeuerglaubens gewesen sein. Der Mediavist Jacques le Goff, der dem Fegefeuer als Ort der
Reinigung eine groRe Studie gewidmet hat, formuliert diesbeziiglich: ,,Im Jubeljahr 1300 feierte es
seinen Triumph, denn in ihm traf das Bedrfnis der Massen der Glaubigen und die Vorschriften der
Kirche zusammen,,. Nach diesen Vorschriften sollte der vollkommene Ablal} seinen einmaligen und
auflergewohnlichen Charakter bewahren. Bei der Festsetzung der Termine Heiliger Jahre wurde
immer wieder betont, dal3 ein solcher AblaR nur einmal im Leben zu gewinnen sein sollte. Wollte
man den Charakter des vollkommenen Ablasses als aulRergewdhnlich und einmalig aufrechterhalten,
so bedurfte es heiliger Zeiten in groReren Zeitabstdnden. Wie das AblaBwesen insgesamt bleiben
deshalb Heilige Jahre eine spezifische Einrichtung der Westkirche. Auch andere wesentliche
Bedingungen sind nur hier gegeben — der Fegefeuerglaube, der Kreuzzug als bewaffnete Wallfahrt,
das Papsttum als zentrale Instanz mit einem universalen Anspruch auf Binde- und Ldsegewalt. So
sind heilige Jahre — trotz ihrer allen christlichen Kirchen gemeinsamen Grundlage im Alten

Testament — eine spezifische Erscheinung der westlichen Christenheit geblieben.

Durch die Bezeichnung ,,annus iubilaeus,, sind die im Spéitmittelalter eingerichteten Heiligen
Jahre der romischen Kirche begrifflich mit den Jubiléden der Neuzeit verbunden. Inhaltlich haben sie
jedoch mit diesen wenig gemeinsam. Und auch entwicklungsgeschichtlich lassen sich nur schwache
Verbindungslinien erkennen. Jubilden im heutigen Verstandnis des Wortes sind historische
Gedenktage. Auch sie haben letztlich religiose Wurzeln. lhre wesentliche Grundlage bilden jedoch
nicht heilige Jahre sondern heilige Tage. Jubilden als historische Gedenktage haben sich aus den
Anniversarien entwickelt, also aus den jahrlich gefeierten Erinnerungstagen an urspringlich religiose
und spéter allgemein historische Ereignisse und Personen. Als solche Gedenktage Uber das Jahr
hinaus nach groReren Zeitabschnitten gefeiert wurden, spielte dabei das Intervall von fiinfzig Jahren

14



in der Tradition des judischen Jobeljahres bzw. des papstlichen Jubeljahres eine wesentliche Rolle.

So wurde auch die Bezeichnung Gibernommen.

Die entscheidenden religiosen Wurzeln der Jubilden im modernen Wortverstandins sind nicht
der katholischen sondern in der protestantischen Christenheit zu suchen. MalRgebliche Bedeutung
kommt dabei den in gréReren Zeitabstanden gefeierten Reformationsjubilden zu, wie sie sich in
Anschlul® an den jahrlich gefeierten Refomationstag entwickelt haben. Die historische Orientierung
solcher Gedenktage entspricht dem spezifisch protestantischen GeschichtsbewuRtsein. Das
charakteristische 50-Jahre-Intervall der protestantischen Jubilden ist wohl unmittelbar am
alttestamentlichen Vorbild orientiert. Sicher spielt jedoch auch das Denken in Jahrhundert —
Einheiten bei der Entstehung dieser Jubeljahre neuer Typs eine Rolle, wie es sich seit der friihen
Neuzeit immer mehr durchsetzte. Aus den protestantischen Reformationsjubilden bzw. aus den
Jahrhundertfeiern allgemein haben sich die Jubilden der neueren Zeit entwickelt, wie sie primar von
Staaten und Nationen, aber auch von verschiedenen anderen gesellschaftlichen GroRgruppen und
Institutionen gefeiert werden. lhr wesentlicher Inhalt ist Gedenken an historische Personen und
Ereignisse, also Feiern von Geschichte. Mit Pilgerfahrt und AblaBgewinn, den essentiellen

Elementen des Heiligen Jahrs in Rom, haben sie nichts gemeinsam.

Die Heiligen Jahre der Pépste in Rom haben die Jahrhunderte hindurch ihre im
Spatmittelalter grundgelegte Eigenart bewahrt. Sicher ist im Lauf der Neuzeit manches
hinzugekommen, insbesondere in der Ausgestaltung der Feierlichkeiten, die in Rom wahrend dieser
Jahre abgehalten wurden. Den Charakter von Jubilden im Sinne historischer Gedenkveranstaltungen
haben sie dadurch jedoch nicht angenommen. Was an Beziigen zur Vergangenheit hergestellt wurde,
geht nicht Gber die zentralen Themen christlicher Memorialkultur hinaus, so etwa die aus Anlal} des
Heiligen Jahres 1525 eingefuhrten Passionsspiele im Kolosseum oder die barocken Inszenierungen
biblischer Berichte, die 1650 in der Jesuitenkirche 1l Gest und auf der Piazza Navona erfolgten.

Auch das 19. und 20. Jahrhundert brachte diesbezliglich nichts grundséatzlich Neues. Das Jubeljahr
15



der Papste in Rom wurde nicht zu einem Jubildum im modernen Verstandnis, bei dem es um ein

Feiern von Geschichte geht.

Dal3 die romischen Jubeljahre im Prinzip nichts mit historischem Gedenken zu tun haben,
zeigen die Anlésse von auflerordentlichen Heiligen Jahren, wie sie seit der friihen Neuzeit immer
wieder proklamiert wurden. Stets ging es um aktuelle Anldsse, etwa die Bekehrung der Protestanten,
das Gelingen des Konzils von Trient, die Rickkehr der Kirche Englands, die Erhaltung des
Kirchenstaats, die Einfiihrung des Dogmas von der Unbefleckten Empfangnis Mariens etc. Erst im
20. Jahrhundert werden ansatzweise historische Beziige erkennbar, so beim Heiligen Jahr 1929, das
aus AnlalR des Pristerjubilaums Papst Pius XI. ausgerufen wurde. Die auBerordentlichen Heiligen
Jahre 1933 und 1983 galten dem Gedenken des Kreuzestodes und der Auferstehung Jesu, die man

ins Jahr 33 datierte.

Das Heilige Jahr 2000 steht im Spannungsfeld traditioneller AblaRjahre auf der einen Seite,
historischer ~ Gedenkkultur und Jahrhundertschwellenstimmung auf der anderen. Die
Verklndigungsbulle Papst Johannes Paul Il. vom 29. November 1998 bietet unterschiedliche
Anknupfungspunkte. Das Thema Jubildumsablal? wird unter den vierzehn Punkten der Bulle erst an
neunter und zehnter Stelle angesprochen. Allerdings ist ein ausfihrlicher Anhang den Bedingungen
gewidmet, wie dieser Ablal gewonnen werden kann. Hier wird die im Spatmittelalter entwickelte
Ablalitheologie in ihren Grundzigen zusammengefalt und die Uberkommene Form, der
AblalRgewahrung bestétigt. Neu ist die Erweiterung der Pilgerziele, an denen der AblalR gewonnen
werden kann — in Rom etwa auch durch den Besuch der Katakomben, aulRerhalb Roms vor allem in
der Grabeskirche in Jerusalem, der Geburtsbasilika in Betlehem bzw. der Verkiindungskirche in
Nazareth, aber auch in Bischofskirchen anderwérts sowie fiir Kranke, Alte und Gebrechliche tiberall
auf der Welt. Insgesamt wird das Heilige Jahr hinsichtlich der 6rtlichen Bezugspunkte universal
konzipiert, allerdings mit zwei besonderen Zentren, namlich Rom und dem Heiligen Land. Neu ist

daran auch die Erweiterung jener religiosen Handlungen, durch die der Jubildumsabla® gewonnen

16



werden kann, Uber Sakramentenempfang und Besuch bestimmter Kirchen hinaus. Als solche
Handlungen, durch die erforderliche BuRgesinnung unter Beweis gestellt werden kann, gelten nun
auch der Verzicht auf Alkohol, auf Rauchen bzw. andere Formen der Abstinenz. Das traditionelle
Moment der Pilgerschaft spielt ebenfalls in der Bulle eine wesentliche Rolle. Es wird jedoch nicht
mehr nur im engeren Wortverstandnis der Wallfahrt gedeutet, sondern auch in einem weiteren bzw.
einem metaphorischen Sinn, etwa als Pilgerfahrt ins dritte Jahrtausend. Damit ist die Verbindung zu
historischen Rickblicken hergestellt bzw. das Thema Jahrhundert- und Jahrtausendschwelle

angeprochen.

Historische Themen nehmen insgesamt in der péapstlichen Bulle zum Heiligen Jahr 2000
breiten Raum ein. lhr Stellenwert kommt auch in der Reihung solcher Themen zum Ausdruck.
Gegenlber dem Thema Jubildumsablal? werden sie vorrangig behandelt. Gleich der erste Absatz der
Bulle enthélt die bezeichnende Formulierung: ,,Die Geburt Jesu in Betlehem ist nicht ein Ereignis,
das der Vergangenheit tibergeben werden kann. Tatséchlich steht die ganze Menschheitsgeschichte
in Bezug zu ihm,, Diese und viele andere Stellen der Bulle lieen die Deutung zu, da3 der Papst das
Jahr 2000 als ein Christusjubilaum im neuzeitlichen Verstandnis des Jubildaumsbegriffs verstanden
wissen will. Gegenuber der urspriinglichen Zielsetzung und der Jahrhunderte langen Entwicklung

der Heiligen Jahre in Rom waére das ein neues Konzept.

Die Programmatik der Verkundigungsbulle und die tatsachliche Realisierung des Heiligen
Jahres, sind sicherlich nicht ident. Die Geschichte der Heiligen Jahre zeigt, dal ein vorgegebenes
Programm nicht immer von jenen Menschen angenommen wurde, fur die es bestimmt war. Sicher
wird im Jahr 2000 gefeiert — weltweit, aber gerade auch in Rom. Ob im Sinne der historischen
Tradition, nach aktualisiertem Konzept oder auch in einem ganz anderen Verstandnis, das werden

die Menschen entscheiden, die diesen AnlaR begehen.

17



Der Beitrag stellt eine Zusammenfassung von Uberlegungen und Analysen dar, die der Autor in zwei
umfangreichen Publikationen vorgelegt hat: Millennien und andere Jubeljahre — Warum feiern wir
Geschichte? (Wiener Vorlesungen im Rathaus, Band 65, Wien 1998), und: Anniversarium und
Jubilaum. Zur Entstehung und Entwicklung 6ffentlicher Gedenktage, in: Emil Brix/Hannes Stekl
(Hg.), Offentliche Gedenktage in Mitteleuropa, Wien 1997, S 23-90. Beziiglich weiterfiihrender
Literatur sei auf diese beiden Veroffentlichungen verwiesen. Das illustrierende Bildmaterial
entstammt dem Band Genoffeva Palumbo, Giubileo Giubilei, Rom 1999, auf den auch als
Zusammenfassung des neuesten Forschungsstands mit ausfiihrlichen Literaturhinweisen verwiesen

werden soll.

18



