Heribert Franz Kock, Herbert Kohlmaier - Hg.

Gedanken christlichen Glaubens unserer Zeit

zuvor: Gedanken zu Glaube und Zeit
Nr. 332 18. April 2020

In dieser Schriftenreihe kommen jene Menschen zu Wort, die dem iiberholten, aber nicht dnderungswilli-
gen Regime in der rémisch-katholischen Kirche nicht mehr in jeder Hinsicht folgen kénnen, die aber den
unverzichtbaren Wert der Frohbotschaft in krisenhaften Zeiten durch ihr Bekenntnis und ihr Beispiel
sichtbar machen wollen. Sie sind davon tiberzeugt, dass nur durch solches Bemithen aus verantworteter
christlicher Freiheit die Kirche aus ihrem beklagenswerten und bedrohlichen Zustand gerettet werden
kann. Alle, die sich dieser Auffassung anschlielen, sind eingeladen, dazu einen Beitrag zu leisten — in wel-
cher Form auch immer.

Die Aussendung erfolgt unentgeltlich per E-Mail namentlich adressiert dzt. an Empfinger in mehreren
Lindern, insbesondere in Osterreich, Deutschland und der Schweiz, mit deren Einverstindnis. Hiufig
erfolgt eine Weiterverbreitung. Jede Verwendung der Texte ist frei, sofern Quelle und Verfasser angege-
ben und keine sinnstérenden Verdnderungen oder entstellende Kiirzungen vorgenommen werden.

Die bisher in der Reihe ,,Gedanken zu Glaube und Zeit* und danach erschienene Texte sind im
Austria-Forum - das Wissensnetz aus Osterreich abrufbat:
http://austria-forum.org/af/Wissenssammlungen/Essays/Glaube_und_Zeit.

Bitte zu beachten:
Sollen Zuschriften an uns vertraulich behandelt werden, ersuchen wir, dies ausdriicklich anzufiihren!

Dietrich Korsch
Wo ist Gott heute?

Unsere Ohnmacht und Gottes Allmacht

Die heimliche Allmacht des Virus und unsere Ohnmacht

So etwas haben wir noch nicht erlebt, das ist zu unseren Lebzeiten noch nicht vorgekommen: dass
sich alles, fast auf einen Schlag, verdndert in der normalen Lebensfihrung. Dass wir uns —
tatsdchlich — selbst isolieren, dass das 6ffentliche und wirtschaftliche Leben stillsteht, dass die
Grenzen unseres Handelns immer niherriicken, dass so viele Menschen auf einmal sterben

mussen.

Das ,,neuartige Corona-Virus®, wie es jetzt genannt wird, ist fiir uns alltiglich unsichtbar, aber
tberall gegenwirtig. Es verbreitet sich rapide und immer schneller, ohne dass wir das, trotz aller
Vorsichtsmallnahmen, verhindern konnten. Jeder von uns koénnte betroffen sein, mit

1



unabsehbaren Folgen. Und es wirkt weit iiber den unmittelbaren Infektionsradius hinaus,
gefihrdet nicht nur das leibliche, sondern lihmt auch das zwischenmenschliche Leben. Es
durchwebt unsere hochdifferenzierte Gesellschaft, zeigt deren Anfilligkeit auf und provoziert
deren Reaktionen.

Wenn das keine subtile Form der Allmacht ist! Dazu braucht es keine kosmischen Katastrophen,
keine anschauliche Gewalt, keinen dufleren Zwang. Nein, alles geschieht sozusagen verborgen,
insgeheim, aber gerade so ungeheuer wirksam. Und es handelt sich nur um ein kleines Virus, das
— vermutlich nicht ohne die Mitwirkung unbedachter menschlicher Verhaltensgewohnheiten —
den Sprung in eine neue Wirts-Population geschafft hat und sich nun als hochst erfolgreich
behauptet.

Dieser bescheidene Vorgang hat so viele Tote zur Folge, bringt so viel Leid und Unordnung mit
sich! Wo ist denn da Gott? So lautet die Frage. Sie stellt sich noch schirfer, wenn man die

gegenwirtige Lage in einen gréBeren Zusammenhang stellt.

Die unheimliche Allmacht der Natur

Das kleine Virus, es konfrontiert uns auf zuvor nicht erfahrene Weise mit der Natur und ihrer
Macht. Der Natur, in der wir leben. Zu harmlos noch sind die Deutungen, es handle sich bei dem
Virus um ein ,,Zuriickschlagen® der Natur gegen die menschliche Ubermacht. Zu harmlos
deshalb, weil da dem Virus eine Absicht unterstellt wird. Zu harmlos aber auch deshalb, weil die
Idee einer ,,intakten Natur vorausgesetzt wird, die wir Menschen stéren.

Tatsidchlich ist es schlimmer. Wir kommen aus der Natur als unserem Lebensraum nicht heraus.
Und diese Natur ist alles andere als friedlich und harmonisch. Die Evolutionstheorie zeigt auf, wie
es mit der Durchsetzung der Bestangepassten beschaffen ist. Alles, was geschieht, hinterlasst
Spuren, verindert die Welt als Umwelt von Klima und Meer, Gesteinen und Lebewesen. In
diesem Geflecht ist das neue Auftreten des Virus nur ein ziemlich kleiner Spezialfall eines im
Ganzen normalen Ablaufs von natirlicher Interaktion. Die Macht des Virus ist ein schwacher
Abglanz der Allmacht der Natur, in die wir, als Menschengeschlecht, einfach hineingehéren:
einmal entstanden, zu einem spiteren Vergehen bestimmt, dazwischen unterwegs in der
Konkurrenz mit allem Lebendigen um den FErhalt der eigenen Gene, wie sich die
Evolutionsbiologen  bildlich ausdriicken. Das ist unheimlich, das erschiittert unsere
Selbstgewissheit, das macht den Ort unseres Daseins in der Welt als Natur schwankend. Das ist es,
was nicht wenige unter uns gerade empfinden.

Wire also die Folge, dass wir uns einfach in diese Naturgeschichte hineinstellen mussten? Das
natirlich Méogliche tun, um uns mit den Mitteln unserer begrenzten Intelligenz einen
evolutioniren Vorteil zu verschaffen? Doch es ist ja keineswegs sicher, dass der humane Verstand
in der Lage wire, die erforderliche Komplexitit der Umweltbedingungen im Kampf ums
Uberleben hinreichend deutlich zu erfassen. Und erst recht ist es fraglich, ob die
Uberlebensbedingungen erfolgreich zu beeinflussen sind, wie man am Phinomen des nicht
gebremsten Klimawandels studieren kann.



Wir unterliegen der Allmacht der Natur. Da gewinnt die Frage nach der Gegenwart Gottes noch
einmal an Dringlichkeit. Wo ist denn Gott?

Die heilsame Allmacht Gottes

Beginnen wir mit einer Beobachtung, die allgemein zuginglich ist. Es zeigt sich ja in den
gegenwirtigen Diskursen, dass wir trotz alldem nicht einfach bereits sind, die Menschheit lediglich
als Teil einer evolutionir zu beschreibenden Naturgeschichte aufzufassen. Inwiefern haben wir die
denn Moglichkeit, uns anders zu empfinden? Nun, schon die Einsicht ,,der Mensch ist ein
Naturwesen® besagt, dass wir Menschen mehr als Naturwesen sind. Auch ,,nur nattrlich® sein
wollen, ist fiir uns immer ein willentlicher Entschluss, fiir den wir Griinde benétigen. Er versteht
sich daher nicht unmittelbar von selbst. Vielmehr haben witr uns schon dann, wenn wir uns
tberhaupt als Wesen in der Natur verstehen, von unserem blof3 natiirlichen Dasein unterschieden.
Woher kommt aber diese Einsicht, dass wir — ohne der Natur entnommen zu sein — auf uns

selbst als Naturwesen bezugnehmen, uns selbst verstehen und wihlend handeln kénnen? Die

Philosophie hat dieser Frage seit alters ithre Aufmerksamkeit gezollt. Sie ist ja selbst der Ausdruck

dafiir, dass es sich beim Menschen um ein seltsam gespaltenes Wesen handelt. Dass dem

Menschen ,,Geist” zu Eigen sei, ist eine der wesentlichen Antworten, die zur Beschreibung des

spezifischen Selbstseins des Menschen gebraucht wurden und werden.

Woher aber dieser Geist kommt, wie er beschaffen ist und worin seine Selbstindigkeit gegentiber
der Natur wurzelt, das alles ist philosophisch bestindig kontrovers — und wird es auch bleiben.

Die christliche Religion gibt fiir diesen Sachverhalt eine eigene Deutung. Der christliche Glaube
verbindet namlich die im Geist wurzelnde eigentimliche Selbstindigkeit des Naturwesens
Mensch mit Gott: Gott ist der Ursprung des Geistes, von ihm her ist seine Eigenart zu
bestimmen, an ihm hingt seine Bestindigkeit.

Damit ist der Menschheit ein eigener Rang inmitten der Natur beigemessen. Und zwar ein solcher,
der nicht auf Kosten des natiirlichen Daseins geht. Wenn der Geist als Gabe Gottes verstanden
wird, dann erwichst er nicht erst aus dem Gegensatz zur Natur. Vielmehr muss man auch die
Natur so denken, dass sie ihren Ursprung aus Gott genommen hat — sonst kénnten wir sie ja gar
nicht verstehen und mit ihr umgehen. Darum heif3t Gott der Schépfer des Himmels und der Erde.
Die Eigenart des Menschen, in der Natur als ein selbstbewusstes Wesen zu existieren und in
seinem Dasein eine eigene Wirde zu empfinden, lisst sich als eine Konsequenz der Allmacht
Gottes verstehen. Menschenwiirde besitzt einen unendlichen géttlichen Grund.

Doch was bedeutet das fiir den Menschen, der ja seine natirliche Stellung in der Welt dadurch
nicht hinter sich gebracht hat — dem also die Natur als eine unheimliche Allmacht vorkommt?
Haben wir es mit dem Gegeniiber von zwei verschiedenen Vorstellungen einer Allmacht zu tun?
Das kann nicht sein. Und das wire auch fiir uns Menschen unertriglich. Darum ist Gottes
Allmacht noch genauer zu bestimmen. Oder sagen wir es so: In der Geschichte hat sich Gottes
Allmacht selbst genauer bestimmt, Gott sei Dank.

In der Naturgeschichte zu leben — dank Gottes Geist als eigene Wesen in unbedingter Wiirde: wie

3



geschiceht, wie gelingt das? Bliebe es bei einem Widerstreit von nattrlicher und géttlicher Allmacht,
dann gibe es bestenfalls ein Aufbegehren gegen den Lauf der Natur, das aber stets scheitern
musste. Gott wurde zu einer bloBen Chiffre, einer vielleicht hilfreichen Illusion eines besseren,
leichteren Lebens. Tatsichlich aber setzt sich der evolutionidre Ablauf der Natur durch; alles
andere ist Wunschdenken. Eine solche Erfahrung mag dann auch ein Hintergrund dafiir gewesen
sein, die Zustimmung zu einem vermuteten Rhythmus der Natur als Lebensentscheidung zu

propagieren, wie man Nietzsche naturalistisch (miss-)verstanden hat.

Der harte Kern des Konflikts zwischen den beiden konkurrierenden Allmachtsanspriichen ist
unser Tod. Denn fiir uns als Geistwesen ist damit, wie alle Erfahrungen unterstreichen, nicht nur
das Ende des leiblichen Daseins bezeichnet, sondern die Infragestellung unseres spezifischen
Menschseins tiberhaupt. Der Tod ist die Bedrohung des menschenwiirdigen Menschseins. Was
vermag Gottes Allmacht gegen den Tod?

Nichts, wenn sie im Gegensatz gegen den Tod bleibt; dann kommen die Menschen nicht tber
eine blof3 illusionare Hoffnung hinaus. Erst wenn der Tod von Gott selbst — und also: in eigener
Person — tberwunden wird, gewinnt Gottes Allmacht ihren wahren Sinn und ihre letzte Tiefe.
Die Auferweckung Jesu von den Toten ist daher die unbedingte Durchsetzung von Gottes All-
macht. Gottes Macht erweist sich als unendlich grof3, als wahrhaft absolut, wenn sie auch noch
die Bestreitung der géttlichen Wirklichkeit Gberwindet, wie sie sich im Tod Jesu am Kreuz voll-
zogen hat, mit dem der Gegenwart des Reiches Gottes in seiner Person der Garaus gemacht
werden sollte.

Die Allmacht des Schopfers kann von jedem Menschen verstanden werden, der sich auf sich
selbst besinnt. Die Allmacht Gottes, wie sie sich in der Auferweckung Jesu vollzogen hat, kommt
durch die Verkiindigung von Jesu Leben, Sterben und Auferstehen zu den Menschen, die es mit
dem Tod zu tun haben. Nun ist es Gott selbst in der Einheit von Vater und Sohn, durch den die
Gegenwart der Allmacht Gottes sich verwirklicht: in der Gestalt des Geistes, in dem Gott zu-
gleich bei sich selbst und bei den Menschen ist. Die Rede von Gottes Geist gewinnt hier ihre letz-
te Prizision. Gottes Wesen vollzieht sich im Geist, der deshalb auch der Heilige Geist heil3en
kann.

Darum ist Gottes unbedingte Allmacht auch nicht in einer fernen unbestimmten Weltiiberlegen-
heit zu suchen, nicht einmal in der unbedingten Uberlegenheit des Schopfers iiber die Natur, son-
dern in seiner Gegenwart im Geist des Menschen, der sich in der Natur und gegentiber der eige-
nen Verginglichkeit behauptet. Der Allmacht Gottes kommt man nur auf die Spur, indem man
sich auf diese Geschichte des Geistes einlisst. AuBerlich zu sehen ist sie nicht — aber die Allmacht
der Natur kann man ja genauso wenig sehen (und die ,,Unsichtbarkeit” des Virus ist nur ein Beleg
dafiir). In ihrer Gegenwart im menschlichen Leben ist Gottes Allmacht durch und durch heilsam.

Unser endliches Tun, die bedrohliche Macht der Natur und die heilsame
Allmacht Gottes

Gott — unbedingt allmichtig aufgrund der Auferweckung Jesu Christi, unbedingt uns zugewandt
als Geist, der unseren Geist belebt und bewegt: daraus ergeben sich bedeutsame Folgen fiir unser

Leben.
4



Die erste Konsequenz: Die Natur verliert den Anschein, allmidchtig zu sein. Sie ist, firwahr, von
unbeschrinkter Macht, und niemand kann ihr entflichen. Sie besitzt ihre eigenen Gesetze und
setzt sich gegen alles durch, was sich ihnen etwa nicht fiigen wollte. Was getan wurde, zeitigt seine
Folgen, und alle haben daran zu tragen. Aber die Natur bestimmt nicht tber den Sinn unseres
Lebens, denn der Tod unseres Leibes trennt uns nicht von der Allmacht Gottes, wie sie sich in
der Auferweckung Jesu durchgesetzt hat.

Die zweite Folge: Unser Glanbe an Gott ist unbedingt lebensbestimmend. Wie immer es uns auch
gehen mag im Lauf unseres Lebens, die Beziehung zu Gott ist ungebrochen — und zwar von ithm
her. Was wir auch tun, was uns auch widerfahren mag, alles ist in Gottes Gegenwart bei uns
eingeschlossen. Das gilt, solange wir in unserem Leibe leben — und gilt erst recht dartiber hinaus.
Denn nichts kann uns scheiden von der Liebe Gottes.

Das Dritte: Der Glaube wirkt sich in tatkriftiger Zuversicht und unbegrenzter Hoffnung aus.
Unser leibliches Handeln besteht darum in Vorsorge und Firsorge. Im Horizont der michtigen
und das leibliche Leben bedrohenden Natur treffen wir, von Gottes Gegenwart ermutigt und
gestarkt, 17orsorge fir den Erhalt des Lebens. Und diese Vorsorge vollzieht sich durch den Aufbau
von Strukturen und Ordnungen, die es verhindern, dem Lauf der Natur einfach zu unterliegen.
Kultur ist alles, was dem Tod widersteht. Dazu gehéren Wirtschaft und Recht, Kunst und
Wissenschaft. Sie verlangen — von Gott her, der sich unser aller angenommen hat — eine
entschiedene Pflege und Fortentwicklung im Dienste aller Menschen. Im Zusammenhang unseres
sozialen Lebens entwickeln wir Fiirsorge fireinander. Wir wissen, dass die Gegenwart Gottes im
Geist im Glauben empfunden wird. Darum ist die Stirkung des Glaubens eine elementare
Aufgabe der Daseinsfiirsorge. Sie schlief3t das gesamte geistige und zwischenmenschliche Leben
ein.

Es ist also nicht nur klug, sondern von Gottes Allmacht geradezu geboten, dass wir umfassende
Vorsorge treffen und intensive Fursorge entwickeln. Leichtfertig — ja: gegen Gottes Allmacht —
handelt, wer meint, Vor- und Firsorge vernachlissigen zu konnen oder nur bestimmten
Menschengruppen ~ zuzuwenden.  Aus  dieser ~ Aufgabe  erwachsen  erhebliche
Orientierungsanforderungen sowohl fur die Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung als auch,
insbesondere, fir das Sozial- und Gesundheitssystem. In Deutschland kénnen wir derzeit froh
sein, dass wir in einer Gesellschaft leben diirfen, fir diese Maf3stibe — unbeschadet aller mdéglichen
und noétigen Verbesserungen — grundsatzlich gelten.

SchlieBlich: Unser Leben ist als solches ein Zeugnis. Wer aus dem Geist Gottes lebt, indem er Gott
tber alle Dinge vertraut, der lebt inmitten der Natur und ihrer schmerzlichen Beschrinkungen ein
Leben in Freiheit, gegen die Angst. Das merkt man ganz unwillkiirlich, auch ohne den Gebrauch
religioser Sprache. Die benétigen wir natirlich, wenn wir uns tber die Herkunft dieser
Lebensform des Glaubens verstindigen wollen. Dafiir kénnen wir uns insbesondere an die Kirche
als Institution der Religion wenden: Dort finden wir Menschen, denen die Rede von Gott und
seiner Gegenwart im Geist aufgegeben ist, wenn wir eine Stirkung des Glaubens brauchen.
Darum darf die Kirche von der Auferweckung Jesu Christi nicht schweigen — und also auch nicht
von den Konsequenzen, die sich daraus fiir das Leben ergeben.



Das unheimliche Virus und unser Leben

Exemplarisch fur die Allmacht der Natur, hief3 es, fillt das Virus in unsere Gesellschaften ein. Wie
damit umgehen? Die evolutioniren Prozesse in der Natur kénnen wir nicht beherrschen, Viren
nicht ,ausrotten®, Folgen unsere eigenen Handlungen nicht ungeschehen machen. Wir kénnen
auch weder Vulkanausbriiche abstellen noch Meteoriteneinschlige verhindern.

Der bisher unbekannten Macht der Natur konnen wir nur gemeinsam begegnen und es mit ihr, so
gut es geht, gemeinsam aufnehmen. Also durch Vorsorge und Fiirsorge: Den Aufbau einer stabilen
Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung, die sich entschieden auf die Bedurfnisse der Menschen
ausrichtet und weniger von den Interessen des Kapitals abhingig ist. Den .Ausban von sozialen
Sicherungssystemen, die Arbeit wie die Gesundheit betreffend. Das kostet Aufmerksamkeit und
Geld, beide sind aber richtig investiert. Solidaritaf, ein uber lingere Zeit vernachlissigtes
Phinomen, gewinnt eine neue Bedeutung jenseits purer Interessenkoalitionen. Die Demokratie
mit ihren Beteiligungsmoglichkeiten und -notwendigkeiten bietet die besten Voraussetzungen
dafir, die soziale Marktwirtschaft eine ordentliche Grundlage der gesellschaftlichen
Weiterentwicklung. Als Menschheit stehen wir gemeinsam fiir unsere Wiirde ein.

Auf eigentimliche Weise erfihrt in diesen Tagen der Aufruf zur Vernunft eine grol3e Resonanz:
Dass wir jenseits unserer Eigeninteressen ans Ganze, ans unmittelbare Gemeinwohl denken — und
unser individuelles Verhalten danach ausrichten. Gut zu sehen, dass dieser einfache Gedanke auf
einmal so plausibel ist wie noch nie zuvor. Auch in dieser Uberzeugungskraft des Verniinftigen
spiegelt sich der Geist Gottes — und auch das verniinftige Verhalten wird seine Konsequenzen
nach sich ziehen.

Darum: Alles, was wir in diesem Sinn tun kénnen, geschieht — aus der Perspektive des christlichen
Glaubens betrachtet — dank Gottes Allmacht.

Und wie ist es, wenn die Grenzen unseres Handelns erreicht sind? Wenn das alles, wie jetzt auch
zu sehen, nicht geniigt? Wenn so viele Menschen dennoch am Virus sterben miissen? Dann
bezeugt sich Gottes Allmacht in unserm Mitleben und Mitleiden. Indem wir teilgeben an dem, was
unser Leben trigt und was ihm tGber den Tod hinaus seinen Sinn gibt. Dieses Zeugnis geschieht
ganz unmittelbar, ohne religiose Anstrengung. Von eindringlichen Zeichen hoéren wir aus
italienischen Krankenhiusern, einem letzten Rosenkranzgebet, einem kurzen Segenswort, einem
trostlichen Blick im Sterben. Menschen im Sterben nicht alleinlassen, das ist ein Zeichen der
Gegenwart Gottes.

Darum ist es besonders wichtig, dass unsere Firbitte die Menschen in diesen Berufen begleitet.
Furbitte ist Aufgabe der gesamten Kirche, nicht nur der Einzelnen, und die Furbitte zeigt
Wirkung, wie jeder an der eigenen FErfahrung beobachten kann. Es driickt sich darin die
Hoffnung aus, dass in der Welt mehr geschieht, als wir wollen und bewirken kénnen — und erst
recht tiber die Welt hinaus.



Und wenn es mit unserem Handeln einmal véllig zu Ende ist? Wenn wir gar nichts mehr tun
kénnen? Dann handelt Gott allein, ohne uns, indem er ganz fur uns da ist, wo wir nicht mehr
sind. Dann wandelt er unsern leiblichen Tod in ewiges Leben in seiner unendlichen Gegenwart.

Das Wissen um die Allmacht Gottes bewegt im Leben, tréstet im Sterben und gibt Hoffnung auf
ewiges Leben.

Dietrich Korsch, geboren 1949, Emer. Professor fiir Systematische Theologie
und Theologiegeschichte an der Philipps-Universitit Marburg. Arbeitsschwer-
punkte: neuere Theologiegeschichte, Dogmatik, Hermeneutik und Asthetik.

Kontakt:
Em. Univ. Prof. Dr. Heribert Franz Kéck, 1180 Wien, Eckpergasse. 46/1, Tel. (+43 1) 470 63 04,
heribert.koeck(@gmx.at
Volksanwalt i. R. Dr. Herbert Kohlmaier. 1230 Wien, Gebirgsgasse 34, Tel. (+43 1) 888 31 4406,
kohli@aon.at

Unter diesen Adressen ist auch eine Abbestellung der Zusendungen mogelich.




