
1 
 

Heribert Franz Köck, Herbert Kohlmaier - Hg.               
 

Gedanken zu Glaube und Zeit 
Nr. 353                                                                                                           14. November 2020 
                                                                                                         
In dieser Schriftenreihe kommen jene Menschen zu Wort, die dem überholten, aber nicht ände-
rungswilligen Regime in der römisch-katholischen Kirche nicht mehr in jeder Hinsicht folgen 
können, die aber den unverzichtbaren Wert der Frohbotschaft in krisenhaften Zeiten durch ihr 
Bekenntnis und ihr Beispiel sichtbar machen wollen. Sie sind davon überzeugt, dass nur durch 
solches Bemühen aus verantworteter christlicher Freiheit die Kirche aus ihrem beklagenswerten 
und bedrohlichen Zustand gerettet werden kann. Alle, die sich dieser Auffassung anschließen, 
sind eingeladen, dazu einen Beitrag zu leisten – in welcher Form auch immer.  
 
Die Aussendung erfolgt unentgeltlich per E-Mail namentlich adressiert dzt. an Empfänger in 
mehreren Ländern, insbesondere in Österreich, Deutschland und der Schweiz, mit deren Einver-
ständnis. Häufig erfolgt eine Weiterverbreitung. Jede Verwendung der Texte ist frei, sofern Quel-
le und Verfasser angegeben und keine sinnstörenden Veränderungen oder entstellende Kürzun-
gen vorgenommen werden. 
 
Die bisher in der Reihe „Gedanken zu Glaube und Zeit und danach erschienene Texte sind im 
 Austria-Forum - das Wissensnetz aus Österreich abrufbar: 
http://austria-forum.org/af/Wissenssammlungen/Essays/Glaube_und_Zeit. 
 
Bitte zu beachten: 
Sollen Zuschriften an uns vertraulich behandelt werden, ersuchen wir, dies ausdrücklich anzufüh-
ren!   
 
 

 
 
Wolfgang Oberndorfer 
 

Wunder, gibt‘s die? 
(Teil II) 

 

 
Wunderheilungen im Rahmen der katholischen Kirche 
 
Wunderheilungen treten angeblich auf die Fürsprache Marias oder eines Gläubigen, der heiligmä-
ßig oder seligmäßig gelebt hat, ein. Es handelt sich dabei um sogenannte medizinische Wunder, 
nämlich um Heilungen im menschlichen Organismus, die nach dem gewöhnlichen Lauf der Din-
ge nicht zu erwarten und nicht zu erklären sind. Sie sind als humanwissenschaftliche Wunder klar 
von den naturwissenschaftlichen Wundern zu unterscheiden. Wenn sich ein Mensch mit seiner 
Bitte um Heilung von einer Krankheit an einen Verstorbenen wendet und tatsächlich geheilt 
wird, mag für ihn subjektiv der Verstorbene der Wundertäter sein. Das wäre allerdings Magie und 
nicht in Übereinstimmung mit Rom. Denn für Rom wirkt Gott auf Fürbitte des Kranken oder 
eines Verstorbenen (Voraussetzung für Heiligsprechung!) das Wunder. 



 2

 
In diesem Zusammenhang ist zu bedenken, dass bei der Heilung von Kranken auch der statisti-
sche Zufall eine Rolle spielt. Damit ist gemeint, dass bei manchen Krankheiten eine bestimmte 
Heilmethode unterschiedlich rasch, unter Umständen überhaupt nicht, eine Heilung bewirkt. Oft 
ist die Zahl der Parameter, die eine Heilung beeinflusst, so groß, dass die Ursachen für eine Hei-
lung nicht durchschaubar sind. Das bedeutet, dass der Heilungserfolg einer Zufallsverteilung, 
meist der Gauß`schen Normalverteilung, folgt. Und da kann es vorkommen, dass ein als unheil-
bar angesehener Kranker auch einmal geheilt wird. Das schaut wie ein Wunder aus, ist aber ein 
sog. subjektiver (statistischer) Zufall. (Siehe unten Glaube und Selbstheilungskräfte.) 
 
Selbstheilungskräfte 
 
Zu Beginn bringe ich in Erinnerung, dass ein menschlicher Organismus nicht allein Naturgeset-
zen unterliegt, sondern ein Zusammenspiel von Geist (Psyche) und Leib (materieller Körper) 
darstellt. Ist doch nach dem modernen Verständnis von Gesundheit jede Erkrankung ihrem We-
sen nach auch ein psychisches Phänomen und lässt sich in manchen Fällen der Vorgang des 
Krankwerdens am erfolgreichsten durch eine Methode wieder rückgängig machen, die physische 
und psychische Therapien aneinander koppelt. Die Forschung hat nun herausgebracht, dass der 
Mensch mit seinem Gehirn, also über seine Gedanken, die Physiologie seines Körpers steuern 
und verändern und so Gedanken ganz gezielt als Medizin einsetzen kann. Wenn man aufmerk-
sam verfolgt, was ein Mensch durch Konzentration, Willen und Vertrauen alles erreichen bzw. 
bewirken kann, kann man nicht umhin, Raum zu geben für sog. Selbstheilungskräfte. Bei einer 
Selbstheilung handelt es sich um Mechanismen, die weitgehend unbewusst ablaufen und mit Ge-
dankenkraft und Spiritualität zusammenhängen. Wir können die Kräfte, die hier wirken, nicht 
unmittelbar wahrnehmen, sehr wohl aber deren Wirkungen. 
 
Nun gehe ich auf einige Faktoren ein, die Selbstheilungskräfte in einem Heilung suchenden Men-
schen bewirken können. Sensationell war ja 2019 die Entdeckung, dass man das Gehirn eines 
Menschen durch Drähte an der Kopfhaut mit einem Computer verbinden kann, um nur durch 
Gedankenkraft einen Cursor am Bildschirm und in der Folge einen an den Computer angeschlos-
senen Roboterarm zu bewegen. 
 
Selbstheilungskräfte werden maßgeblich auch von der Heiler-Kranken-Beziehung bestimmt, und 
zwar vom Vertrauen. Ist der Heiler ein Arzt, soll die Arzt-Patientenbeziehung durch vier Charak-
terisierungen ausgezeichnet sein, nämlich die wahrheitsgemäße, authentische, einfühlsame und 
ausreichende Mitteilung des Arztes über seine Einschätzung der Krankheit und deren Heilungs-
chance an den Patienten. Eine derartige Mitteilung ist damit mehr wie bloße Aufklärung, da sie 
einen Vertrauensschub und damit Weckung von Selbstheilungskräften auslösen kann. 
 
Auch die Wirkung von Placebos, homöopathischen Mitteln – es gibt weltweit keine seriöse Stu-
die, die eine messbare Wirksamkeit letzterer belegt –, Akupunktur, Akupressur, Klopf-
Akupressur, Emotional Freedom Technique (EFT; zusätzliche Stimulation bei Akupressur) und 
Reiki (gezieltes Auflegen der Hände auf den Körper) ist der Wirkung psychischer Phänomene 
zuzuordnen, und es werden damit im besten Fall Selbstheilungskräfte geweckt. Solange in der 
einschlägigen interdisziplinären Forschung (Psychologie, Neurologie, Hirnforschung) noch nicht 
mehr Antworten auf diese und ähnliche Phänomene gegeben werden können, ist es sinnvoll, eine 
abwartende Haltung einzunehmen, die grundsätzlich positiv ist, aber auch Indizien für Scharlata-
nerie sammelt. Es ist wirklich nicht absehbar, was die interdisziplinäre Forschung, z.B. die Psy-
choneuroimmunologie und Psychoneuroendokrinologie, noch alles entdecken und erklären wird 
können. 
 



 3

Manchen Menschen, allerdings sehr wenigen, ist es gegeben, über Körper und Geist von Kran-
ken Macht (im positiven wie im negativen Sinn) ausüben zu können, und dies ist keinesfalls an 
den christlichen Glauben gebunden. In den letzten Jahrzehnten fanden durchaus ernst zu neh-
mende Untersuchungen über sog. Geistheiler statt. Danach wurde bei ihnen ein Biophotonen-
strom (ultraschwache Photonenemission), dessen Wellenlänge sich über das gesamte Spektrum 
des optischen Lichtes erstreckt, wissenschaftlich nachgewiesen, der nicht nur durch eine äußerst 
geringe Intensität gekennzeichnet ist, sondern sich wie Laserlicht verhält und das Vermögen be-
sitzt, Informationen zu übertragen. Geistheiler und auch Qi-Gong-Meister können eine solche 
verstärkte Strahlung mit ihren Händen abgeben. Diese Fähigkeit ist aber nur sehr wenigen Men-
schen in dem erforderlichen Ausmaß gegeben; die überwiegende Zahl, die sich dieser Fähigkeit 
rühmen, sind zumeist Scharlatane. 
 
Glaube und Selbstheilungskräfte 
 
Angebliche medizinische Wunder sind Beispiele dafür, welche heilende leibliche Auswirkungen 
durch die Zuversicht und den Glauben eines Menschen, also durch naturwissenschaftlich nicht 
erklärbare und auf psychischer Ebene sich abspielende Vorgänge, bewirkt werden können, aber 
nicht müssen, und wie die Psyche das Immunsystem und damit auch die Heilungschancen beein-
flussen kann, wenn jemand sich nicht aufgibt. Therapie und Religion waren von Anfang an mit-
einander verbunden, Religion übt psychohygienische Funktionen aus. Diese Zuversicht eines 
Menschen kann unabhängig von einem christlichen Glaubensbekenntnis entwickelt werden; auch 
Atheisten können völlig überraschend eine Krebserkrankung überwinden. 
 
Wie heißt es bei den Medizinern? „Medicus curat, natura autem salvat.“ Und der Theologe er-
gänzt: „Deus autem salvat.“ Damit sind die drei Komponenten, die grundsätzlich zu einer Hei-
lung eines kranken Menschen beitragen können, aufgezählt: Die klassische Medizin, die physiolo-
gischen Abwehr- und Heilungskräfte und die Selbstheilungskräfte. Zu letzteren gehört, dass je-
der, der Menschen in der Krise lebensbedrohlicher Krankheiten begleitet, gelernt haben sollte, 
dass er einem Kranken dadurch hilft, dass er auf seine Sorgen und Ängste, seine Verzweiflung 
und sozialen Konflikte eingeht. Es gibt immer noch Ansatzpunkte für kleine und kleinste Hoff-
nungen, solange der Mensch lebt. Wem es gelingt, bei diesen anzuknüpfen und dem Kranken zu 
helfen, davon ausgehend mit seiner großen Hoffnung in Verbindung zu treten, der hilft ihm am 
allermeisten. 
 
Und was ist von Gebeten für einen Kranken zu halten? Wissenschafter haben festgestellt, dass 
Menschen beim Denken reale Energien erzeugen, die mittels Dosimeter als ionisierende Strah-
lung messbar sind. Damit können wir davon ausgehen, dass Denken Wirkungen erzeugen kann. 
Das gilt auch, wenn für einen Kranken gebetet wird. Ein Gebet bedeutet, Gott zu bitten, die 
bestmögliche medizinische Versorgung und pflegerische Betreuung zu bewirken und die Selbst-
heilungskräfte des Kranken durch Vertrauen, wer immer auch dieses ausstrahlt, zu aktivieren. 
 
Die Grenze zwischen naturwissenschaftlichen und humanwissenschaftlichen Wundern liegt dort, 
wo die Selbstheilungskräfte nicht mehr helfen können, z.B. beim Nachwachsen abgetrennter 
Knochenteile und Knochenglieder. Krankheiten, die nur operativ oder medikamentös behandelt 
werden können, entziehen sich damit der Selbstheilungskraft. 
 

Totenauferweckungen 
 
Erzählungen von Auferweckungen von Toten in den Evangelien dürften Heilungen von Tod-
kranken durch Jesus zu Grunde liegen. Mit solchen Geschichten wollten die Evangelisten in Er-
innerung rufen, dass Jesus gegen die Machtsphäre des Todes, die dem Kommen des Reiches 



 4

Gottes entgegensteht, angeht. Jesus ist gekommen ist, um das Reich Gottes zu verkünden, in 
dem die Menschen eschatologisch ewig leben werden. 
 

Exorzismen 
 
Als Exorzismus wird in den Religionen die Praxis bezeichnet, vermeintliche Dämonen bzw. den 
Teufel, die in (vom Dämon) besessenen Menschen, in Tieren, in Orten oder in Dingen vermutet 
werden, auszutreiben. In der modernen Humanmedizin sowie in der klinischen Psychologie und 
Psychiatrie wird das entsprechende Verhalten eines Besessenen als Symptom einer organischen 
Krankheit oder einer psychischen Störung gewertet. Voraussetzung für eine Heilung (Austrei-
bung des Dämon) sind deshalb die gleichen menschlichen Fähigkeiten wie bei medizinischen 
Wundern. Wenn die Symptome einer derartigen Krankheit Hand in Hand mit religiösen Zwangs- 
oder Angstvorstellungen gehen, ist es sinnvoll, entsprechend ausgebildete Priester zur Behand-
lung beizuziehen. Eine Behandlung durch einen Priester allein als Exorzist ist Magie. (Siehe 4.) 
Die Berichte in den Evangelien über die Heilung von Besessenen durch Jesus sind sehr glaub-
würdig und lassen den Schluss zu, dass Jesus die Fähigkeit hatte, auch psychisch Kranke zu hei-
len, was in der damaligen Zeit als Dämonenaustreibung bezeichnet wurde. Heute würde Jesus 
möglicherweise mit all seinem Charisma gegen versklavende Lebensinteressen, Drogen und ande-
re Abhängigkeiten, z.B. Kaufwut und Konsumismus, und ähnliche Selbst-Geiselhaften mobilma-
chen. 
 

Stigmatisierungen 
 
Unter Stigmatisation wird das Auftreten der Wundmale Jesu bei einem lebenden Menschen ver-
standen. 
 
Die Mehrheit der Mediziner und Theologen geht bei Stigmatisierungen von einer psychogenen 
Ursache aus. Ursache könnten psychosomatische Phänomene wie Autosuggestion, Ideoplastie 
(Formbildung durch eigene Gedanken oder persönliche Vorstellungen) oder Hysterie verbunden 
mit einer starken Passionsfrömmigkeit ebenso wie bewusste oder unbewusste Manipulation sein. 
 

Erscheinungen 
 
Bei Erscheinungen, das sind Erlebnisse von Visionären, an denen andere anwesende Personen ja 
nicht Anteil haben, handelt es sich wohl um innerpsychische Vorgänge, um Erfahrungen von 
solcher Intensität, dass in dem davon Erfassten der Eindruck des Sehens und Hörens von nicht-
materiellen Personen und/oder Ereignissen entsteht. 
 
Vorab ein kleiner Exkurs: Sehen und Hören. 
 
Sehen und Hören sind physiologische Vorgänge. Beim Sehen fällt Licht aus einer Lichtquelle auf 
die Netzhaut, es entstehen chemische Reaktionen, die den Sehnerv reizen und im Gehirn ein Bild 
entstehen lassen. Beim Hören erreichen Schallwellen aus einer Lärmquelle das Trommelfell, es 
entstehen neurale Impulse, die durch den Hörnerv weitergeleitet werden und im Gehirn einen 
Klang und damit Worte entstehen lassen. 
Exkurs Ende. 
 
Erscheinungen des auferweckten Christus 
 
Die Erscheinungen Christi nach seinem Tod werden heute nach zwei Theorien gedeutet: 
 



 5

(1) Nach der objektiven Visionstheorie gehen sie auf Gott zurück und offenbaren einen objekti-
ven Sachverhalt, was reale Erscheinungen aus einer anderen Welt (transzendentale Erscheinun-
gen) impliziert. Das ist aber nur dann denkmöglich, wenn die Erscheinungen auf Wirkungen von 
Gott auf geistiger Ebene1 zurückgehen, die sich Messungen und Beobachtungen entziehen. Denn 
wenn mit diesen Wirkungen die peripheren Prozesse der sinnlichen Wahrnehmungen umgangen 
werden, was einen Energieeinsatz aus dem Transzendenten erfordern würde, wäre das aus natur-
wissenschaftlicher Sicht intellektuell unredlich, weil das dem 1. Hauptsatz der Thermodynamik 
widerspräche. 
 
(2) Nach der subjektiven Visionstheorie werden intensive innere Prozesse nach außen projiziert 
und es handelt sich um psychologische Prozesse, nämlich um innerpsychische Erfahrungen von 
solcher Intensität, dass in dem davon Erfassten der Eindruck des Sehens und Hörens von nicht-
materiellen Personen und/oder Ereignissen entsteht. Solche Erscheinungen können zwar als 
Ausfluss von Stress- und Belastungssituationen erklärt werden. Im Fall der im Neuen Testament 
berichteten Erscheinungen Christi nach seinem Tod werden sie wohl mit dem Ostererlebnis zu-
sammenhängen, nämlich mit der intuitiven Erfahrung von Maria Magdalena, der Apostel und der 
Jünger, dass Jesus lebt und dass Gott ihn, den als Zeugen für die Wahrheit seiner Botschaft Hin-
gerichteten, zu seinem Bevollmächtigten für die ganze Menschheit erhoben hat. 
 
Höchstwahrscheinlich waren die Erscheinungen Christi nach seinem Tod derartige Erscheinun-
gen und nicht nur Geschichten, um sein transzendentales Weiterleben nach dem Kreuzestod 
verständlich zu machen. 
 
Marienerscheinungen 
 
Als weitere Beispiele seien die Marienerscheinungen von La Salette 1846, Lourdes 1858, Fatima 
1917 und Medjugorje seit 1981 genannt. Sie sind wohl mit der subjektiven Visionstheorie zu er-
klären. (Z.B. ist es in Medjugorje, auch mit Hilfe empfindlichster Filmaufnahmen, noch nie ge-
lungen, die Erscheinungen zu fotografieren oder entsprechende Hirnströme der Seher zu mes-
sen.) Da in vielen Fällen die Ehrlichkeit der Seher außer Verdacht steht, dürfte es sich in der 
Sprache der Psychologen um eine sog. Projektion handeln: „Man erlebt innerlich etwas so inten-
siv, dass man es außer sich zu sehen meint. Welche Gestalt die Projektion annimmt, hängt ab von 
der eigenen Psyche, die selber wieder abhängig ist von der Kultur, in der man lebt. Man kann 
ruhig annehmen, dass jene Seher und Seherinnen eine intensive Erfahrung der transzendentalen 
Wirklichkeit erlebt haben.“ Wir befinden uns hier im Grenzbereich von Geist (Psyche) und Leib 
(Materie), einem weitgehend noch nicht erforschten (Hirnforschungs-)Bereich, und es wäre aus 
naturwissenschaftlicher Sicht vermessen, darüber ein endgültiges Urteil abzugeben. (Beim Son-
nenwunder von Fatima am 13.10.1917 könnte natürlich diese Erfahrung bei allen Zusehern aus-
gelöst worden sein.) 
 

Magische Handlungen 
 
Unter Magie wird, in einer klassischen anthropologischen Definition, der Glaube verstanden, 
dass man durch Manipulation übernatürlicher Mächte mittels Zeichen, Worte, Bewegungen etc. 
gute und böse Wirkungen erzielen könne. Eine magische Handlung ist z.B. die Transsubstantiati-
on, die mit den Einsetzungsworten bewirkt wird. Magische Handlungen sind nicht nur nicht er-
klärbar, sondern auch hinsichtlich Ursache – Wirkung nicht verifizierbar (eine Hostie kann nicht 
daraufhin untersucht werden, ob sie den Leib Christi enthält oder nicht), und sind deshalb auch 
keine Wunder. 
 

                                                 
1 Wie allmächtig und allwissend ist Gott? GGZ Nr. 301 (7). 



 6

Akzeptanz von Wundern 
 
So wie in vielen anderen Bereichen, z.B. in der Politik, in der Geschichte, in der Welt der Infor-
mation (Fernsehen, soziale Medien etc.), hängt die Wirkung von Wundergeschichten davon ab, 
welches Vertrauen der Gläubige ihnen in Hinblick auf ihre Übereinstimmung mit der Wirklich-
keit, die er erlebt, entgegenbringt. Und da gibt es natürlich verschiedene Arten der Rezeption der 
Wundergeschichten wie beispielsweise:  

 totaler Gehorsam gegenüber der Lehre der katholischen Kirche und totales Vertrauen in 
letztere; oder 

 übersteigerte Vorstellungen zufolge persönlicher Stimmungs- und Erfahrungslagen, die in 
übertriebene Jesus-, Marien- oder Heiligenanbetung und -verehrung mündet; oder 

 differenzierter Gehorsam gegenüber der katholischen Lehre je nach subjektiv empfunde-
ner Plausibilität der Wundergeschichte; oder 

 völlige Indifferenz, weil sie nicht mehr überprüfbar sind; oder 

 kritisch-intellektuelle Beurteilung der Wundergeschichten nach dem heutigen Stand der 
Wissenschaft. 

 
Die maßgebenden Einflussfaktoren für die Akzeptanz der Wundergeschichten sind meiner Mei-
nung nach ein unkritisches Vertrauen in die katholische Lehre und/oder ein eher niedriges Bil-
dungsniveau. (Ausnahmen bestätigen wie immer die Regel.) Und so darf es nicht wundern, dass 
sich über die 20 Jahrhunderte seit dem Wirken Jesu auf unserer Erde die katholische Kirche eine 
Welt der Wundergeschichten aufbaute, eine Welt, die in voller Übereinstimmung mit der Lehre 
der allgegenwärtigen Kirche stand: eine spirituelle Welt der Anbetung des Allerheiligsten, der 
Marien- und Heiligenverehrung, des Rosenkranzgebetes, der Wallfahrten, der Bittgebete und 
Bittprozessionen, der Einkehrtage, der Friedensgebete etc. Und viele dieser spirituell erbauten 
Menschen, die in dieser Welt lebten und leben, betätigen sich im diakonischen Bereich, helfen 
Nächsten, arbeiten in den Gemeinden mit, beherbergen Fremde, spenden für gute Zwecke und 
unterstützen die Verbreitung der Botschaft vom Reich Gottes. Das ist der Grund, warum ich die 
Wundergeschichten wirklich nicht belächle, sondern respektiere, dass es Menschen gibt, die diese 
Wundergeschichten glauben und brauchen, um im Weinberg des Herrn mitzuarbeiten. 
 

Wahre Wunder 
 
Wunder gibt es, zwar nicht im naturwissenschaftlichen Sinn, aber sehr wohl durch das Wirken 
Gottes auf der geistigen Ebene der Menschen. Wenn Menschen wie Paulus, Augustinus, Franz v. 
Assisi und viele andere radikal ihr Leben verändern und die Nachfolge Christi anstreben oder ein 
Mensch wie Nina Hagen, die Sängerin und deutsche „Godmother of Punk“, die Liebe Gottes 
entdeckt, dann können wir von wahren Wundern sprechen, und hierin kann man deutlich das 
Wirken Gottes in unserem Kosmos erkennen. Ich kenne mehrere Menschen, die anlässlich religi-
öser Ereignisse, bei denen sie dabei waren, wie vom Blitz getroffen erkannten, dass sie mit der 
Hilfe Gottes ihr Leben verändern können und müssen. Dies ist in der Regel mit spirituellen Er-
fahrungen verbunden, die aber auch die Gefahr bergen, dass die Vernunft an der Garderobe ab-
gegeben wird. (In den USA werden derartige Erlebnisse „born again“-Erfahrungen genannt.) 
Auch die Tatsache, dass es seit 2.000 Jahren eine katholische Kirche gibt, trotz ihrer versteinerten 
Lehre und Struktur, ist wohl ein großes Wunder. 
 
Das größte Wunder aller Zeiten war jedoch das Wirken Gottes in Jesus und Gottes Selbstoffen-
barung durch Jesus. 
 
Intellektuell redlich denkende Menschen, die an einen monotheistischen Schöpfergott glauben, 
sehen in den Naturgesetzen, im Zufall und in der Selbstorganisation der Materie mit Hilfe der 



 7

Information, die den mit Geist und Vernunft ausgestatteten Menschen hervorbrachten, ein 
Wunder, welches für sie unvergleichlich überwältigender ist als eine angebliche Jungfrauengeburt 
und ein angeblich leiblich in den Himmel aufgefahrener Mensch. 
 
Schlussbemerkung 
 
Der leichteren Lesbarkeit halber vermied ich, in meinem Beitrag alle meine Quellen zu zitieren. 
Sie können in ausgiebigem Umfang in meinem Manuskript Katholischer Glaube 2.0. gefunden 
werden, und zwar im Kapitel 7.8 
( www.wolfgang-oberndorfer.at/manuskript-katholischer-glaube-2.0.html ). 
 
 
 

Der Verfasser, Dipl.Ing. Dr. Wolfgang Oberndorfer, ist Ordentlicher 
Universitätsprofessor i.R. der Technischen Universität Wien und Freibe-
ruflicher Wissenschaftler, Gutachter, Schriftsteller und Publizist. Ein 
Schwerpunkt seine Arbeiten ist die Kompatibilität von Glauben und na-
turwissenschaftlichem Erkenntnisstand. 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
________________________________________________________________ 

 
Kontakt: 

Em. Univ. Prof. Dr. Heribert Franz Köck, 1180 Wien, Eckpergasse 46/1, Tel. (+43 1)  470 63 04, 
heribert.koeck@gmx.at 

Volksanwalt i. R. Dr. Herbert Kohlmaier, 1230 Wien, Gebirgsgasse 34, Tel (+43 1) 888 31 46 
kohli@aon.at 

Unter diesen Adressen ist auch eine Abbestellung der Zusendungen möglich! 
 


