Heribert Franz Kéck, Herbert Kohlmaier - Hg.

Gedanken zu Glaube und Zeit
Nr. 514 5. April 2025

In dieser Schriftenreihe kommen Menschen zu Wort, die Fragen des Glaubens und der Kirche, aber
tberhaupt Grundsitzliches betreffend das Leben in unserer Zeit in freier Form diskutieren. Dahinter steht
die Absicht, den unverzichtbaren Wert der Frohbotschaft in krisenhaften Zeiten durch Bekenntnis sowie
Beispiel sichtbar zu machen und einen Beitrag zur erforderlichen Weiterentwicklung zu leisten. Nur mit einem
Handeln aus verantworteter christlicher Freiheit kann die Kirche aus ihrem beklagenswerten und
bedrohlichen Zustand gerettet werden. Alle, die sich dieser Auffassung anschlieBen, sind eingeladen, dazu
einen Beitrag zu leisten — in welcher Form auch immer.

Die Aussendung erfolgt unentgeltlich per E-Mail an namentlich adressierte Empfinger in mehreren Lindern,
insbesondere in Osterreich, Deutschland und der Schweiz, mit deren Einverstindnis. Hiufig erfolgt eine
Weiterverbreitung. Jede Verwendung der Texte ist frei, sofern Quelle und Verfasser angegeben und keine
sinnstérenden Verinderungen oder entstellenden Kiirzungen vorgenommen werden.

Die bisher in der Reihe ,,Gedanken zu Glaube und Zeit* erschienene Texte sind im
Austria-Forum - das Wissensnetz aus Osterreich abrufbar:
http://austria-forum.org/af/Wissenssammlungen/Essays/Glaube und Zeit.

Bitte zu beachten:

Sollen Zuschriften an uns vertraulich behandelt werden, ersuchen wir, dies ausdriicklich anzufithren!

Heribert Franz Kock

Wem Was und Wie verkiindigen?
Teil X
Moral

Wenn man die Kiste moralischer Verbote, die sich im Laufe der Kirchengeschichte
angesammelt haben, entrimpeln will, dann ist es nicht damit getan, die eine oder andere
besonders vertrackte Vorschrift in Frage zu stellen und anschlieBend zu beseitigen. Vielmehr
muss man zu diesem Zweck nicht nur an die ,moralischen Gesetze® der Bibel, also des
Neuen Testaments ebenso wie des Alten, sondern auch an die gesamte ,,moralische®
Tradition die Prinzipien der historisch-kritischen Exegese anzulegen und sie von unserem
Bewusstseinshorizont aus einer Kritik zu unterziehen.




In diesem Zu diesem Zweck ist es freilich notwendig, den Begriff des ,,Moralischen®, d.h.
des moralisch Guten, neu zu bestimmen. Ansitze dazu gibt es seit lingerer Zeit. Ein
Stichwort dafiir ist die sog, Situationsethik, die das moralisch Gute aufgrund der konkreten
Umstidnde des Einzelfalles bestimmt. Von der Amtskirche hat sie bisher (jedenfalls unter
Johannes Paul II. und Benedikt XVI.) Ablehnung erfahren, weil diese meint, damit wiirden
,unabanderliche Grunditze® tiber Bord geworfen. Allerdings bestreitet die Situationsethik
bestimmte Grundsitze der Moral (soweit sie korrekt erarbeitet wurden) gar nicht, sondern
nur ihre ,,Unabinderlichkeit” im kirchenamtlichen Sinn, weil alle moralischen Regeln, auch
die ,,allergrundlegendsten®, ihrer Relativierung im Rahmen des schon erwihnten Stufenbaus
der moralischen Ordnung zuginglich sind. Grund dafur ist, dass alle Regeln (seien es
rechtliche, seien es moralische), insoweit sie (fir ihren Bereich) ,,allgemeingtltige®
Regelungen enthalten, fir die Anwendung auf den Einzelfall modifiziert werden miissen,
damit ein rechtlich “gerechtes®, moralisch ,,gutes” Ergebnis erzielt werden kann. Die
Binsicht ,,summun: ius, sunma ininria“ (,,hochstes Recht — hochstes Unrecht®) ist schon so alt
wie das Recht selbst; auf die Moral angewendet bedeutet das, dass das Festhalten an
,»strikten® Moralvorschriften hochst unmoralische Konsequenzen haben kann.

Damit befindet sich die Situationsethik in ,,guter Gesellschaft®. Schon nach Thomas von
Aquin ist das Doppelgebot der Gottes- und Nichstenliebe das einzige uneingeschrinkte
Gebot; alle anderen finden ihre Einschrinkung im ,,Stufenbau® der Gebote, weil keines der
anderen absolut, sondern nur in Abgleichung mit anderen ,,gleichrangigen® Geboten gilt.
Das gilt auch fiir die aus dem Gebot der Nichstenliebe fiir den konkreten Fall abzuleitenden
Folgerungen.

Ein weiterer Grund, warum nur die Situationsethik in der Praxis anwendbar ist, liegt darin,
dass moralische Entscheidungen oft ad hoc fallen mussen und es daher faktisch unméglich
wire, dazu komplizierte Uberlegungen anzustellen. Und selbst wenn eine Entscheidung
aufgeschoben werden kénnte, muss sie doch binnen ,,angemessener Frist getroffen werden
konnen, weil alles andere den Betroffen nicht zumutbar ist. Auch sind in der Moraltheologie
wenig Bewanderte kaum in der Lage, komplexe Probleme lehrbuchmiBig ,,aufzulésen®. Und
die Einholung des Rates eines aullenstehenden ,,Dritten®, dem man seine intim(st)e Seite
offnen musste, erscheint auch nicht zumutbar. (Das ist Gibrigens auch ein Argument gegen
die verpflichtende Beichte, weil der die Beichte Abnehmende — auch wenn er dabei nach der
traditionellen kirchlichen Auffassung ,,anstelle Gottes* sitzt — immer noch ein Mensch mit
allen seinen Fehlern und Schwichen bleibt, demgegentiber das Menschenrecht auf Schutz
der Privatsphire gilt. Auf Jesus kann man sich zur Rechtfertigung des ,,Beichtzwanges* auch
nicht berufen, den nirgendwo im Neuen Testament hat er seinen Zuspruch ,,Deine Siinden
sind dir vergeben® von einer vorher abgelegten ,,Beichte* abhingig gemacht oder die den
Aposteln Gibertragene Vollmacht zur Stindenvergebung an irgendwelche ,,Vorausleistungen®
des Stinders gekniipft. Fir ihn gilt nur der selbstverstindliche Auftrag Jesu ,,Geh® hin und



sundige nicht mehr!* (Das alles schlieBt nicht aus, dass jemand von sich aus die
seelsorgerische Hilfe eines Beichtgespriches sucht.)

Im Ubrigen ist der Einzelne, wenn er aus der Situation heraus moralisch handeln muss, gar
nicht ohne ,,moralische Begleitung.“ Situationsethik bedeutet Handeln unter Leitung des
Gewissens und damit aufgrund der ganzheitlichen Betrachtung alle Umstinde des
betreffenden ,Falles (eben der ,Situation®), die gegeniiber jeder gelehrten
moraltheologischen Vorgabe, die immer allgemein bleiben muss, auch den Vorzug hat, eine
Anleitung fiir den konkreten (Finzel-) Fall zu geben ODER sein. Und schlief3lich unterliegt
jedes menschliche Gesetz, auch ein moralisches (ein ,,Moralgebot™) der Kirche, selbst wenn
sich diese dabei auf eine ,,gottliche” Vorgabe beruft, dem Plebiszit der Praxis, d.h. es muss
sich im vom Gewissen geleiteten moralischen Handeln des Einzelnen ,,bewidhren®, dafir
,beachtlich® sein (nochmals: ,,gut ist, was gut tut“) und bleibt im Falle mangelnder
Bewihrung (mangelnder ,,Beachtbarkeit®) unverbindlich.

Das zeigt, dass das vom Gewissen geleitete Verhalten der Normalfall ist und das Gewissen
daher nicht ,,ausnahmsweise®, sondern immer zum Zug kommt, unabhingig davon, wie
»gebildet oder ,,verbildet™ es durch moraltheologische ,,Antrige* (die an den Einzelnen
herangetragenen moaltheologischen Schlussfolgerungen) der Schultheologie. Anerkennt
doch selbst die Kirche — wenn an der rémischen Kurie nur ungern — , den Vorrang des

Gewissens, sogar des — ihrer Meinung nach — irrenden Gewissens.

Ein weiterer wichtiger, in der Seelsorge meist unterbelichteter Punkt ist, dass der Einzelne
schon nach der traditionellen Moraltheologie eine moralische Entscheidung, fir die ,,gute
Griinde* sprechen, treffen darf, selbst wenn andere, vielleicht ,,bessere Grinde®, dagegen
angefithrt werden kénnten. Diese ,,Probabilismus® genannte traditionelle moraltheologische
Richtung gibt daher der Freiheit des Einzelnen, die ihm (ausreichend) gut erscheinende
Entscheidung zu treffen, Raum, sofern nicht alle Grinde gegen dieselbe sprechen.

Leitender Grundsatz fir eine moralische Entscheidung, die aus der Situation heraus
getroffen werden muss, ist: ,,Gut ist, was gut tut.“ Das mag in den Ohren traditionalistischer
Moraltheologen schockierend klingen, weil fiir sie Moral in der Regel nichts mit Genuss (gar
»fleischlicher Lust®), sondern mit Verzicht (gar ,heilsamer Kasteiung™) zu tun hat.
Tatsachlich wird hier die moraltheologische Argumentationskette aber nur vom Ergebnis
her ,,abgekiirzt®, weil auch der traditionelle Weg ,,von oben® (von den ,,Grundsitzen®) ,,nach
unten® (also in schrittweiser Modifikation dieser Grundsitze durch Anpassung an die
Umstidnde des Einzelfalles), wenn er bis zum Ende gegangen (,,durchgehalten®) wird, zu
keinem anderen Ergebnis fiihren kann. Und schlielich muss die Moraltheologie, von
welchem ,,Ende® immer (d.h. ob von unten oder von oben) man sie ,,aufzieht”, immer das
»gute Leben® des Einzelnen ,,in diesem und dem nichsten Leben® zum Ziel haben (was auch



die Erméglichung der héchsten sexuellen Lust, die Thomas von Aquin den Menschen gerade
auch im Paradies zugestanden hat, in sich schlief3t).

John Stuart Mill hat aus diesem Ansatz 1861 seine Philosophie des Ultilitarismus entwickelt,
dessen grundlegende These das Prinzip des grofiten Gliicks ist: Eine Handlung ist genau
dann richtig, wenn sie das Gliick férdert, und falsch, wenn sie das Gegenteil tut. Mit Gliick
ist hierbei Freude und die Abwesenheit von Schmerz gemeint. Im Gegensatz zum
individualistisch eingestellten Mill (On Liberty, 1859), hat sein Vordenker, Jeremy Bentham,
schon 1775 den Utilitarismus zurecht mit der Formel vom anzustrebenden ,,grof3ten Glick
der grofiten Zahl® sozialisiert. Allerdings muss als Erginzung immer Kants Maxime, dass
der Mensch sich selbst Zweck ist und daher keinem anderen Zweck geopfert werden darf,
mitgedacht werden.

Auch der Grundsatz ,,Gut ist, was gut tut“, darf nicht allein auf den (isoliert betrachteten)
Einzelnen abstellen, sondern muss gegebenenfalls auch den oder die Anderen (den Partner,
andere involvierte Personen) mitbedenken. Damit tritt zum ,,Gut ist, was »zr gut tut™ ein
,»Gutist, was #zs gut tut™ hinzu. Hier zeigt sich neuerlich die Notwendigkeit eines Verhaltens
gemal3 dem zweiten Teil des Doppelgebotes, nimlich: “Liebe deinen Nichsten wie dich
selbst*“. Ubrigens: Gerade in der Sexualitit erweist sich das ,,Wie dich selbst“ nicht bloB als
,Ireifahrschein® fur die Partner bei der Suche nach dem je eigenen grofiten Lustgewinn,
sondern auch als Weg zur begliickenden Erfahrung, dass der Lustgewinn des jeweils anderen
auch zum eigenen Lustgewinn beitrigt, weil jeder Partner dem anderen seine intimste Seite
(und damit sich selbst) 6ffnet.

Wenn — was sich aus unseren Uberlegungen ergeben hat — das Streben nach sexueller
Befriedigung natiirlich und damit ,,normal® ist, wann kann man dann von Sex,,sucht®
sprechen? Eine solche Sucht liegt vor, wenn dieses Streben ein solches Mal} annimmt, dass
anderen Bereiche, die ebenfalls zu einem wiirdigen menschlichen Leben gehéren,
vernachlissigt werden. Dazu gehéren der Beruf i.e.S. sowie alle anderen Titigkeiten, die ein
solches Leben ermdglichen (insbesondere die Fithrung des ,,Haushalts* und die eigene oder
gegenseitige Korperpflege), dann auch die Sozialkontakte (das ,,Gesprach®, der
,»Gedankenaustausch®) innerhalb der Partnerschaft oder Familie, aber auch dartiber hinaus,
soweit ein solcher Kontakt fiir einen Anderen, aber auch fir einen selbst, fruchtbar erscheint.

Ein ganz wichtiger Punkt in Zusammenhang mit der Sex,,sucht” ist der Umstand, dass die
Suche nach sexueller Befriedigung in einem Zustand (mehr oder weniger starken) sexueller
(auch geistiger) ,,Angeregtheit (Erregtheit) erfolgt, der als solcher oft andere Uberlegungen
zurlcktreten ldsst. Gegen Anfang dieser Untersuchung haben wir festgestellt, dass diese
,»oucht* ebenso wie die anderen den Menschen davon abhalten kann, sich mit ganz einfachen
metaphysischen Fragen zu befassen, wie sie beispielsweise Franz Karl Ginzkey in einem
seiner Gedichte formuliert hat:



Ich lehn‘ an einem alten Baum,
Denk an die Zeit, denk an den Raum.
Mir geht die Frage durch den Sinn:
Wo komm ich her? Wo geh* ich hin?

Obwohl auch die Sex,,sucht* lingst in medizinischen Untersuchungen behandelt worden ist
und damit auch ihre individuell und sozial negativen Erscheinungen bekannt sind, teilt sie
mit der Erfolgssucht (,,Arbeitswut®) und der Unterhaltungssucht den (eher merkwiirdigen®)
Umstand, dass sich noch niemand fiir eine tiber im Strafgesetzbuch enthaltenen Tatbestinde,
die allesamt dem Schutz ,,Dritter* gelten, hinausgehende restriktive Regelung stark gemacht
hat. Das hingt wohl damit zusammen, niemand in der Zivilgesellschaft das Odium auf sich
nehmen will, ,,unter die Tuchent schauen®, d.h. in die Intimsphire des Menschen mit seiner
sexuellen Begierde eindringen zu wollen. Auch staatlicherseits sind die Zeiten Maria
Theresias mit ihren Sittlichkreits- (,,)KKeuschheits“-) kommissionen lingst vorbei; und das
geltende Strafgesetzbuch (StGB) hilt sich hier mehr zurtick als das von 1852 bis 1975
geltende Strafgesetz (StG), das z.B. noch unter Strafe stellte, ,,wer Schanddirnen Unterschleif
gibt®.

Kontakt:
Emer. O. Univ. Prof. Dr. Heribert Franz Kock, 1180 Wien, Eckpergasse. 46/1,
Tel. (+43) 660 14 13 112, heribert.koeck@gmx.at
Volksanwalt 1. R. Dr. Herbert Kohlmaier. 1230 Wien, Gebirgsgasse 34,
Tel. (+43) 676 516 48 46, kohli@aon.at
Unter diesen Adressen ist auch eine Abbestellung der Zusendungen méglich!




