
 
 

1 
 

Heribert Franz Köck, Herbert Kohlmaier - Hg.               
 

Gedanken zu Glaube und Zeit 
Nr. 516                                                                                                                               19. April 2025 

In dieser Schriftenreihe kommen Menschen zu Wort, die Fragen des Glaubens und der Kirche, aber 
überhaupt Grundsätzliches betreffend das Leben in unserer Zeit in freier Form diskutieren. Dahinter steht 
die Absicht, den unverzichtbaren Wert der Frohbotschaft in krisenhaften Zeiten durch Bekenntnis sowie 
Beispiel sichtbar zu machen und einen Beitrag zur erforderlichen Weiterentwicklung zu leisten. Nur mit einem 
Handeln aus verantworteter christlicher Freiheit kann die Kirche aus ihrem beklagenswerten und 
bedrohlichen Zustand gerettet werden. Alle, die sich dieser Auffassung anschließen, sind eingeladen, dazu 
einen Beitrag zu leisten – in welcher Form auch immer.  

Die Aussendung erfolgt unentgeltlich per E-Mail an namentlich adressierte Empfänger in mehreren Ländern, 
insbesondere in Österreich, Deutschland und der Schweiz, mit deren Einverständnis. Häufig erfolgt eine 
Weiterverbreitung. Jede Verwendung der Texte ist frei, sofern Quelle und Verfasser angegeben und keine 
sinnstörenden Veränderungen oder entstellenden Kürzungen vorgenommen werden. 

Die bisher in der Reihe „Gedanken zu Glaube und Zeit“ erschienene Texte sind im 

 Austria-Forum - das Wissensnetz aus Österreich abrufbar: 

http://austria-forum.org/af/Wissenssammlungen/Essays/Glaube_und_Zeit. 

Bitte zu beachten: 

Sollen Zuschriften an uns vertraulich behandelt werden, ersuchen wir, dies ausdrücklich anzuführen! 

 

Gerhard Jandl 
 

Gedanken zum Film von Mel Gibson 

„Die Passion Christi”  
 
 
Wie kürzlich bekannt wurde, sollen im Augst 2025 die Dreharbeiten zu dem Film „The 
Passion of the Christ: Resurrection” beginnen, der dann voraussichtlich 2028 in die Kinos 
kommen soll, als Fortsetzung des Streifens „The Passion of the Christ“ (zu Deutsch: „Die 
Passion Christi“) von 2004. Wiederum hat der eigentlich aus Action-Filmen bekannte US-
Schauspieler Mel Gibson das Drehbuch (mit)geschrieben, produziert und Regie geführt, und 
überdies werden großteils die gleichen Schauspieler auftreten wie im ersten Teil, vor allem 
Jim Caviezel als Jesus, Maia Morgenstern als Maria und Francesco de Vito als Petrus. Grund 
genug, sich nochmals an den Film von 2004 zu erinnern. 
 



 
 

2 
 

Es ist ja eigentlich ein unmögliches Unterfangen, die Passion Christi auf die Leinwand zu 
bringen: Ein Stoff, den (fast) jeder kennt und von dem sich (fast) jeder eine Verfilmung 
erhofft, die seinen sehr persönlichen Erwartungen entspricht. Also war absehbar, dass viele 
Zuseher gewisse Elemente von „The Passion of the Christ“ für problematisch, für unrichtig, 
für diskriminierend, für bekehrend, für belehrend, für übertrieben, für verniedlichend etc. 
halten würden. In Summe eine Geschichte, die (könnte man mit 1 Petr 2,7 sagen) zum Stein 
des Anstoßes werden musste. Mel Gibson erklärte, er habe den Film gemacht – und zwar 
genau so gemacht – um das Leiden Christi zu verdeutlichen, das schließlich die menschliche 
Zivilisation verändert habe wie kein anderes Ereignis. Und er hat dabei auch seine christliche 
Überzeugung betont, auf deren Grundlage er das Werk geschaffen hat. 
 
Die Handlung folgt der Bibel, vornehmlich der Passionsschilderung der drei synoptischen 
Evangelien nach Matthäus, Markus und Lukas. Einige aus dem Johannes-Evangelium 
bekannte Szenen fehlen – doch dazu später. Zusätzlich hat der (zumeist nach altem 
Messritus) praktizierende Katholik Gibson einzelne Elemente aus Kreuzweglegenden und 
Passionsspielen, dem apokryphen Nikodemus-Evangelium, der Rockoper „Jesus Christ 
Superstar“ sowie eigene Interpretationen eingearbeitet. Zwei Besonderheiten möchte ich 
hervorheben: Zum einen, dass die Schauspieler ausschließlich Aramäisch, Hebräisch oder 
Latein sprechen – je nach der Sprache der handelnden Figuren, und dass der Film auch nicht 
synchronisiert ist. Bibelfeste Zuseher brauchen die englischen oder deutschen Untertitel 
kaum, denn die Handlung ist bekannt bzw. wird sie durch die bildliche Darstellung mehr als 
deutlich.  
 
Diese Darstellung – und das ist die zweite Besonderheit – ist von einer außerordentlichen 
Brutalität, einem kaum erträglichen detaillierten Zeigen der Verwundungen und 
Verletzungen Jesu, seines Gequält- und Gefoltertwerdens, seiner Leiden und Schmerzen. 
Doch Gibson kam es, wie er betonte, gerade darauf an, und ich teile seine Meinung, dass die 
blutigen Darstellungen die Message der Hingabe von Jesu Leben umso eindringlicher in das 
Bewusstsein des Zusehers einprägen. (Um die Teilhabe am Leid und Schmerz Jesu geht es 
ja in vielen, nach wie vor populären Liedern zur Fastenzeit: im „Stabat mater“ mit seinem 
Text aus dem 13. Jahrhundert und seinen Vertonungen durch die größten Komponisten von 
Pergolesi bis Haydn, von Scarlatti bis Schubert, von Rossini bis Liszt; oder in dem im 
Gottesdienst oft erklingenden „Lass mich deine Leiden singen“ aus dem Wien der 1770er 
Jahre, um nur zwei Bespiele zu nennen.)  
 
Man wird sich als Seher der „Passion of the Christ“ bewusst, was das heißt, dass Jesus für 
uns gelitten hat und gestorben ist. Das geht unter die Haut – und zwar so sehr, dass 
empfindliche Menschen zu Recht vor den Gewaltdarstellungen gewarnt werden (die unter 
anderen auch der frühere Münchner Erzbischof Friedrich Wetter kritisierte). 
 
Der über zwei Stunden dauernde Film – eine Inhaltsangabe der Passionsgeschichte erübrigt 
sich vermutlich hier – setzt ein mit der Ölbergszene am Gründonnerstag und geht bis zum 
Tod am Kreuz am Karfreitag. In Rückblenden wird das Leben und Lehren Jesu erzählt. Die 



 
 

3 
 

Auferstehung am Ostersonntagmorgen als Schlusssequenz des Streifens lässt keinen Zweifel 
an der christlichen Botschaft. Die drei Tage zwischen Kreuzestod und Auferstehung sollen 
nun Inhalt des ab Sommer 2025 zu drehenden zweiten Teiles sein. 
 
Wie eingangs erwähnt, war 2004 Kritik an der „Passion of the Christ“ nicht ausgeblieben, 
und zwar an verschiedenen Elementen des Films. Eher vernachlässigbar ist für mich die 
Rüge, dass sich einzelne Stellen nicht genau an die historischen Gegebenheiten oder an den 
biblischen Text halten. Wer weiß denn gesichert, was Pontius Pilatus wirklich dachte, wie 
exzentrisch König Herodes tatsächlich war, welchen Latein-Slang römische Provinzsoldaten 
konkret sprachen, ob Jesus das ganze Kreuz oder „nur“ den Querbalken schleppen musste, 
ob er in seinen Qualen nicht doch den Teufel halluzinierte? Der Kritik an der Darstellung 
des Satans durch eine Schauspielerin (Rosalinda Celentano, der Tochter von Adriano 
Celentano) entgegnete Gibson, dass das Böse meist attraktiv daherkomme.  
 
Schwerer wiegen hingegen die Vorwürfe, dass manche Szenen antisemitische Ressentiments 
schüren könnten, indem „die Juden“ als schuld an Jesu Verurteilung gezeigt würden. Als 
Indiz wurde vorgebracht, dass Gibson einzelne Stellen v.a. aus Johannes weggelassen habe, 
die sozusagen entlastend gewirkt hätten, wie z.B. die Mitwirkung der römischen 
Besatzungsmacht an der Verhaftung Jesu (Joh 18,3-12), oder die Besorgnis des 
Hohenpriesters Kaiphas über mögliche römische Strafaktionen gegen die Bevölkerung, sollte 
es Jesus zu weit treiben (Joh 11,49-51). Ähnliches gilt für die Massen, die brüllend den Tod 
Jesu fordern und johlend seine Verurteilung feiern, ohne gleichzeitig die Betroffenheit 
anderer zu zeigen (Lk 23,27 und 23,48). Kurienkardinal Gerhard Müller hat die Vorwürfe 
antisemitischer Botschaften als nicht stichhaltig qualifiziert, denn es sind nicht „die Juden“, 
die im Film Jesu Tod verschulden. Es ist in erster Linie Kaiphas, der die Leute manipuliert 
und die Verurteilung Jesu bei Pilatus durchsetzt, aber nicht „das Volk“. Und aus dem 
Auftreten grölender Massen kann auch nicht legitim geschlossen werden, dass damit gezeigt 
werden sollte, „die Juden“ als solche wären fanatisiert gewesen. Kardinal Müller weist zu 
Recht darauf hin, dass Jesus in dem ganzen Film als gläubiger Jude dargestellt wird, ebenso 
die Apostel und Jünger. Wer meines Erachtens in der Tat schlecht wegkommt, sind die 
Römer, v.a. die Soldaten, durchgängig primitiv, brutal, menschenverachtend, 
gewaltversessen. 
 
Nein, ein „schöner“ Film ist „Die Passion Christi“ nicht, und auch kein erbaulicher 
Bibelschinken, wie ihn Hollywood mit „Quo vadis?“, den „Zehn Geboten“ oder „Ben Hur“ 
in den 50er Jahren gerne produzierte. Aber er geht unter die Haut, und zwar ziemlich tief. 
Nicht umsonst wurde er für drei Oscars nominiert, heimste eine Reihe von internationalen 
Preisen ein und gilt als erfolgreichster religiöser Film aller Zeiten. Bemerkenswert, dass Jesus-
Darsteller Jim Caviezel (ebenso ein praktizierender, konservativer Katholik) nach dem 
Streifen spürbar weniger Rollenangebote bekam. Auf Monica Bellucci, die Maria Magdalena 
verkörperte, traf dies indes nicht zu. Schade übrigens, dass die deutschsprachigen 
Fernsehsender davon abgegangen sind, ihn am Karfreitag auszustrahlen, wie das noch vor 
einigen Jahren üblich war. Lassen wir abschließend nochmals Kardinal Müller zu Wort 



 
 

4 
 

kommen. Er nannte den Film einen „ergreifenden Beitrag zum Verständnis der 
Leidensgeschichte Jesu, der einem ganz klar vor Augen führt, was Jesus für uns Menschen 
und für unsere Sünden ertragen hat.“ 
 
 
 

Dr. Gerhard Jandl ist österreichischer Diplomat und 
derzeit Botschafter bei der OECD in Paris. Er hat u.a. 
in Straßburg ein postgraduales Diplôme d’université aus 
katholischer Theologie erworben. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
___________________________________________________________________________ 

 
Kontakt: 

Emer. O. Univ. Prof. Dr. Heribert Franz Köck, 1180 Wien, Eckpergasse. 46/1, 
Tel. (+43) 660 14 13 112, heribert.koeck@gmx.at 

Volksanwalt i. R. Dr. Herbert Kohlmaier. 1230 Wien, Gebirgsgasse 34, 
Tel. (+43) 676 516 48 46, kohli@aon.at 

Unter diesen Adressen ist auch eine Abbestellung der Zusendungen möglich! 


