
 
 

1 
 

 
 
Heribert Franz Köck, Herbert Kohlmaier - Hg.               
 

Gedanken zu Glaube und Zeit 
Nr. 521                                                                                                                               24. Mai 2025 

In dieser Schriftenreihe kommen Menschen zu Wort, die Fragen des Glaubens und der Kirche, aber 
überhaupt Grundsätzliches betreffend das Leben in unserer Zeit in freier Form diskutieren. Dahinter steht 
die Absicht, den unverzichtbaren Wert der Frohbotschaft in krisenhaften Zeiten durch Bekenntnis sowie 
Beispiel sichtbar zu machen und einen Beitrag zur erforderlichen Weiterentwicklung zu leisten. Nur mit einem 
Handeln aus verantworteter christlicher Freiheit kann die Kirche aus ihrem beklagenswerten und 
bedrohlichen Zustand gerettet werden. Alle, die sich dieser Auffassung anschließen, sind eingeladen, dazu 
einen Beitrag zu leisten – in welcher Form auch immer.  

Die Aussendung erfolgt unentgeltlich per E-Mail an namentlich adressierte Empfänger in mehreren Ländern, 
insbesondere in Österreich, Deutschland und der Schweiz, mit deren Einverständnis. Häufig erfolgt eine 
Weiterverbreitung. Jede Verwendung der Texte ist frei, sofern Quelle und Verfasser angegeben und keine 
sinnstörenden Veränderungen oder entstellenden Kürzungen vorgenommen werden. 

Die bisher in der Reihe „Gedanken zu Glaube und Zeit“ erschienene Texte sind im 

 Austria-Forum - das Wissensnetz aus Österreich abrufbar: 

http://austria-forum.org/af/Wissenssammlungen/Essays/Glaube_und_Zeit. 

Bitte zu beachten: 

Sollen Zuschriften an uns vertraulich behandelt werden, ersuchen wir, dies ausdrücklich anzuführen! 

 

Heribert Franz Köck 
 

Wem, Was und Wie verkündigen  
Teil XII  

Was bewegt den Vatikan   
und was bewegt er? 

 
Was die Machterhaltung der (Amts-) Kirche anlangt, so gehört dazu insbesondere ihre Verwicklung 
in Machenschaften der (nationalen und internationalen) Hochfinanz, auch über neue(re)r kirchliche 
Gemeinschaften wie das Opus Dei, die ihrerseits ihre Macht in der Kirche durch finanzielle 
„Unterstützung“ des „Vatikans“ (d.h. von Papst und Kurie) ausgebaut haben, wofür sie 
insbesondere von Johannes Paul II. gefördert wurden (Erhebung des Opus Dei zu einer 
„Personalprälatur“, was ihn der Aufsicht durch die Ortsbischöfe entzieht, Selig- und 
Heiligsprechung seines fragwürdigen Gründers Josemaría Escrivá). Mittlerweile sind andere 
derartige „Gemeinschaften“ verschiedener Skandale wegen wieder in Ungnade gefallen. Aber auch 



 
 

2 
 

die vatikan-internen Finanzskandale, die mittlerweile aufgedeckt und auch verfolgt wurden, und der 
Umstand, dass die Vatikanbank (etwas verschämt Istituto per le Opere di Religione, also „Institut für die 
Werke der Religion“, genannt) jahrelang der Geldwäsche zugunsten krimineller Organisationen (wie 
der Mafia) verdächtigt wurde und (trotzdem) außerhalb des europäischen (EU-) Kontrollsystems 
verharrte, hat dem Ruf des „Vatikans“ und damit der Kirche als ganzer geschadet. Heute kann jeder 
diese Dinge durch die von den Meisten konsumierten Massenmedien (Zeitungen und Zeitschriften, 
Radio und insbesondere Fernsehen) „ungeschönt“ wahrnehmen. 
 
Zum fragwürdigen Tun auf nationaler Ebene gehört die Einmischung in die demokratischen 
Strukturen eines Staates und ihr Funktionieren. So hat der Vatikan nach dem Zweiten Weltkrieg 
jahrzehntelang bei Wahlen in Italien Wahlempfehlungen für die Democrazia Cristiana abgegeben 
und alle für exkommuniziert erklärt, welche für die Kommunistische Partei stimmen, obwohl schon 
bald die Notwendigkeit einer Differenzierung erkennbar sein musste, weil die Ausgrenzunmg der 
Kommunisten durch die Katholischen Kirche (bis zum Tode Pius‘ XII. 1958) selbst von eher 
konservativen Autoren (wie Giovannino Guareschi) in ihren Büchern (wie Don Camillo und Peppone) 
nicht mehr ernst genommen wurde. Es kann keine Frage sein, dass dies zur Distanzierung der so 
Ausgegrenzten von der Kirche beitrug. 
 
Ein ähnliches Dilemma zeigte sich in Spanien, wo die Katholische Kirche im (und im Gefolge des) 
Bürgerkrieg(s), in dessen Zeit die Republikaner zahlreiche Kirchen zerstörten und viele Priester und 
Ordensleute ermordeten, verständlicher Weise mit dem Franco-Regime sympathisierte mit ihm 
unter Pius XII. noch 1953 ein Konkordat abschloss, das der Katholischen Kirche viele Privilegien 
einräumte, andere Konfessionen und Religionen aber in  ihrer Tätigkeit beschränkte. Erst das Zweite 
Vatikanum (1962-65) brachte hier ein Umdenken und die Demokratisierung Spaniens nach Francos 
Tod 1975 auch ein Ende dieser ungesunden Verbindung von Kirche und Staat. 
 
Im Vergleich mit diesem fragwürdigen Tun des „Vatikans“ gibt es gerade auf der internationalen 
Ebene auch ein fragwürdiges Unterlassen. Hier ist vor allem der Problemkreis „Entwicklung (in) der 
Dritten Welt“ zu nennen. Paul VI. hat zurecht darauf hingewiesen, dass „Entwicklung nur ein 
anderer Name für Frieden“ sei. Er errichtete auch 1971 den Päpstliche Rat Cor Unum, der 2017 von 
Papst Franziskus in das „Dikasterium für die ganzheitliche Entwicklung des Menschen" übergeführt 
wurde. Die Aufgabe des Rates wurde von Johannes Paul II. als „Sorge der katholischen Kirche für 
die Notleidenden, auf dass die Brüderlichkeit unter den Menschen wachse und Christi Liebe sich 
zeige“, definiert. Der Heilige Stuhl („Vatikan“) war auch von Anfang durch eine Beobachtermission 
bei der UNIDO (UN- Organisation für industrielle Entwicklung) vertreten.  
 
All diese Einrichtungen hatten bzw. haben freilich immer mehr symbolischen Charakter; eine 
wirklich maßgebende (dann auch sichtbare) Initiative gegen die Armut und für die Armen in der 
Dritten Welt hat der Vatikan nie ergriffen. Das hängt wieder mit seiner Verstrickung in weltweit 
bestehende ungerechte Strukturen zusammen, insbesondere der schon genannten internationalen 
Hochfinanz und der zunehmend globalisierten Wirtschaft zusammen, die heute (auch in Russland 
und selbst in China) nach den Regeln des Neokapitalismus „funktioniert“. Unter dem Vorwand, sie 
sei in Theorie und Praxis von marxistischem „Denken und Tun“ infiziert, hat Rom unter Johannes 
Paul II. die „Theologie der Befreiung“ in der lateinamerikanischen Kirche mit ihren 
„Basisgemeinden“ abgewürgt, den Priestern die Unterstützung revolutionärer („linker“) 



 
 

3 
 

Bewegungen (Nicaragua) verboten und den progressiven lateinamerikanische Episkopat (Medellín)  
schrittweise durch konservative Hardliner ersetzt. Damit wurden die Armen in Lateinamerika der 
Katholischen Kirche vielfach entfremdet und wandten sich dann den (aus den USA kommenden) 
„Evangelikalen“ (hierarchiefreien) Gruppierungen zu, ohne freilich deren Doppelgesichtigkeit zu 
durchschauen. So hat der „Evangelikale“ Jair Bolsonaro als brasilianischer Präsident das Gegenteil 
einer „Befreiungsagenda“ verfolgt (Stichworte: Kampf gegen indigene Völker, Zerstörung des 
Regenwaldes); er wurde mittlerweile durch die Wahl von 2022 vom „Linken“ Luiz Inácio Lula da 
Sulva abgelöst. 
 
Der Episkopat Lateinamerikas hat sich offenbar von den „konservativen“ Korrekturen Johannes 
Pauls II. wieder erholt. Das zeigten die Reformvorschläge der Amazonien-Synode von 2019, die 
auch wichtige Reformanliegen für den innerkirchlichen Bereich formulierte. Wie sehr die Vorbehalte 
gegen progressives („revolutionäres“) lateinamerikanisches Gedankengut in der Kurie noch weiter 
wirkten, zeigt der Umstand, dass Papst Franziskus gegen deren Widerstand der (gerade für die 
Stärkung der Basisgemeinden, die oft kaum einmal im Jahr von einem Priester besucht werden 
können) wichtigsten Forderung der Synode, nämlich die Weihe von viri probati, verheiraten Männern, 
die schon jetzt als Laien die Gemeinden leiten, wider Erwarten nicht entsprochen hat; zum Entsetzen 
der Kenner der dortigen seelsorglichen Not. (Der österreichische Missionar und langjährige Bischof 
der größten brasilianischen Diözese im Amazonien-Gebiet Erwin Kräutler äußerte sich zuletzt sehr 
frustriert über Papst Franziskus; dieser mache große Reformankündigungen, ließe aber keine Taten 
folgen. Pessimistisch geäußert hatte sich der Bischof auch über den damals laufenden Synodalen 
Prozess der Weltkirche. Da werde nichts herauskommen – "außer Spesen nichts gewesen". Die 
drängenden Reformthemen würden dort gar nicht besprochen.) 
 
Tatsächlich hat sich Franziskus nicht dazu durchringen können, auch nur eine der „heiligen Kühe“ 
der Kurie zu schlachten. An seinem Grab stehen wir weiterhin vor denselben Problemen wie bei 
seinem Amtsantritt 
 
Mit der Wahl Leos XIV. ist ein neues Kapitel aufgeschlagen worden. Wem die Redewendung „mit 
Hoffen und Bangen“ geläufig ist, der wird verstehen, warum unter dem neuen Papst das Hoffen den 
Konservativen, das Bangen aber den Reformern zu Buche schlägt. Welches moralische Gewicht hat 
ein Papst, der (mit anderen) in den USA eine Klage seitens einer Opferorganisation wegen 
Vertuschung von Missbräuchen am Hals hat?  Was ist von einem Papst zu erwarten, der früher (noch 
als Bischof in Lateinamerika) die Auffassung geäußert hat, die Gleichbehandlung von Männern und 
Frauen sei unbiblisch, weshalb die Frauen auch nicht nach dem Priesteramt streben dürfte, ja der 
modernen Erkenntnissen der humanbiologischen und humansoziologischen Sexuallehre mit 
biblischem Fundamentalismus begegnen zu können glaubte? 
 
Aber vielleicht ist das seit Langem der springende Punkt. Die meisten (nicht alle) Mitglieder der 
Amtskirche sind keine guten Theologen und daher auch nicht in der Lage, gegen die simplen, oft 
fundamentalistischen Argumenten der Konservativen (auch in der Kurie) entsprechend 
gegenzuhalten. Leider ist auch die Zugehörigkeit zu einem Orden (oder einer Kongregation, was 
zuletzt praktisch dasselbe war) keine ausreichende Garantie für eine solide theologische Ausbildung. 
Franziskus war Jesuit; und von den Jesuiten ist man eigentlich gewohnt, theologisch mehr zu 
erwarten. Aber Franziskus ist vielleicht in schlechtes Beispiel, weil er erst im zweiten Bildungsweg 



 
 

4 
 

studiert hat. Dieses theologische Defizit war offenbar der Grund dafür, dass er seine verständnisvolle 
Haltung nicht in kirchenrechtliche Normen umsetzen konnte. Er kam gegen die oft hanebüchenen 
Argumente der konservativen Phalanx nicht an, die mit Schlagworten wie „In der Wahrheit Christi 
bleiben“ arbeitete, hinter denen ein Paket von Fundamentalismen stand. Anders ist es nicht zu 
verstehen, warum er meinte, mit Johannes Pauls II. Schreiben Ordination sacerdotalis von 1994 sei der 
Weg zur Frauenweihe ein für alle Mal versperrt („Diese Tür ist zu“), während die in diesem Schreiben 
herangezogenen Argumente theologisch längst überholt sind. Auf Grund des Versäumnisses, im 
Sinne der dringen notwendigen Kirchenreform ekklesiologische bzw. dogmatische Pflöcke 
einzushlagen, wird das franziszäische Pontifikat als eine Zeit verpasster Chancen und 
Enttäuschungen in die Kirchengeschichte eingehen; entsprechende Nachrufe wurden ja bereits zu 
seinem Lebzeiten verfasst und können in jeder Buchhandlung, die auch “religiöse“ Bücher führt, 
gefunden werden. Man hat von Franziskus oft auch als „Papst der Liebe“ gesprochen. Das mag 
seine Verfasstheit gut charakterisieren. Aber die Liebe besteht nicht nur darin, lieb zu lächeln, 
sondern auch lieb zu handeln, also gegen alles entschlossen anzugehen, was der Verwirklichung der 
Kirche als einer liebevollen Communio im Wege steht. Und da hat Franziskus versagt. 
 
Aus diesem Grund hat er auch sein Haus schlecht bestellt. Hätte er eine klare theologische Linie 
gehabt, hätte er Kardinäle kreieren müssen, die dieser Richtung verpflichtet sind. So aber geschahen 
seine Kardinalsernennungen nach der Methode „Kraut und Rüben“. Vielleicht hoffte er, die von 
ihm nachdrücklich weitergeführte Internationalisierung des Kardinalskollegiums genüge, um in der 
Kirche einen dialektischen Sprung vorwärts herbeizuführen. Aber gerade ein Papst sollte zwischen 
dem Vertrauen auf Gott und dem Vertrauen auf einen deus ex machina unterscheiden können!  
 
Der neue Papst gehört dem Augustinerorden (Austinereremiten, nicht den Augustiner Chorherren!) 
an, einem Sammelsurium mehrerer älterer ursprünglich in Italien im 13. Jahrhundert bestehender, 
nur lose organiserter Ermitengruppen. Der Orden vertrat im 14. und 15. Jahrhundert theologisch 
die via moderna, eine in Konkurrenz zur thomistischen Schule (via antiqua) stehende Richtung auf der 
Grundlage des Nominalismus, der in Kirche und Staat den späteren Positivismus vorbereitete. 
Hervorragender Vertreter dieser Richtung war der bekannte Reformator Martin Luther (1483 -  
1546). Nach der Reformation kehrte die offizielle kirchliche Theologie zum Thomismus zurück, 
während die kirchliche Disziplin weiterhin vom nominalistischen Positivismus beherrscht blieb.  
 
Ein Beispiel mag das verdeutlichen. Nach Thomas war für die Gültigkeit eines Gesetzes Viererlei 
notwendig: Die inhärente Vernünftigkeit des Inhalts, die Erlassung durch den zuständigen 
Gesetzgeber, die ausreichende Kundmachung und die Akzeptanz seitens jener, für die es bestimmt 
ist. Die Vernünftigkeit und die Akzeptanz ist danach Voraussetzung für die bindende Kraft des 
Gesetzes. Nach heutigem Kirchenrecht genügt aber Zweierlei: Erlassung durch den zuständigen 
Gesetzgeber und ausreichende Kundmachung. Vernünftigkeit und Akzeptanz durch den Kreis der 
Adressaten sind nach positivem kirchlichen Recht keine Kriterien mehr. Demgegenüber bleibt die 
Feststellung des Thomas tröstlich, dass ungerechte kirchlichen Strafe wie die Exkommunikation 
keine Verbindlichkeit haben. Man hat sich daran gewöhnt, die Nichtbefolgung solcher Gesetzte und 
sonstiger kirchlicher Anordnungen mit dem Terminus „Ungehorsam“ zu belegen, also als eine 
Rechtsverletzung, die ausnahmsweise gerechtfertigt sein kann. Tatsächlich stellt dieser 
„Ungehorsam“ von Anfang an keine Rechtsverletzung dar, weil gar kein gültiges Recht vorliegt. 
Dieser „Ungehorsam“ ist also bloß die Ausübung eines Widerstandsrechtes gegen eine ungerechte 



 
 

5 
 

Norm; sie fällt unter die Kategorie des „passiven Widerstandes“. Aktiver Widerstand wäre dann 
gegeben, wenn eine ungerechte Ordnung „gewaltsam“ beseitigt wird. Er ist nur dann gerechtfertigt, 
wenn die ungerechte Ordnung durch bloß passiven Widerstand nicht zu Fall gebracht werden kann.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
___________________________________________________________________________ 

 
Kontakt: 

Emer. O. Univ. Prof. Dr. Heribert Franz Köck, 1180 Wien, Eckpergasse. 46/1, 
Tel. (+43) 660 14 13 112, heribert.koeck@gmx.at 

Volksanwalt i. R. Dr. Herbert Kohlmaier. 1230 Wien, Gebirgsgasse 34, 
Tel. (+43) 676 516 48 46, kohli@aon.at 

Unter diesen Adressen ist auch eine Abbestellung der Zusendungen möglich! 
 

 

 


